
Leer en leven: een vrijzinnige visie

Wibrentan der Burg

I Inleiding

De verhouding tussen godsdienst en moraaÌ staa[ de laatste t¡d regelmatig in de

belangstelling.iln het debat over normen en waarden werd naar godsdienst
gekeken als bron voor moraal; minister Donner deed op de kerken een uit-
drukkelijk beroep om zich te laten horen. Uitspraken van imams over de wes-

terse samenleving en onderwerpen als homoseksualiteit gaven aanleiding tot
felle discussies en zelfs tot strafrechtelijke vervolging. En in recente debatten
rond euthanasie en de openstelling van het huwehjk voor homoseksuele en les-

bische paren werd vanuit sommige kerken scherp stelling genomen tegen de
(inmiddels aangenomen) wetsvoorslellen. Bij elk van deze thema's speelt de

vraagmee naar de rol van levensbeschoumng en levensbeschouwelijke instel-
lingen in een pluralistische samenleving.

Wat mrj opvah in deze discussies is dat de verschillende partijen ln het debat
doorgaans dezelfde beperkte veronderstellingen over de verhouding lussen
godsdienst en moraal delen. Simpel gezegd is de gedachte dat godsdienstige
overtuigingen een bron voor morele normen zijn. Een godsdienstige opvatting
is het uitgangspunt; daaruit worden morele opvattingen afgeleid, en die over-
tuigingen worden vervolgens in handelen omgezel.

Deze simpele visie lijkt mrj echter niet de meest zinvolle invalshoek om de

verhouding tussen godsdienst en moraal opnieuw te doordenken. Daarvoor zijn
verschillende argumenten.'Allereerst sluit deze visie naar mrjn indruk steeds
minder aan op de manier waarop veel Nederlanders in de prakti¡k hun geloof
beleven; het gaat teveel uit van een vaststaand, samenhangend geheel aan gods-
dienstige en morele dogma's waarlegen een geiovige geacht wordt ja le zeggen.

Veel moderne christenen (maar iets vergel¡kbaars geldt ook voor veel jonge

* Mijn dank gaat uit naar Frans W.A. Brom, Jos Kole en Theo Boer voor hun kútische
opmerkrngen brj een eerdere versie.

I In dit artikel zal ik de termen godsdienst, religie en geloof als equivalent door elkaar
gebruiken; hetzelfde geldt voor de termen moraal en ethiek.

2 Voor vergelijkbare kritiekpunten en een grotendeels in dezellde richting gaande altema-
tieve benadering, zie R. John E[ord,TheEthtcs of IJncertainty. ANew ChristianApproach to

Mor al D ecision-Mahíng, Oxford 2000.

VAN DER BURG, LEER EN LEVEN: EEN VRUZINNIGE VISIE L2L

moslims en br.lvoorbeeld New Age aanhangers) Iijken echter nogal huiverig om
stellige geloofsuitspraken te doen over onderwerpen als God, Jezus of de bete-
kenis van het avondmaal, en zoeken vooral naar een verdieping van hun geloofs-
beleving in de prakti¡k. Bovendien zij nzemeestalzekerder van hun morele over-
tuigingen over bijvoorbeeld mensenrechten dan van hun geloofsovertuigingen.
De gedachte dat morele overtuigingen en gedrag bepaald worden door gods-
dienstige overtuigingen spoort niet erg met deze moderne geloofsbeleving.

Een tweede bezwaar is dat deze visie leidt tot een verstarring en verstening

van godsdienstige en morele opvattingen. Door de moraal af te leiden uit de

godsdienst (waarover moeilijk getwisi kan worden), wordt het veel moeiiijker
om morele overtuigingen te herzien. Ze worden deels geimmuniseerd tegen kri-
tiek. Wanneer we godsdienst vooral zien als een stelsel van samenhangende pro-
posities waarin je wel of niet gelooft, worden gelovigen gedwongen hun gelovr-
ge identiteit ook te formuleren in termen van die overtuigingen. Daarmee wordt
te weinig ruimte geboden aan de dlmamiek en het pluralisme die in de praktijk
van geloofsgemeenschappen en van he[ dagelijks leven vaak veel meer tot hun
recht komen.'Als de orthodoxie voorop staat, is voor verscheidenheid en ont-
wikkeling in de praktijk te weinig ruimte. Daardoor wordt het zowel intern als

extern moeilijker om to[ een open dialoog over de betekenis van godsdienst en

moraal in de pluralistische samenler,rng te komen.
Een derde, meer theoretisch bezwaar is dat deze visie een eenzr.ldige bena-

dering is van godsdienst en ethiek, waardoor zì.j onvoldoende recht doet aan de

werkelijkheid van belde. Verschijnselen als ethiek, recht en godsdienst hebben
zowel een dynamische als een statische kant. ln de godsdienst is dit onderscheid
bekend als de tegenstelling tussen leven en leer. Het huidige debat over moraal

en reiigie is in twee opzichten eenzijdig: de nadruk ligt te sterk op de leer en men

kiest voor een ofihodoxe, deductieve visie waarin de godsdienstige leer de

grondslag is voor de morele normen. Dit geldt overigens zowel voor degenen die

een beroep op godsdienstige overtuigingen in het politiek-morele debat beplei-
ten als voor hun liberale tegenstanders die een dergelijk beroep uÍtsluì.ten; beide

delen eenzelfde eenzij dige benadering.*
Dit theoretischebezwaar staat centraal in dit artikel. lk begin met he[ schet-

sen van twee modellen om dynamische verschijnselen te begrijpen, een pro-
ductmodel en een praktijkmodel (g 2). Vervolgens laat ik zien hoe naast de

deductieve, orthodoxe manier van redeneren nog een tweede, pragmatische

3 Egbert Schroten,'Playing God: Some Theological Comments on a Metaphor', in: Gijsbert
van den Brink et aL , Chnstian Faith and Philosophical Theology: Essays in Honour oJ Vincent

Brûmmer, Kampen 1998, 186-196 betoogt terecht dat vanuit een christehjk perspectief
de wereld niet een 'predetermined system' is, maar 'open to change and surprise'. Wie
deze veranderlijkheid serieus neemt, dient ook godsdienst en ethiek als principieel d;ma-

misch te beschouwen.
4 Vgl ookJos Kole,MoralAutonomy andChristianFaith: ADiscussionwithWilliamK.Fran-

hena (diss. Kampen), Detft 2002, in het bijzonder 3 10. 1.4, die terecht constateert dat zijn
kritiek op de liberale Frankena evenzeer zijn fundamentalistische tegenstanders raakt,

omdat beide uitgaan van een funderingsdenken.



L22 SCHEPPER NAAST GOD?

manier van redeneren mogelUk is (Ê 3). Met behulp van dit analytisch kader

kunnen we de verhouding tussen godsdienst en ethiek beter begrijpen en inzien
waarom de gangbare benadering te beperkt is (9 4). Tenslotte ga ik na wat de

implicaties van deze analyse zijn voor het debat over normen en waarden in de

pluralistische samenleving (g 5).
Mijn invalshoek bij deze analyse is een filosofische. Als wijsgerig ethicus pro-

beer ik te begr¡pen hoe de levensbeschouwelijke dimensie van ethiek kan wor-
den gethematlseerd. Natuurlijk hebben theologen al uitgebreid over deze the-

matiek nagedacht, maar ik hoop dat een b¡drage vanuil wijsgerige hoek hier
toch iets aankan toevoegen - ook al zal die poging vermoedelijk betekenen dat

ik soms wat simpel over theologische thema's spreek. ln dit artikel klinkt ook
een remonstrants perspectief door. Ik herken me vaak niet in de vnlze waarop

zowel vanuit andere kerken als door anti-kerkel¡ke publicisten over moraal en

religie wordt gesproken. Het pragmatisch model dat ik als alternatief schets,

biedt mijns inziens een goed vertrekpunl voor een wijzinnige r.rsie op de ver-

houding tussen beide; helaas ontbreekt de ruimte om die hier verder uil te wer-
ken.

2 Twee modellen van godsdienst en ethiek

Voor dynamische verschijnselen geldt dat we ze altljd op twee manieren kunnen
beschrijven die nooit helemaal in elkaar te vertalen zijn. Een bekend voorbeeld
is dat van een elektron, dat we als een deeltje kunnen beschouwen en als een

golf, maar nì.et als aliebei tegelijk. Beide modellen van het elektron geven bepaal-
de inzj.chten die in het andere model mj,nder goed naar voren komen.'

Dit geldt ook voor sociale verschljnselen als ethiek en recht. We kunnen
ethiek zien aIs eenverzameling in proposities te formuleren normen en waarden
voor het goede leven en voor hetjuiste handelen, als een ethische code - al dan

niet op schrifi gesteld. Uiteenlopende voorbeelden z11n de Tien Geboden in de

bijbel en de recente code-Tabaksblat voor bedrijven; ruimer opgevat zrjn het alle

vaak impliciete, maar in prlncipe in woorden te formuleren morele opvattingen.
Maar we kunnen ethiek ook zien als het goede leven en het juisre handelen zelf,

a1s de geleefde moraal. Dan hebben we het zowel over de dageh.lkse praktrjken
waarin we proberen moreel juist te handelen, als over de meer reflectieve prak-
tijk waarin we nadenken over wat moreel juist handelen en goed leven zou zijn.

Het eerste model kunnen we een productmodel (of doctrinemodel) noemen,
omdat ethiek daarin wordt gezien ais een samenhangende verzameling of doc-
irine van in proposities geformuleerde normen en waarden; eenverzameling die
het product is van ons denken. Het tweede model kunnen we een prakti¡kmo-
del (of procesmodel) noemen, omdat het daarin gaal om (de ethische dimensie
van) de praktijk van het dagelijks leven en handelen. Beide modellen belichten
aspecten van ethiek; beide modellen zrjn nodig om ethiek goed te begrijpen. De

5 De ideeën in deze paragraaf zijn, voor wat betreft ethiek en recht, verder uitgewerkt in
mijn'Two Models of Law and Morality', Assocíations 3 (1999),6I-82.

VAN DER BURG, LEER EN LEVEN: EEN VRIJZINNIGE VISIE t23

modelien staan natuurhjk niet los van elkaar, ze vervijzen voortdurend naar

eikaar. We kunnen immers de geleefde moraal alleen begrijpen in het licht van

pogingen om deze ook te verwoorden en omgekeerd kunnen we de verwoorde

moraal alleen begrijpen in het licht van pogingen om deze ook in praktijk te
brengen.

Dit onderscheid tussen een praktrjkmodel en een productmodel komen we

ook tegen brj religie. Daar is het bekend als het onderscheid tussen leer en leven.

We kunnen een godsdienst beschouwen als een grool verhaal, als een samen-

hangende theorie over hoe de wereld in elkaar zit (ontologie) , waat de toekomst

op uitloopt (eschatologie) en hoe wij in het licht van het voorgaande moeten

handelen (ethiek).uDan leggen we nadruk op de leer. Theologische en kerkelij-
ke geschillen gaanvaakover de juiste leer, bijvoorbeeld over de waagnaarhe:
karakter van God, de uitverkiezing of de betekenis van het avondmaal, c.q. de

eucharistie. Deze leer wordt vaak gekoppeld aan de b¡bel of gedeelten uit de bij-
bel zoals de Bergrede, en aan bepaalde behjdenisgeschriften.

Maar godsdienst kunnen we ook zien als een geheel van praktijken en ais een

dimensie van het dagelijks leven. Dan hebben we het over herkenbaar religieu-
ze activ'tr.eiten a1s liturgie, pastolaat en diaconaat (al dan niet georganiseerd in
officiele kerkelijke instituties), en ovel de manier waarop gelor,rgen in het leven

staan en in hun dagelijks handelen gestalte geven aan hun geloof.

Net als bij de ethiek geldt dat beide modellen niet zondel elkaar kunnen. Als

de leer op geen enkele manier in prakt¡k wordt gebracht, is godsdienst slechts

lippendienst. En voor een vitale prakti¡k die ook doorgegeven kan worden is het

noodzakel¡k om op zijn minst gedeeltelijk onder woorden te brengen wat men-

sen bezielt. In religies en in theologische theorieèn wordt doorgaans geprobeerd

om aan beide modellen recht te doen. Maar omdat men nooit tegelijk geheel aan

beide modellen recht kan doen, bl¡kt in de prakti¡k doorgaans dat op één van

beide modellen de nadruk komt te liggen.
Beide modellen ziin daarom in de geloofsbeleving van individuen en groe-

pen nie[ altrjd even sterk aanwezig. Dat blijkt ook binnen het christendom. In
de oosters-orthodoxe traditie bijvoorbeeld ligt het accent in de kerkdiensten
sterk op de lirurgrsche praktijk, terwijl in de protestantse traditie de preek als

doordenking van bijbel en geloofsleer een centrale rol vervult. In de calvinlsti-
sche traditie staat het juiste geloof voo rop (sola t'ide, sola scrtptura), terwi¡l in de

doperse traditie de nadruk wordt gelegd op het juiste leven.'
ln het sterk door het calvinisme gestempelde Nederland wordt godsdienst

traditioneel vooral gezien in termen van de leer. Mijn indruk is echter dat in de

hedendaagse geloofsbeleving van veel Nederlanders de leer op de achtergrond

is geraakt en de praktijk meer naal volen is gekomen, zowel in de zin van litur-

6 Zre hierover uitgebreider mijn De verheelding aan het werh. Pleidooi voor een realistisch

idealisme, Kampen 2001, 116-126.
7 Vgl. het slot van de bij doopsgezinden geliefde spreuk'Dopen wat mondig is; spreken dat

bondig is. Vnj in't christettjk geloven; daden gaan woorden te boven.'

i
:

:

:

:

:
I

:r



L24 SCHEPPER NAAST GOD? VÁN DER BURG, LEER EN LEVEN; EEN VRUZINNIGE VISIE I25

geheel van godsdienstige en morele ovenuigingen wordt afgeleid uit een aantal
algemene uitgangspunten.

Têgen zo'n deductieve benadering zljntalvanbezwaren.12 Een eerste pro-
bleem is dat van de overbelasting of onderbepaaldheid van de dogma's en klas-
sieke geschriften. Uit de b¡bel of de belljdenisgeschriften valt moeilijk af te lei-
den hoe om te gaan met biotechnologie of voorbehoedmiddelen; pogingen
daartoe zijn vaak welnig overtuigend. Een tweede probleem is dat het te statisch
en universalistisch is. Geloven in de agrarische en nomadische samenleving van
het Midden-Oosten tweeduizend jaar geleden kan niet precies hetzellde inhou-
den als geloven anno 2004. Een derde bezwaar is dat het weinig ruimte biedt
voor pluralisme. Als concrete morele en religieuze normen het resultaat zljnvan
strikte deductie uit onbetwijfelbare uitgangspunten, dan is iemand die een ande-
re overtuiging heeft een ketter die bekeerd moet worden tot het ware geloof en
niet een interessante gesprekspartner.

Het belangr¡kstebezwaar is natuurlijk fundamenteler. \Maarom zouden we
aannemen dat de bljbel, de belijdenisgeschriften of de uitspraken van kerkel¡-
ke leiders en instituties juist zijn? Het is toch allemaaluiteindelijk mensenwerk,
zij het mogehjk door God geinspireerd mensenwerk? Maar als de ultgangspun-
ten niet meer absoluut zeker zì.jn, kunnen we het hele bouwwerk van de relÌgi-
euze doctrine ook niet meer met zekerheid funderen. Het is vooral dit probieem
dat dit deductieve modei uitelndel¡k niet bewedigend maakt.

Als alternatief voor de deductieve methode kan inspiratie gevonden worden
in de ethiek, in het filosofisch pragmatisme. John Rawls heeft het idee van een

reflectief evenwicht geintroduceerd als een methode voor ethische theorievor-
ming en oordeelsvorming.'rWe kunnen de vorming van een geloofsovertuiging,
van een relì.gieuze doctrine, ook zien als een proces van reflectief evenwicht,
waarbinnen heel ongelijksooilige elementen met elkaar in verband worden
gebracht en elkaar wederz¡ds corrigeren in het streven'naar een coherent ver-
haal. DaarbIl kunnen elementen als persoonlijke religieuze ervaringen (en die
van anderen), morele ervaringen, de traditie, de in die traditie gevormde dog-
ma's en verhalen, de heilige schriften, maar ook een analyse van de samenleving
waarbinnen de laatste gegroeid zljn en van de samenleving waarbinnen iemand
nu leeft, mei elkaar in verband worden gebracht.

Welke elementen dat precies zijn en weik gewicht aan elk ervan wordt toe-
gekend, kan van persoon per persoon verschillen. De een zal zijn religieuze over-
tuigingen vooral ontwikkelen door religieuze ervaringen, brjvoorbeeld de bele-
ving van gemeenschap in een kerkdienst, of een mystieke ervaring van contac[

12 Voorverschillendevandeze(enandere)bezwarenzieuitgebreiderKole,MoralAutonomy
and ChrístianFaith. Zijn conversatie-contextualisme gaat in dezelfde richting als het hier
door mrj verdedigde pragmatisme, ai legt hij hier en daar wat andere accenlen.

13 ZiehieroverWibrenvanderBurgenTheovanWilligenburg,ReJlectiveEquilibrium:Essays
ín Honour of Robert Heeger, Dordrecht etc 1998. Ik kies bewust voor een pragmatische
imrlling van het reflectief evenwicht, die m.i. minder vatbaar is voor bepaalde kritieken
dan de meer gebruikelijke semi-foundationalist invulling, Zie daarover mijn 'Dynamic
erhics' ,lournal of Value Inquiry , 37 (2003) , 13-34 .

gische praktijken en rituelen als in de zin van het ethisch juiste handelen.ouit tal

iu" ã"ä.troåken bli¡kt dar veel mensen wel geloven in iets als een hogere macht

of diepere krachr, maar daarbtj verder yerniq omli¡nde geioofsvoorstellingen

hebben. Misschien dar die kracht nog wel als'God'wordt aangeduid, maar klas-

sieke ideeèn als almachr of de Drie-eãnheid spelen in dergelijke geloofsvoorstel-

Iingen geen ro1. De strijd russen theologen en kerken over thema's als de bete-

keñis vãn het avondmaäl of eucharistie en de toelating daartoe laat gro[e groepen

-.rrr.r, tegenwoordig onverschillig 'qVoorop staan de religieuze ervaring (in

kerkdlensren , maar ook in meditarie of kloosterretraites) en een moreel goed

l"uer,. E"n dergelijke nadruk op de praxis (overigens zonder d-a1bij de uitda-

ging uit de weg te gaan om daarãp ook rationeel te reflecteren) sluit goed aan bij

de vr¡zinnige traditie.'n

3 Deductivisme versus pragmatisme

De gangbare visie op godsdienst en moraal is nog op een-lweede manier eenzlj-

ãrg:¡4""" klest nieiaÏleen voor het modelleren van godsdienst als stelsel van

goãsdienstige overtuigingen, maar bÌnnen dat model wordt ook een specifieke

ir"it" g"^íukt. Sterkîerãimpeld zijn de Ìmpliciete veronderstellingen als volgt'

w* gJl""fr, aanvaardt he rg"2uguuiCod (of etlah). God heeft zich geopenbaard

i" áJUi¡Ua'(of de koran oJ unã"t. geschriften). Daarnaast is er misschien een

religieuåe institutie, een kerk, die gezaghebbende uitspraken kan doen en dog-

-uã ku' vastleggen, of zijn er bepaalde andere geschriften die een gtoo' gezag

hebben (br:voorbeeld de drie formulieren van enlgheid). Die uitgangspunten -
J" t.t rt.rrätt de grondbegrippen daaruit, de dogma's . de gezaghebhende inter-

pretaties en instituties - riot*"tr de basis vool een omvattende religieuze doc-

irirre 
"r, 

een moraal.', We kunnen dit een deductieve methode noemen: het

B Ik doel hier op het midden en de linkerzijde van het kerkelijk spectrum. Bij. de orthodoxe
- 

iechterzi¡de (zowel bij katholieken als protestanten) staat de leer nog v¿ak in meerdere

ãut" ..r,rruuÌ, hoewei de invloed van åharismatische en evangelische bewegingen ook

daar voor een zekere verandering zorgt '

s iii;;rrud.f is het artikel van wotiter õeerling, 'Geloven zonder stroming. De jeugd heeft

lak aan "hervormd" of "gereformeerd"', Vot/in IZ september 2003., 28-30: 'Het 'gewicht'

van de dogma's is niet alieen in kerken afgenomen .. . het gaat mindel om theorle en meel

om gevoel. beleving en Praktijk '

f O j ãJà*^i, 'Radikaie humaniieit', inJ. de Graaf et al.,Vriizinnigelevensontpl.ooüng,Baam
" - 

i. l),-tf 25, acht de verbinding van mystiek en ethiek kenmerkend voor de vriizinnige

ìrräiii"-r-l van Holk ('strijd orä waarhlid; vrede in vrijheid', in dezelfde bundel'36-62'

p.'ìii}l..f, her over het primaat van de religieuze ewaring. Beide_auteurs nemen uit-

ärukkelijk stelling tegen de Barthianen. Expliãiet in de lijn van De Graaf ook Willernien

van Veen-de Grae"ff, ';Hier loopt het ik en het wil God ontmoeten": over spiritualiteit', in

wiit.rnB.Drees, Eenbeetiegetoven.Actualiteitenachtergrondenvanhetvriizinnigchristen-
dom, z.p. (Balans) 1999, 57 -7 2

r t Ètroi¿,'rn¿ Ethícs oJ IJncertaínty, 46-70 acht een dergelijke benadering zowel toonaange-

vend. in het prorestantisme (áankz¡ de invloed. van de Barthiaanse traditie) als in de

rooms-karhoiieke traditie (hii bekntiseert in dit verband vootalVeritatis Splendor)'



mer God. Een ander zaI inhaar geloofsbeleving sterker de nadruk ieggen op

praktische diaconale activiteiten, op de ontmoeting met de medemens, en daar-

in ""t 
religieuze d.imensie herkennen. Weer een ander zal een meer intellectu-

ele gelooÑeg hebben door het consequen[ doordenken van wal bepaalde aan-

sprekende verhalen uit de traditie betekenen.ra
rJef. gaal hier om accen[verschillen. Doorgaans zullen elk van deze drie

geloofsw:egen in de ontwikkeling van iemands geloofsbelevrng een rol spelen,
"maa, 

d,e oiderlinge verhoudì,ng kan verschillen. Ook in de loop van een leven

kunnen dle verhoudingen verschuiven; geloven is immers een levenslang leer-

proces. Dat leerproces is doorgaans geen zuiver individueel proces, maar vindt

þlaats in contacimet anderen, zodat men de eigen opvattingen kan toetsen. Een

ieflectief evenwichtsproces is nooit af: steeds weer komen er nieuwe ervaringen,

nieuwe contexten, dìe in het ploces wolden ingebracht en tot bijstellen (soms

ook radicaal herzien) van religieuze en morele overtuigingen leiden' Dat geldt

zowel op individueel niveau als op het niveau van een religì.euze traditie.

Di¡ alles is een veel te summiere schets, maar de kerngedachte is hopelijk dui-

delijk. Naast een deductieve methode van he[ funderen van een geloofsovertui-

glng ls een tweede model mogelijk. Daarin probeert men lot een samenhangen-

ãe ärrvootding te komen vanhet eigen geloof (zonder hier overigens ooit geheel

in te siagen) op basis van zowel algemene uitgangspunten als concrete ervarin-

gen, van zowel religieuze overtuigingen als morele intuities." 
Een dergelijke pragmatische methode heeft belangnlke voordelen boven de

deductieve benadering. Zij is contextualistisch, omdat concrete ervaringen en

contexten een rol spelen; daarmee is de aldus tot stand gekomen geloofsover-

tuiging veel meer een zi.ngevend kader waaraaî mensen voor hun concrete

Ievãnswagett ook iets hebben. 211 ts dynamisch omdat de geloofsovertuiging

zich mee ãntwikkelt me[ de persoonlijke ontwikkeling van iemand gedurende

haar leven en, op coilectief niveau, met de ontwikkeling van een samenleving.

En ze is pluralistisch om twee redenen: omdat ze erkent dat elke formuleringvan

een geloofsovertuiging altijd een voorlopige, onvolmaakte poging is, en omdat

," .ik"nt dat mensen afhankelijk van hun context en ervaringen tot velschil-

lende overtuigingen kunnen komen.

Dit leidt o,r.tig"ttt niet noodzakelijk tot subjectir,rsme of het slechts syste-

matiseïen van vooroordelen. Een subjectir,rstische en inztchzelf beslolen ont-

wikkeling is zeker mogetijk. Men kan zich afsluiten voor nieuwe, dlssonante

ervaringen en voor kritische reflectie, en men kan zich afsluiten voor kritiek van

andereñ en toetsing aan de opvattlngen van anderen ."Zowel in sterk geinstitu-

rionaliseerde en hi¿rarchische kerken als in sterk geindividualiseerde geloofsbe-

wegingen als New Age is dat risico onmiskenbaat aanwezrg. Maar het is niet

troðd.ãt 
"ti¡t 

. Een christelijke geloofsgemeenschap kan juist ook mogelijkheden

14 Dezedrie varianten corresponderen met de onderscheiding in drie wegen waarlangs per-

sooniijk geloof zich kan ontwikkelen, in Actueel-herkenbaar-vindbaar (Beleidsplan

Remonstrantse Broederschap ZO02-20I0).
15 Een soorrgelijk risico is ov.rig"r,, .u"t r.er verbonden aan het deductieve model, zoals de

talloze kerksplttsingen in reformatorische kring laten zien.

VAN DER BURG, LEER EN LEVEN: EEN VRUZINNIGE VISIE r27

bieden tot vernjking met ervaringen uit rijke tradities, tot kritische reflectie in
een open dialoog (en soms een felle confrontatiel) met anderen en tot het ver-
woorden en invoeibaar maken van het onzegbare en vooral, zoals Denis Müller
het noemt, tot het radicaliseren van ervaringen van dissonantie.r6Vooral datlaat-
ste kan een belangr¡k potentieel tot kritische herziening belichamen.

De deductieve benadering past goed bij de orthodox-protestantse traditie,
waar he[ Woord centraal staat en waar men vanult een aanvaarding van de brj-
bel als grondslag de implicatles daarvan voor het hele (geloofs)leven probeert te
doordenken. Maar voor veel moderne gelovrgen geldt dat ze hun uitgangspun-
ten niet zo precies kunnen verwoorden. Sommigen geloven wel dat er 'iets' is,
maar vinden het moeilijk onder woorden te brengen wat dan (en achten dit vaak
ook niet nodig voor hun geloofsleven)."Anderen voelen zich wel aangesproken
door klassieke voorstellingen van God en de bijbelse verhalen, maar zonder aan
die laatste een absoluut gezagÍ.oe te kennen. Weer anderen laten zich ook inspi-
reren door het waardevolle uit andere reIígíeuze tradities en bijvoorbeeld uit
New Age. AI deze groepen hebben echter ge meen daT- ze geen absolute zekerheid
toekennen aanbepaalde geloofsinhouden en die als grondslag gebruiken voor
de rest van hun geloof, maar meer fragmentarisch en zoekend proberen uit ver-
schillende elementen waardoor ze zich aangesproken voelen een meer of min-
der coherent verhaal te ontwikkelen. Mijn vermoeden is dat veel moderne gelo-
vigen zich daarom beter herkennen in de pragmatische benadering.

4 Godsdienst en moraal

Na dit voorwerk kunnen we de aandacht richten op de verhouding tussen gods-
dienst en moraal. De gangbare benadering kan in termen van de vorige twee
paragrafenworden betiteld als een deductief-doc[rinaire benadering. Tên eerste

wordt de verhouding tussen praktijk en doctrine gekenmerkt door een sterk pri-
maa:-vaîde leer. Dat primaat hoeft niet absoluut te zrjn, maar de hoofdrichting
is duidelijk: de religieuze doctrine bepaalt hoe mensen (moeten) leven. Ten
tweede wordt die leer ontwrkkeld via een deductieve benadering. Uit godsdien-
stige uitgangspunten met een groot, zo niet absoluut gezag wordt een geheel van
godsdienstige en moreÌe overtuigingen afgeleid. Beide kenmerken passen goed
brj een orthodox-protestantse visle, waarin de Schrift voorop staat en het hele
leven in het teken van de geloofsovertuiging staat.

Dat betekent voor de verhouding tussen moraal en godsdienst dat men die
vooral conceptualiseert in termen van een verhouding tussen twee typen over-
tuì.gingen, tussen overtuigingen mel een proposi.tionele inhoud.lsMen ziet die

L6 Denis Muller, 'Why and How Can Religions and Traditions be Plausible and Credible in
Public Ethics Today?', Ethical Theory and Moral Practice 4 (2001),329-348.

17 Vgl. bijv. Heine Siebrand, 'De groene vingers van God: over de dpamiek van de ver-
beelding', in Drees, Een b e et1 e gelott en, 7 4 3 - I 5 4 .

1B Kritisch hierover A.W. Musschenga, 'De universele moraal als opdracht', in: K.U. Gabler
e.a. (red.), GelooJ dat te denhen geet't: opstellen aangeboden aan prof.dr. H.M. Kuitert,Baam
1989. 159-178.

126 SCHEPPER NAAST GOD?



:

:

:

:

:

:

:

;

r28 SCHEPPER NAAST GOD? VAN DER BURG, LEER EN LEVEN: EEN VRI]ZINNIGE VISIE I29

geloof. Men probeert goed te leven en juist te handelen en zoekt in praktrjken
van liturgie en meditatie naar verdieping van religieuze eryaringen. Vertrekkend
vanuit die praktijken probeert men misschi en - maar zeker niet altijd! - tot een

verwoordi.ng te komen van hoe men leeft en wat men beleeft. Wordt er vanuit
de kerk (of ook de moskee) gekomen met scherpe morele stellingnamen waar

men her niet mee eens is, dan legt men die terzllde of levert zelfs felle kritlek: het

is immers de eigen ervaring en praktijk die bepalend is voor het geioof en niet
de officiele leer. Als een kerkelijke leider (uitgaande van de eerste benaderi.ng)

standpunten inneemt over antlconceptie, seks buiten het huwelqk of euthana-

si,e waarmee men het niet eens is, is dat geen reden om de eigen standpunten te

herzien.Integendeel, de correctie is eerder de andere kant uit, het gezagvan de

betrokkene en van de kerkelilke instj.tutie wordt erdoor (nog verder) aangetast.

5 Praktische implicaties: normen en waarden

Afhankelijk van welke benadering men klest, komt men rond concrete proble-
men tot andere invalshoeken en tot andere oplossingsstrategieen. Ik wil dit laten

zienaande hand van het debat over normen en waarden, toegespitst op de vraag

welke rol de kerken daarin kunnen vervullen. Daarbij stel ik de twee benade-

ringen als ideaaitypische modellen scherp tegenover elkaar, wat natuurlijk te

weinig recht doet aarr de werkelijkheid, maar hopelijk we1 verhelderend werkt.
Dit debat is overigens zeer warrig;het gaat om vaak heel uiteenlopende pro-

blemen die weinig gemeen hebben. Met de slogan normen en waarden wordt
bijvoorbeeld verwezen naar fatsoensnormen als groeten op straat of opstaan in
de tram voor ouderen, maat ook naar (de gebrekkige handhaving van) juridi-
sche normen rond veiligheid of diefstal . Ik zal me hier beperken tot morele nor-
men en waarden in engere zin.Daarblj is het zinvol om drie categorieên proble-
men te onderscheiden: de normen en waarden ziin helder maar worden niet
nageleefd; ze zljn onhelder; en ten slotte ze zrjn helder maar controversieel.

I. De eerste categorie is die waarin de normen en waarden wel helder zljn en

ook breed geaccepteerd, maar onvoldoende worden nageleefd. Dat kan bljvoor-
beeld te maken hebben met luiheid, gemakzucht of elgenbelang of, in klassieke

termen, met de zwakheid van het vlees. Hierb¡ g aLhetvooral om basale more-

le normen en waarden die wezehlijk zijn om de samenleving goed te laten func-
tioneren, zoals niet vechten, stelen of bedriegen en respect voor de wet.

Een deductief-doctrinaire benadering leidt b¡voorbeeld tot de volgende ana-

iyse. A1s er in het dagelqks leven te weinig geleefd word[ volgens bepaalde nor-
men en waarden, is een belangrijke verklaring dat mensen niet (meer) weten hoe

ze moeten handelen of daar onvoldoende van doordrongen zijn. De oplossing
iigt voor de hand: we moeten die normen en waarden opnieuw met kracht voor-
houden aan de burgers. De taak van de kerken is dan om zich duidelijk erover

uit te spreken en aldus deze normen en waarden meÍ gezagte bekleden, zodat

mensen zich weer erdoor laten leiden.
ln een pragmatisch-praktische benadering komt men tot andere diagnosen

en oplossingen. Men richt zich vooral op de praktische waag hoe het komt dat

reiatie als een deducrieve relatie, waarbij uit bepaalde godsdienstige uitgangs-

prrrr"r, de morele overtuigingen voortvlóeien. Uit de stelling dat iemand geloofi

in God volgr met eenaanlal lupp"tr van interpïetatie en afleiding dat de bijbel-

se normen uitgangspunr moet",' zijn voor hei morele handelen en dat dus bij-

voorbeeld *ou** g."n kiesrecht dienen re hebben'

Daarnaasl-kaneentweedebenad'eringwordengeplaatst,eenpragmatisch-
prakrische benadering. Daarin staat de piaktijk (of eigenlijk de veie praktijken

waarin mensen zich b-ewegen) voorop 
"t-t 

ko-t de doctrinaire verwoording van

Je 
"ig"r, 

geloofsbelevirrg ioorr ult die prakrijk. Simpel gezegd'. het leven staat

uoorJp .ã d" 1.", sluit áaarop aan. De ontwikkeling van fe doctrine ziet men

niet ali een deductieve methode die uitgaat van bepaalde dogma's, maar als een

voortgaand pïoces om tal van verspreidã elementen in onderling verband samen

t" br"ig"r,. beze benadering sluit, zoals gezegd, goed aan bij de w¡zinnige tra-

ditie.
De verhouding russen moraal en godsdienst ligt in zo'n benadering heel

anders. Ten eerstJis het niet de propositionele inhoud van overtuigingen waar

h., o- d.raair, maar de dagelijksè piaktijk. De overruigingen worden mee onl-

wikkeld in her lichr van die"påkti¡ù, in het licht van de context waarin men zich

u.\¡/..gr, maar vaakbll¡kt het -o.rti¡t om ze.goed onder woorden te brengen.

En ten"tweede is de veihouding tussen morele en godsdienslige overtuigingen

niet een ded,uctieve, maar êênvan wederzijdse beinvloeding en correctie. Een

godsdiensrige overtuiging kan dus ook worden bijgesteld-omdat ze niet strookt

äet di"pg"iorrelde tiorit" overtuigingen. Als uit de bijbel tijkt te volgen dat

vrouwen nier mogen meebeslissen, is dit in strijd met de-overtuiging dat men-

senrechten, waarãnder het klesrecht, voor iedereen geiijkelijk gelden; in zo'n

geval kan ái" luurrt. overtuiging de doorslag geven. Dat kan betekenen dat de

int"rpr"tu,i" van de g".ugl-',"ÉbJnde tekst wordr aangepast of dat de vrsie op het

gezagvar' die tekst wordt aangepast.
" 

D"" verhouding tussen goãrãi.trr, en moraal wordt hiermee contextualis-

risch, pluralistisclîen dy'namisch. Het js niet een voor eens en alt¡d geldende

do.trirr"; de verhoud.ing ontwikkelt zich mee met de geschiedenis en me[ ieders

p"rrooníl;k" groei. Hetìs vooral dit laatste dat interessante aanknopingspunten

tiedt uoot de pluralistische samenleving.

Het debat ãver godsdienst en moraal wordt in Nederland vooral gevoerd_in

rermen van de eerste benadering. Dit is ook niet geheei verwonderlijk, omdat

u".t ,pruut -akende ,r.rt"g"rr*ãordigers van het christendom, zoals de bis-

schoppen of de SGP en de ðU, hiervan uitgaan. Veel liberalen (al dan niet gelo-

lrg) gaan overigens in dir denkparroon mee; ook z¡ concentreren zich op de pro-

pJátitorr"t. inlioud van gelooien moraal, maar bepleiten binnen dat kader de

äutonomie van de moraal ten opzichte van het geloof''n

Maar dit alles doet geen recht m eer 
^aîde 

geloofsbeleving van grote groepen

Nederlanders, die veeimeer aansluit bij de mãede benadering. Moraal en geloof

,¡r-, -"t elkaar verbonden, maar niet in de zin dat de moraal voorlvloeit uit het

19 Voor deze kritiek zie ook Musschenga,'De universele moraal als opdracht'.



l

:

r30 SCHEPPER NAAST GOD? VAN DER BURG, LEER EN LEVEN: EEN VRIJZINNIGE VISIE 131

seksualiteit scherp afw.ijzen.' 'De koran bepleil de sharia en dus kunnen moslims
niet anders dan de westerse, democratische samenleving te verwerpen.' Zowel

door gelovigen als door atheislen worden dergehjke simplistische redeneringen

gehanteerd.
Veel filosofen en theologen gaan mee in deze deductief-doctrinaire benade-

ring en zoeken vervolgens de oplossing voor dit moreel pluralisme in een schei-

ding van ethiek en religie. Gelovigen moeten in het kader van publieke discus-

sies van hun specifieke geloofsovertuigingafz\enen mogen zich alleen beroepen

op algemeen geldende morele normen (de zogeheten'smalle moraal'). Er wordt
dus in dezebenadering een soort scheidsmuur gebouwd tussen godsdienst en

moraal, waardoor gelovigen alleen nog in seculiere termen over hun moraal

mogen spreken. De godsdienst wordt geprivatiseerd.
Zowel de probleemanalyse als de oplossingsrichting stuit op wezenlijke

bezwaren.'oEven toegespitst op de islam: de geloofsovertuiging wordt hiermee

tot een massief, onveranderlijk geheel, waar een goede moslim niet onderuit
kan. Maar ook de westerse waarden en de smalle moraal worden een onveran-

derli¡k geheel, wat herinterpretaties bemoeilijkt die meer rechl doen aan de isla-

mitische overtuigingen. Beide reilicaties doen geen recht aan de dynamiek en

verscheidenheld binnen de islamitische traditie en de westerse traditie. Boven-

dien wordt hierdoor een zinvolle dialoog onmogelijk, omda[ gegeven de uit-
gangspunten er toch slechts marginaal verandering van morele standpunten kan
optreden.

Om deze en andere redenen is mijns inziens de gangbare benadering van de

pluralistische samenleving vanuit een deductief-doctrinaire benadering onrrmcht-

baar. Men kan beter starten vanuit dat wat men gemeenschappehjk heeft: de plu-
ralistische samenleving waarin men gedwongen is met elkaar samen te leven.

Daarb¡ mag men aan alle groepen vragen ol z¡ werkeirjk tegenover andersden-

kenden kunnen volhouden dat de eigen morele opvattingen en praktijken voor
iedereen gelden. Vaak blijkt het dan wel degehjk mogehjk om in de eigen levens-

beschouwing rekenlng te houden mel het verschijnsel van pluralisme. ln de

islam wordt bijvoorbeeld een verschil gemaakt tussen leven in een islamitische

samenleving en leven j.n een niet-islamitische samenleving. Een dergeirjk

gesprek is vmchtbaarder wanneer men dat niet in aigemene termen voert, maar

op het niveau waar de concrete botsingen plaatsvinden, daar waar men eikaar

overlast en ergernis l:ezorgr. Het is veel gemakkelijker in abstract o Le zeggon daÍ"

homoseksuelen de dood verdienen dan wanneer men tegenover een mens van

vlees en bloed zit.
In zo'n gesprek zal blijken dar de geloofsovertuigingen aan beide zijden min-

der monolithisch zijn dan ze l¡ken. Veel moderne moslims in Nederland com-

bineren hun islamitische overiuiging met een houding van tolerantie [egenover

homo's en accep[eren de geÌijkwaardigheid van wouwen. Ze willen de verwor-
venheden van de democratie nlet kwijt, maar verenigen die met een eigentijdse

20 Voor de bezwaren tegen de liberale oplossingsrichtingzie o.m. Musschenga, 'De univer-
sele moraal als opdracht', en Van der Burg, 'Dynamic ethics'.

burgers niet altijd leven overeenkomstig hun morele overtuiging ls het mis-

,.hi?r, moeilijkïol te houden door voortdurende tegenslagen of gebrek aan

sociale ,t"nn iindi ridualisering)? Is het de complexiteit en anonimjteit van de

,u,,'."t"o'"g? Bij zulke verklaiingen liggen de oplossingen in een heel andere

richting: *" -o.t"r,. ^ensen 
prakiisch b¡staan, zorgen voor sterkere sociale ver-

banden", et ceterd.Kerken dienen dan vooral mensen [e ondersteunen in het vast-

houdenaan hun levensovertuiging, ondanks tegenslagen en ook wanneer dat

tegen hun eigenbelang ingaal-. Dat kan bijvoorbeeld in kerkdiensten waar men-

,.i 
","", 

geiñspireerd"en Ëemoedigd worá"t., of in pastoraat. De kerken hebben

d,u, uoora"l een praktische taak.

2. De tweedã categorie waard.en en normen is die welke inhoudelijk onzeker

of onduidelijk zijn. Daarbij kunnen we denken aan wagen in de bio-ethiek of

aan ð,e *uug*ui 
""n 

barmfiartige omgang met vreemdelingen precie.s inhoudt.

Hoe kunnen we reageren op de concrete hulpbehoefte van de ander (waarin we

misschien de Ander herkennen)?
h de deductief-docrrinaire benadering kan de onzekerheid opgelost worden

door geraghebbende formuieringen van normen en waarden. Deskundigen (b¡-

voorbeeld ethici en theologen --al dan nie[ in commissieverband) moeten di'e

waagstukken bestud,eren en eenduidige algemene antwoorden formuleren. Ver-

uoftË* moeren die met kracht naar voren worden gebracht, b¡voorbeeld door

ker:kel¡ke auroriteiten. In de alternatieve benadering daarentegen ligt de nadruk

niet op algemene overwegingen over b¡voorbeeld euthanasie of prenatale dia-

grrorri"k, äuu, op de rrtaug hó" mensen daarmee, in het licht van hun levensver-

Ëaal, op e"r, u"rant*oordãwi¡ze kunnen yZlan. Het formuleren van algemene

ror*"n 1everl daaraa-,_maar een beperkte bqãrage' Kerken kunnen mensen ook

in deze benadering ondersteune[ in de omgang met praktische vragen. De

manj.er om dat te doen i.s niet hen de juiste leer voor te houden, maar hen een

wijplaats te bieden voor ethische bezinning en voor pastorale ondersteuning.

Ook uooÏ deze car,egone geldt dus da¡ de pragmatisch-praktische visÌe de b¡-

drage van de kerkerinie¡ ãekt in'het spreken', maar eerder in het bespreekbaar

maken.
3. De derde categorie is die waar mensen wel duidetgke normen en waarden

hebben, maar nier aÌÍemaal dezelfde. Op zich hoeft dat geen probleem te z¡n. Dat

wouwen uit orthodox-protestantse miiieus lange rokken dragen-(waarmee hun

geloofsovertuiging even herkenbaar is als die van moslima's met hoofddoekjes),

îerwijl and"r"äo-lrwen in broeken of uiterst korte rokken lopen, is een pluralis-

*. *uu, uitstekend mee [e leven valt. Hetzelfde geldt voor hel naast elkaar

bestaan van verschillend.e morele opvattingen over seks voor het huwelijk, alco-

holgebruik of het etenvan (bepaaldè soor[en) vlees. De actuele conflicten spitsen

ziclivooral toe op pluralisme dat samenhang[ met thema's als de positie van wou-

wen en homo's ei de basisregels van een democratische samenleving.

ln dit debat gaat men vaa'k impliclet uit van een deductief-doclrinaire bena-

dering. ,In de kãran en de bijbel staan gezaghebbende leksten over wouwen

respeäievelijk over homoseksualireit, daarom kunnen gelovige moslims en

chrirt"nen gäU¡t 
" 

rechten vooï vrouwen niet accepteren en moeten zij homo-



-F--
SCHEPPER NAAST GOD? VAN DER BURG, LEER EN LEVEN: EEN VRUZINNIGE VISIE 133

Ik rond af. ln elk van de drie categorieèn leidt de door mij hier bepleite prag-

matisch-praktische benadering tot een andere rol van de kerken. Nier het spre-

ken staat centlaal, maar het bespreken. Niet de hierarchie van kerkelijke insti-
tutie veIsus gelovrgen of van autochtonen veIsus weemdelingen, maar de

dialoog tussen gelijkwaardige gesprekspaltners. Door die tweede benadering te

kiezen kunnen kerken de democratie bovendien niet alleen met woorden onder-

steunen, maal ook met daden: zelal-enimmers zien dat een open dialoog [ussen

gehjkwaardigen, ook rond sterk levensbeschouwelijk gekleurde moleie vragen,

mogehJk en vruchtbaar is.2rHet is noodzakehjk (anders dan sommige liberale

filoiofen menen) dat in dergel¡ke ethische gesprekken ook de levensbeschou-

weli¡ke dimensie aan de orde kan komen. Maar dit is het meest zinvol als niet

het dogma (van seculiere of religieuze aard) voolop sÍaaÍ,maar het gezamenlijk

streven naar een oplossing.

t32

versie van de islam. De zoektochr naar een dergelijke modernisering van de islam

is veel moeilijker wanneeï men vasthoudt aan eln deductief-doctrinaire bena-

ã",fr;, ;Jri daarin de uirgangspunren onveranderlijk ztjn en dus de afleiding

,r..r-trî åp otd.rg"r.rt*"'p""ltt" kan word'en herzien ln een pmgmatisch-

nraktische benadering daaràntegen is er een wisselwerking tussen de interpre-

iiää;.;rär'.ùtîri¿"-i"r.rr""l de maatschappelijke situatie waarin men zich

bevindt .ltt d. .ott.t.te ervaringen die men heeft'-- 
rrrruu, ook de gangbareliberãal-democratische, westerse waarden en norroen

kunnen opener ." u.tu"á"ifrjker bl¡ken dan vaak gedacht' Revisie is aan beide

)t1'a"nmogeiijk .r, g"*.;rr. ôot ¿" ti¡"taal-democrarische wesrerse cultuur is

seiukkie niel onveranderlijk. De manier waarop *: l" de neutraliteit van de

ï;;;;g?";;;ri.u.,.,ru.r.t,ouwingenvormgeven, hoelt nier de enigjuisre te zijn

_ ,oa¡s"a1leen al de grote vadaties"russen brjvoorbeeld de verenigde Staten en

Nederland ¿o"n u.r*o"á"" 1" 
""" -"rkelijËe dialoog waarin een ieder zijn best

doet om zoveelmogelijk de ander t"g"*ã"t [e komen' is vermoedelijk veel

mogelijk uun uu^purririg op punten.dile vooÏ minderheidsgroepen wezenlijk

zijn, of het daarbrj ""-gi"iå; 
titueel slachten, rituele crematies of om hoofd-

doekjes. En er kan oot-u".iga"erd word.en van andere cultuïen, bijvoorbeeld

van he[ kritisch perspectief íut de Ramadan biedt op een ong€breideld consu-

menlismeofvandeterughoudendheidtenopzichtevanalcoholindeislam_
een in[eressar'rr" inUr"t g itt een samenleving met honderdduizenden probleem-

drinkers en 700 alcoholdoden per jaar'

De rol van d,e t 
"rt "r, 

i, ,r, ¡"id" É"rrud"tingen verschillend- lnde eerste bena-

dering kunnen ze eigenlijk niet veel doen. De islamitische gelootsovertulgng ß

árrrfi (ner ais de cñriståU¡te) immers een in zichzelf besloten doctrine' waar

buitenstaand"r, *"irrig -"e kt"t''e"' Als een dialoog uitgaat van een doclrinair

model, zal de ontmo"-ting tu""" kerk en moskee een kennismaking met elkaars

visie zijn, maar veel meer ook niet'

De pragmatir.ir-prutt,i"he benadering laar meer ruimle voor een werkelijk

op* gåtpi"i.. Kerken kunnen bij dragen ãun' 
^uut 

ook winnen bij zo'n interre-

ligieuze onrmoeting. Een werkeil¡keãntmoeting tussen mensen kan leiden to¡

meer begrip en respec[ voor de ander, maar ookiot een verdieping van de eigen

levensoverlulging. n;nen de kerken is dar ook de ervaring geweest van veel

mensen die in de afgelopen decennia contact kregen met tot dan.toe voor hen

weemden, or n"t t.t'gi,ti á- o"g"h.ttd samenwónenden' homo's' of asielzoe-

kers. Juisr t "t 
.orrtu.i-?[ s[erk ierschillende mensen is een verrijking van het

;ü;;i;;"". nr, ir. eri.""ãar mijn geloofsoverruiging a¡ijd slechts een vooriopi-

gJ"r, onuotrnaakle verwootaittg iã, is d'e.ontmoeting met de ander immers een

itogeiijkheid om tot een betere verwoording te komen Door open te staan voor

de (geloofs)eruurirrg"r, uan de ander, door dãar zelfs actief naar op zoekte gàaî,

verrijk ik mijrr.ig"rr!"toofsbelevrng' In de ontmoetingmet de ander groeit mijn

åtgåi g.r""i toi"l ãoo' te begrijfen waarin we anders zijn' als door te zien

waarin ik mogelijk mijn eigen overtulglngen en prakrijken kan verrijken met die

van de ander.

2l In voetnoten verwijst men doorgaans naar de producten van wetenschappelijke arbeld in
de vorm van publicaties. Ter ondersteuning van dit pleidooi voor een ethtsche dialoog

waarin ruimte is voor de levensbeschouwel¡ke dimensie zou ik natuurlijk diverse publi-
caties van Egbert Schroten kunnen aanhalen. In de lijn van mijn pleidooi voor een prak-

tijkgerichte benadering past het echter om in deze laatste voetnoot niet te verwijzen naar

dãrgelr¡ke producten, maart îa r zijn activiteiten. Als geen ander heeft Eg-berr Schroten

immeri in ia1 van commissies, in het Centrum voor Bio-ethiek en Gezondheidsrecht, en

in kerk en oecumene, een dergelijke open ethische dialoog gepraktÌseerd en daadwerke-

lijk laten zien dat deze mogelijk en r,ruchtbaar kan zijn




