Fa
L@ |
4

Leer en leven: een vrijzinnige visie

Wibren van der Burg

1 Inleiding

De verhouding tussen godsdienst en moraal staat de laatste tijd regelmatig in de
belangstelling.' In het debat over normen en waarden werd naar godsdienst
gekeken als bron voor moraal; minister Donner deed op de kerken een uit-
drukkelijk beroep om zich te laten horen. Uitspraken van imams over de wes-
terse samenleving en onderwerpen als homoseksualiteit gaven aanleiding tot
felle discussies en zelfs tot strafrechtelijke vervolging. En in recente debatten
rond euthanasie en de openstelling van het huwelijk voor homoseksuele en les-
bische paren werd vanuit sommige kerken scherp stelling genomen tegen de
(inmiddels aangenomen) wetsvoorstellen. Bij elk van deze thema’s speelt de
vraag mee naar de rol van levensbeschouwing en levensbeschouwelijke instel-
lingen in een pluralistische samenleving.

Wat mij opvalt in deze discussies is dat de verschillende partijen in het debat
doorgaans dezelfde beperkte veronderstellingen over de verhouding tussen
godsdienst en moraal delen. Simpel gezegd is de gedachte dat godsdienstige
overtuigingen een bron voor morele normen zijn. Een godsdienstige opvatting
is het uitgangspunt; daaruit worden morele opvattingen afgeleid, en die over-
tuigingen worden vervolgens in handelen omgezet.

Deze simpele visie lijkt mij echter niet de meest zinvolle invalshoek om de
verhouding tussen godsdienst en moraal opnieuw te doordenken. Daarvoor zijn
verschillende argumenten.” Allereerst sluit deze visie naar mijn indruk steeds
minder aan op de manier waarop veel Nederlanders in de praktijk hun geloof
beleven; het gaat teveel uit van een vaststaand, samenhangend geheel aan gods-
dienstige en morele dogma’s waartegen een gelovige geacht wordt ja te zeggen.
Veel moderne christenen (maar iets vergelijkbaars geldt ook voor veel jonge

*  Mijn dank gaat uit naar Frans W.A. Brom, Jos Kole en Theo Boer voor hun kritische

opmerkingen bij een eerdere versie.

1 In dit artikel zal ik de termen godsdienst, religie en geloof als equivalent door elkaar
gebruiken,; hetzelfde geldt voor de termen moraal en ethiek.

2 Voor vergelijkbare kritiekpunten en een grotendeels in dezelfde richting gaande alterna-
tieve benadering, zie R. John Elford, The Ethics of Uncertainty. A New Christian Approach to
Moral Decision-Making, Oxford 2000.

VAN DER BURG, LEER EN LEVEN: EEN VRIJZINNIGE VISIE 121

moslims en bijvoorbeeld New Age aanhangers) lijken echter nogal huiverig om
stellige geloofsuitspraken te doen over onderwerpen als God, Jezus of de bete-
kenis van het avondmaal, en zoeken vooral naar een verdieping van hun geloofs-
beleving in de praktijk. Bovendien zijn ze meestal zekerder van hun morele over-
tuigingen over bijvoorbeeld mensenrechten dan van hun geloofsovertuigingen.
De gedachte dat morele overtuigingen en gedrag bepaald worden door gods-
dienstige overtuigingen spoort niet erg met deze moderne geloofsheleving.

Een tweede bezwaar is dat deze visie leidt tot een verstarring en verstening
van godsdienstige en morele opvattingen. Door de moraal af te leiden uit de
godsdienst (waarover moeilijk getwist kan worden), wordt het veel moeilijker
om morele overtuigingen te herzien. Ze worden deels geimmuniseerd tegen kri-
tiek. Wanneer we godsdienst vooral zien als een stelsel van samenhangende pro-
posities waarin je wel of niet gelooft, worden gelovigen gedwongen hun gelovi-
ge identiteit ook te formuleren in termen van die overtuigingen. Daarmee wordt
te weinig ruimte geboden aan de dynamiek en het pluralisme die in de praktijk
van geloofsgemeenschappen en van het dagelijks leven vaak veel meer tot hun
recht komen.’Als de orthodoxie voorop staat, is voor verscheidenheid en ont-
wikkeling in de praktijk te weinig ruimte. Daardoor wordt het zowel intern als
extern moeilijker om tot een open dialoog over de betekenis van godsdienst en
moraal in de pluralistische samenleving te komen.

Een derde, meer theoretisch bezwaar is dat deze visie een eenzijdige bena-
dering is van godsdienst en ethiek, waardoor zij onvoldoende recht doet aan de
werkelijkheid van beide. Verschijnselen als ethiek, recht en godsdienst hebben
zowel een dynamische als een statische kant. In de godsdienst is dit onderscheid
bekend als de tegenstelling tussen leven en leer. Het huidige debat over moraal
enreligie isin twee opzichten eenzijdig: de nadruk ligt te sterk op de leer en men
kiest voor een orthodoxe, deductieve visie waarin de godsdienstige leer de
grondslag is voor de morele normen. Dit geldt overigens zowel voor degenen die
een beroep op godsdienstige overtuigingen in het politiek-morele debat beplei-
ten als voor hun liberale tegenstanders die een dergelijk beroep uitsluiten; beide
delen eenzelfde eenzijdige benadering.*

Dit theoretische bezwaar staat centraal in dit artikel. Ik begin met het schet-
sen van twee modellen om dynamische verschijnselen te begrijpen, een pro-
ductmodel en een praktijkmodel (§ 2). Vervolgens laat ik zien hoe naast de
deductieve, orthodoxe manier van redeneren nog een tweede, pragmatische

3 Egbert Schroten, ‘Playing God: Some Theological Comments on a Metaphor’, in: Gijsbert
van den Brink et al., Christian Faith and Philosophical Theology: Essays in Honour of Vincent
Britmmer, Kampen 1998, 186-196 betoogt terecht dat vanuit een christelijk perspectief
de wereld niet een ‘predetermined system’ is, maar ‘open to change and surprise’. Wie
deze veranderlijkheid serieus neemt, dient ook godsdienst en ethiek als principieel dyna-
misch te beschouwen.

4 Vgl. ook Jos Kole, Moral Autonomy and Christian Faith: A Discussion with William K. Fran-
kena (diss. Kampen), Delft 2002, in het bijzonder § 10.1.4, die terecht constateert dat zijn
kritiek op de liberale Frankena evenzeer zijn fundamentalistische tegenstanders raakt,
omdat beide uitgaan van een funderingsdenken.



122 SCHEPPER NAAST GOD?

manier van redeneren mogelijk is (§ 3). Met behulp van dit analytisch kader
kunnen we de verhouding tussen godsdienst en ethiek beter begrijpen en inzien
waarom de gangbare benadering te beperkt is (§ 4). Tenslotte ga ik na wat de
implicaties van deze analyse zijn voor het debat over normen en waarden in de
pluralistische samenleving (§ 5).

Mijn invalshoek bij deze analyse is een filosofische. Als wijsgerig ethicus pro-
beer ik te begrijpen hoe de levensbeschouwelijke dimensie van ethiek kan wor-
den gethematiseerd. Natuurlijk hebben theologen al uitgebreid over deze the-
matiek nagedacht, maar ik hoop dat een bijdrage vanuit wijsgerige hoek hier
toch iets aan kan toevoegen — ook al zal die poging vermoedelijk betekenen dat
ik soms wat simpel over theologische thema’s spreek. In dit artikel klinkt ook
een remonstrants perspectief door. Ik herken me vaak niet in de wijze waarop
zowel vanuit andere kerken als door anti-kerkelijke publicisten over moraal en
religie wordt gesproken. Het pragmatisch model dat ik als alternatief schets,
biedt mijns inziens een goed vertrekpunt voor een vrijzinnige visie op de ver-
houding tussen beide; helaas ontbreekt de ruimte om die hier verder uit te wer-
ken.

2 Twee modellen van godsdienst en ethiek

Voor dynamische verschijnselen geldt dat we ze altijd op twee manieren kunnen
beschrijven die nooit helemaal in elkaar te vertalen zijn. Een bekend voorbeeld
is dat van een elektron, dat we als een deeltje kunnen beschouwen en als een
golf, maar niet als allebei tegelijk. Beide modellen van het elektron geven bepaal-
de inzichten die in het andere model minder goed naar voren komen.”

Dit geldt ook voor sociale verschijnselen als ethiek en recht. We kunnen
ethiek zien als een verzameling in proposities te formuleren normen en waarden
voor het goede leven en voor het juiste handelen, als een ethische code —al dan
niet op schrift gesteld. Uiteenlopende voorbeelden zijn de Tien Geboden in de
bijbel en de recente code-Tabaksblat voor bedrijven; ruimer opgevat zijn het alle
vaak impliciete, maar in principe in woorden te formuleren morele opvattingen.
Maar we kunnen ethiek ook zien als het goede leven en het juiste handelen zelf,
als de geleefde moraal. Dan hebben we het zowel over de dagelijkse praktijken
waarin we proberen moreel juist te handelen, als over de meer reflectieve prak-
tijk waarin we nadenken over wat moreel juist handelen en goed leven zou zijn.

Het eerste model kunnen we een productmodel (of doctrinemodel) noemen,
omdat ethiek daarin wordt gezien als een samenhangende verzameling of doc-
trine van in proposities geformuleerde normen en waarden; een verzameling die
het product is van ons denken. Het tweede model kunnen we een praktijkmo-
del (of procesmodel) noemen, omdat het daarin gaat om (de ethische dimensie
van) de praktijk van het dagelijks leven en handelen. Beide modellen belichten
aspecten van ethiek; beide modellen zijn nodig om ethiek goed te begrijpen. De

5 De ideeén in deze paragraaf zijn, voor wat betreft ethiek en recht, verder uitgewerkt in
mijn ‘Two Models of Law and Morality’, Associations 3 (1999), 61-82.

VAN DER BURG, LEER EN LEVEN: EEN VRJZINNIGE VISIE 123

modellen staan natuurlijk niet los van elkaar; ze verwijzen voortdurend naar
elkaar. We kunnen immers de geleefde moraal alleen begrijpen in het licht van
pogingen om deze ook te verwoorden en omgekeerd kunnen we de verwoorde
moraal alleen begrijpen in het licht van pogingen om deze ook in praktijk te
brengen.

Dit onderscheid tussen een praktijkmodel en een productmodel komen we
ook tegen bij religie. Daar is het bekend als het onderscheid tussen leer en leven.
We kunnen een godsdienst beschouwen als een groot verhaal, als een samen-
hangende theorie over hoe de wereld in elkaar zit (ontologie), waar de toekomst
op uitloopt (eschatologie) en hoe wij in het licht van het voorgaande moeten
handelen (ethiek).*Dan leggen we nadruk op de leer. Theologische en kerkelij-
ke geschillen gaan vaak over de juiste leer, bijvoorbeeld over de vraag naar het
karakter van God, de uitverkiezing of de betekenis van het avondmaal, c.q. de
eucharistie. Deze leer wordt vaak gekoppeld aan de bijbel of gedeelten it de bij-
bel zoals de Bergrede, en aan bepaalde belijdenisgeschriften.

Maar godsdienst kunnen we ook zien als een geheel van praktijken en als een
dimensie van het dagelijks leven. Dan hebben we het over herkenbaar religieu-
ze activiteiten als liturgie, pastoraat en diaconaat (al dan niet georganiseerd in
officiele kerkelijke instituties), en over de manier waarop gelovigen in het leven
staan en in hun dagelijks handelen gestalte geven aan hun geloof.

Net als bij de ethiek geldt dat beide modellen niet zonder elkaar kunnen. Als
de leer op geen enkele manier in praktijk wordt gebracht, is godsdienst slechts
lippendienst. En voor een vitale praktijk die ook doorgegeven kan worden is het
noodzakelijk om op zijn minst gedeeltelijk onder woorden te brengen wat men-
sen bezielt. In religies en in theologische theorieén wordt doorgaans geprobeerd
om aan beide modellen recht te doen. Maar omdat men nooit tegelijk geheel aan
beide modellen recht kan doen, blijkt in de praktijk doorgaans dat op één van
beide modellen de nadruk komt te liggen.

Beide modellen zijn daarom in de geloofsbeleving van individuen en groe-
pen niet altijd even sterk aanwezig. Dat blijkt ook binnen het christendom. In
de oosters-orthodoxe traditie bijvoorbeeld ligt het accent in de kerkdiensten
sterk op de liturgische praktijk, terwijl in de protestantse traditie de preek als
doordenking van bijbel en geloofsleer een centrale rol vervult. In de calvinisti-
sche traditie staat het juiste geloof voorop (sola fide, sola scriptura), terwijl in de
doperse traditie de nadruk wordt gelegd op het juiste leven.”

In het sterk door het calvinisme gestempelde Nederland wordt godsdienst
traditioneel vooral gezien in termen van de leer. Mijn indruk is echter dat in de
hedendaagse geloofsbeleving van veel Nederlanders de leer op de achtergrond
is geraakt en de praktijk meer naar voren is gekomen, zowel in de zin van litur-

6 Zie hierover uitgebreider mijn De verbeelding aan het werk. Pleidooi voor een realistisch
idealisme, Kampen 2001, 116-126.

7 Vgl het slot van de bij doopsgezinden geliefde spreuk ‘Dopen wat mondig is; spreken dat
bondig is. Vrij in 't christelijk geloven; daden gaan woorden te boven.’



124 SCHEPPER NAAST GOD?

gische praktijken en rituelen als in de zin van het ethisch juiste handelen Uit tal
van onderzoeken blijkt dat veel mensen wel geloven iniets als een hogere r_nachi
of diepere kracht, maar daarbij verder weinig omlijnde gelnofsv_onmellmgen
hebben. Misschien dat die kracht nog wel als ‘God’ wordt aangeduid, maar klas-
sicke ideeén als almacht of de Drie-eenheid spelen in dergelijke geloofsvoorstel-
lingen geen rol. De strijd tussen theologen en kerken over themas als de bete-
kenis van het avondmaal of eucharistie en de toelating daartoe laat grote groepen
mensen tegenwoordig onverschillig.’ Voorop staan de religieuze ervaring (in
kerkdiensten, maar ook in meditatie of kloosterretraites) en een moreel goed
leven. Een dergelijke nadruk op de praxis (overigens zonder claa.rbij de uitda.-.
ging uit de weg te gaan om daarop ook rationeel te reflecteren) sluit goed aan bij
de vrijzinnige traditie."

3 Deductivisme versus pragmatisme

De gangbare visie op godsdienst en moraal is nog op een ngede manier eenzij-
dig. Men kiest niet alleen voor het modelleren van godsdienst als stelse.l van
godsdienstige overtuigingen, maar binnen dat model wordt oukl een specifieke
keuze gemaakt. Sterk versimpeld zijn de impliciete vemnderste.llmgen als volgt.
Wie geloolft, aanvaardt het gezag van God (of Allah). God heefl zich g‘,cope‘nbaard
in de bijbel (of de koran of andere geschriften). Daarnaast is er misschien een
religieuze institutie, een kerk, die gezaghebbende uitspll'akenlkan doen en dog-
ma’s kan vastleggen, of zijn er bepaalde andere geschriften che.cen groot gezag
hebben (bijvoorbeeld de drie formulieren van enigheid). Die uitgangspunten —
de teksten en de grondbegrippen daaruit, de dogmas, de gezaghcbbe_ncle inter-
pretaties en instituties — vormen de basis voor een omvattende religieuze doc-
trine en een moraal,”! We kunnen dit een deductieve methode noemen: het

8 Tk doel hier op het midden en de linkerzijde van het kerkelijk spectrum. Bij d.c orthodoxe
rechterzijde (zowel bij katholieken als protestanten) staat de leer nog vaak in meerdere
mate centraal, hoewel de invloed van charismatische en evangelische bewegingen ook
daar voor een zekere verandering zorgt. .

0 Tllustratief is het artikel van Wouter Geerling, ‘Geloven zonder stroming. De jet}gd 1'!eefE
lak aan “hervormd” of “gereformeerd™, VolZin 12 september 2003, 28-30: ‘l-ic.; gewicht
van de dogma’s is niet alleen in kerken afgenomen ... het gaat minder om theorie en meer
om gevoel, beleving en praktijk.’ - )

10 J. de Graaf, Radikale humaniteit’, in J. de Graaf et al., Vrijzinnige levensontplnmiq;j;,lBaa}m
(zj), 11-35, acht de verbinding van mystiek en ethiek kumm;rkend voor de vrijzinnige
traditie. L.J. van Holk (‘Strijd om waarheid; vrede in vrijheid’, in @ezelfde bundel, 36_6.2’
p. 43) heelt het over het primaat van de religieuze ervaring. Beide auteurs nemen uit-
drukkelijk stelling tegen de Barthianen. Expliciet in de lijn van De Graal <)pl_< Wl_llep}leAn
van Veen-de Graeff, “Hier loopt het ik en het wil God ontmoeten”:; over 5p1.nu.lmhte}t ,in
Willem B, Drees, Een beetje geloven. Actualiteit en achtergronden van het vrijzinnig christen-
dom, z.p. (Balans) 1999, 57-72. .

11 Elford, The Ethics of Uncertainty, 46-70 acht een dergelijke benadering zow'd toonaange-
vend in het protestantisme (dankzij de invloed van de Barthiaanse traditie) als in de
rooms-katholieke traditie (hij bekritiseert in dit verband vooral Veritatis Splendor).

VAN DER BURG, LEER EN LEVEN: EEN VRUJZINNIGE VISIE 125

geheel van godsdienstige en morele overtuigingen wordt afgeleid uit een aantal
algemene uitgangspunten.

Tegen zom deductieve benadering zijn tal van bezwaren.”? Een eerste pro-
bleem is dat van de overbelasting of onderbepaaldheid van de dogma’s en klas-
sieke geschriften. Uit de bijbel of de belijdenisgeschriften valt moeilijk af te lei-
den hoe om te gaan met biotechnologie of voorbehoedmiddelen; pogingen
daartoe zijn vaak weinig overtuigend. Een tweede probleem is dat het te statisch
en universalistisch is. Geloven in de agrarische en nomadische samenleving van
het Midden-Oosten tweeduizend jaar geleden kan niet precies hetzelfde inhou-
den als geloven anno 2004. Een derde bezwaar is dat het weinig ruimte biedt
voor pluralisme. Als concrete morele en religieuze normen het resultaat zijn van
strikte deductie uit onbetwijfelbare uitgangspunten, dan isiemand die een ande-
re overtuiging heeft een ketter die bekeerd moet worden tot het ware geloof en
niet een interessante gesprekspartner.

Het belangrijkste bezwaar is natuurlijk fundamenteler. Waarom zouden we
aannemen dat de bijbel, de belijdenisgeschriften of de uitspraken van kerkelij-
ke leiders en instituties juist zijn? Het is toch allemaal uiteindelijk mensenwerk,
zij het mogelijk door God geinspireerd mensenwerk? Maar als de uitgangspun-
ten niet meer absoluut zeker zijn, kunnen we het hele bouwwerk van de religi-
euze doctrine ook niet meer met zekerheid funderen. Het is vooral dit probleem
dat dit deductieve model uiteindelijk niet bevredigend maakt.

Als alternatief voor de deductieve methode kan inspiratie gevonden worden
in de ethiek, in het filosofisch pragmatisme. John Rawls heeft het idee van een
reflectief evenwicht geintroduceerd als een methode voor ethische theorievor-
ming en oordeelsvorming.'*We kunnen de vorming van een geloofsovertuiging,
van een religieuze doctrine, ook zien als een proces van reflectief evenwicht,
waarbinnen heel ongelijksoortige elementen met elkaar in verband worden
gebracht en elkaar wederzijds corrigeren in het streven naar een coherent ver-
haal. Daarbij kunnen elementen als persoonlijke religieuze ervaringen (en die
van anderen), morele ervaringen, de traditie, de in die traditie gevormde dog-
ma’s en verhalen, de heilige schriften, maar ook een analyse van de samenleving
waarbinnen de laatste gegroeid zijn en van de samenleving waarbinnen iemand
nu leeft, met elkaar in verband worden gebracht.

Welke elementen dat precies zijn en welk gewicht aan elk ervan wordt toe-
gekend, kan van persoon per persoon verschillen. De een zal zijn religieuze over-
tuigingen vooral ontwikkelen door religieuze ervaringen, bijvoorbeeld de bele-
ving van gemeenschap in een kerkdienst, of een mystieke ervaring van contact

12 Voor verschillende van deze (en andere) bezwaren zie uitgebreider Kole, Moral Autonomy
and Christian Faith. Zijn conversatie-contextualisme gaat in dezelfde richting als het hier
door mij verdedigde pragmatisme, al legt hij hier en daar wat andere accenten.

13 Zie hierover Wibren van der Burg en Theo van Willigenburg, Reflective Equilibrium: Essays
in Honour of Robert Heeger, Dordrecht etc 1998. 1k kies bewust voor een pragmatische
invulling van het reflectief evenwicht, die m.i. minder vatbaar is voor bepaalde kriticken
dan de meer gebruikelijke semi-foundationalist invulling, Zie daarover mijn ‘Dynamic
ethics’, Journal of Value Inquiry, 37(2003), 13-34.



126 SCHEPPER NAAST GOD?

met God. Fen ander zal in haar geloofsbeleving sterker de nadruk leggen op
praktische diaconale activiteiten, op de ontmoeting met de medemens, en daar-
in een religienze dimensie herkennen. Weer een ander zal een meer intellectu-
ele geloofsweg hebben door het consequent doordenken van wat bepaalde aan-
sprekende verhalen uit de traditie betekenen."

Het gaat hier om accentverschillen. Doorgaans zullen elk van deze drie
geloofswegen in de ontwikkeling van iemands geloofsbeleving een rol spelen,
maar de onderlinge verhouding kan verschillen. Ook in de loop van een leven
kunnen die verhoudingen verschuiven; geloven is immers een levenslang leer-
proces. Dat leerproces is doorgaans geen zuiver individueel proces, maar vindt
plaats in contact met anderen, zodat men de eigen opvattingen kan toetsen. Een
reflectief evenwichtsproces is nooit af: steeds weer komen er nieuwe ervaringen,
nieuwe contexten, die in het proces worden ingebracht en tot bijstellen (soms
ook radicaal herzien) van religieuze en morele overtuigingen leiden. Dat geldt
zowel op individueel niveau als op het niveau van een religieuze traditie.

Dit alles is een veel te summiere schets, maar de kerngedachte is hopelijk dui-
delijk. Naast een deductieve methode van het funderen van een geloofsovertui-
ging is een tweede model mogelijk. Daarin probeert men tot een samenhangen-
de verwoording te komen van het eigen geloof (zonder hier overigens ooit geheel
in te slagen) op basis van zowel algemene uitgangspunten als concrete ervarin-
gen, van zowel religieuze overtuigingen als morele intuities.

Een dergelijke pragmatische methode heeft belangrijke voordelen boven de
deductieve benadering. Zij is contextualistisch, omdat concrete ervaringen en
contexten een rol spelen; daarmee is de aldus tot stand gekomen geloofsover-
tuiging veel meer een zingevend kader waaraan mensen voor hun concrete
levensvragen ook iets hebben. Zij is dynamisch omdat de geloofsovertuiging
zich mee ontwikkelt met de persoonlijke ontwikkeling van iemand gedurende
haar leven en, op collectief niveau, met de ontwikkeling van een samenleving.
Fn ze is pluralistisch om twee redenen: omdat ze erkent dat elke formulering van
een geloofsovertuiging altijd een voorlopige, onvolmaakte poging is, en omdat
ze erkent dat mensen afhankelijk van hun context en ervaringen tot verschil-
lende overtuigingen kunnen komen.

Dit leidt overigens niet noodzakelijk tot subjectivisme of het slechts syste-
matiseren van vooroordelen. Een subjectivistische en in zichzelf besloten ont-
wikkeling is zeker mogelijk. Men kan zich afsluiten voor nieuwe, dissonante
ervaringen en voor kritische reflectie, en men kan zich afsluiten voor kritiek van
anderen en toetsing aan de opvattingen van anderen."” Zowel in sterk geinstitu-
tionaliseerde en hiérarchische kerken als in sterk geindividualiseerde geloofsbe-
wegingen als New Age is dat risico onmiskenbaar aanwezig. Maar het is niet
noodzakelijk. Fen christelijke geloofsgemeenschap kan juist ook mogelijkheden

14 Deze drie varianten corresponderen met de onderscheiding in drie wegen waarlangs per-
soonlijk geloof zich kan ontwikkelen, in Actueel-herkenbaar-vindbaar (Beleidsplan
Remonstrantse Broederschap 2002-2010).

15 Eensoortgelijk risico is overigens evenzeer verbonden aan het deductieve model, zoals de
talloze kerksplitsingen in reformatorische kring laten zien.

VAN DER BURG, LEER EN LEVEN: EEN VRIJZINNIGE VISIE 127

bieden tot verrijking met ervaringen uit rijke tradities, tot kritische reflectie in
een open dialoog (en soms een felle confrontatie!) met anderen en tot het ver-
woorden en invoelbaar maken van het onzegbare en vooral, zoals Denis Muller
het noemt, tot het radicaliseren van ervaringen van dissonantie.'*Vooral dat laat-
ste kan een belangrijk potentieel tot kritische herziening belichamen.

De deductieve benadering past goed bij de orthodox-protestantse traditie,
waar het Woord centraal staat en waar men vanuit een aanvaarding van de bij-
bel als grondslag de implicaties daarvan voor het hele (geloofs)leven probeert te
doordenken. Maar voor veel moderne gelovigen geldt dat ze hun uitgangspun-
ten niet zo precies kunnen verwoorden. Sommigen geloven wel dat er ‘iets’ is,
maadr vinden het moeilijk onder woorden te brengen wat dan (en achten dit vaak
ook niet nodig voor hun geloofsleven).”” Anderen voelen zich wel aangesproken
door klassieke voorstellingen van God en de bijbelse verhalen, maar zonder aan
die laatste een absoluut gezag toe te kennen. Weer anderen laten zich ook inspi-
reren door het waardevolle uit andere religieuze tradities en bijvoorbeeld uit
New Age. Al deze groepen hebben echter gemeen dat ze geen absolute zekerheid
toekennen aan bepaalde geloofsinhouden en die als grondslag gebruiken voor
de rest van hun geloof, maar meer fragmentarisch en zoekend proberen uit ver-
schillende elementen waardoor ze zich aangesproken voelen een meer of min-
der coherent verhaal te ontwikkelen. Mijn vermoeden is dat veel moderne gelo-
vigen zich daarom beter herkennen in de pragmatische benadering.

4 Godsdienst en moraal

Na dit voorwerk kunnen we de aandacht richten op de verhouding tussen gods-
dienst en moraal. De gangbare benadering kan in termen van de vorige twee
paragralen worden betiteld als een deductief-doctrinaire benadering. Ten eerste
wordt de verhouding tussen praktijk en doctrine gekenmerkt door een sterk pri-
maat van de leer. Dat primaat hoeft niet absoluut te zijn, maar de hoofdrichting
is duidelijk: de religieuze doctrine bepaalt hoe mensen (moeten) leven. Ten
tweede wordt die leer ontwikkeld via een deductieve benadering. Uit godsdien-
stige uitgangspunten met een groot, zo niet absoluut gezag wordt een geheel van
godsdienstige en morele overtuigingen afgeleid. Beide kenmerken passen goed
bij een orthodox-protestantse visie, waarin de Schrift voorop staat en het hele
leven in het teken van de geloofsovertuiging staat.

Dat betekent voor de verhouding tussen moraal en godsdienst dat men die
vooral conceptualiseert in termen van een verhouding tussen twee typen over-
tuigingen, tussen overtuigingen met een propositionele inhoud."*Men ziet die

16 Denis Miiller, ‘Why and How Can Religions and Traditions be Plausible and Credible in
Public Ethics Today?", Ethical Theory and Moral Practice 4 (2001), 329-348.

17 Vgl. bijv. Heine Siebrand, ‘De groene vingers van God: over de dynamiek van de ver-
beelding’, in Drees, Een beetje geloven, 143-154.

18 Kritisch hierover A.-W. Musschenga, ‘De universele moraal als opdracht’, in: K.U. Gabler
e.a. (red.), Geloof dat te denken geeft: opstellen aangeboden aan prof.dv. H.M. Kuitert, Baarn
1989, 159-178.



128 SCHEPPER NAAST GOD?

relatie als een deductieve relatie, waarbij uit bepaalde godsdienstige uitgangs-
punten de morele overtuigingen voortvloeien. Uit de stelling dat iemand ge}oolt
in God volgt met een aantal stappen van interpretatie en afleiding dat de I-‘“Jb?!'
se normen uitgangspunt moeten zijn voor het morele handelen en dat dus bij-
voorbeeld vrouwen geen kiesrecht dienen te hebben.

Daarnaast kan een tweede benadering worden geplaatst, een pragmatisch-
praktische benadering. Daarin staat de praktijk (of eigenlijk de vele pra}m’j ken
waarin mensen zich bewegen) voorop en komt de doctrinaire verwoording van
de eigen geloofsheleving voort uit die praktijk. Simpel gezegd: he} lew;n staat
voorop en de leer sluit daarop aan. De ontwikkeling van de doctrine ziet men
niet als een deductieve methode die uitgaat van bepaalde dogma’, maar als een
voortgaand proces om tal van verspreide elementen in onderling vel‘"ba.mcl‘samen.
te brengen. Deze benadering sluit, zoals gezegd, goed aan bij de vrijzinnige tra-
ditie.

De verhouding tussen moraal en godsdienst ligt in zon benadering heel
anders. Ten eerste is het niet de propositionele inhoud van overtuigingen waar
het om draait, maar de dagelijkse praktijk. De overtuigingen worden mee ont-
wikkeld in het licht van die praktijk, in het licht van de context waarin men zich
beweegt, maar vaak blijkt het moeilijk om ze goed onder woorden te brengen.
En ten tweede is de verhouding tussen morele en godsdienstige overtuigingen
niet een deductieve, maar één van wederzijdse beinvloeding en correctie. Een
godsdienstige overtuiging kan dus ook worden bijgesteld omdat ze niet strookt
met diepgewortelde morele overtuigingen. Als uit de bijbel lijkt te volgen dat
vrouwen niet mogen meebeslissen, is dit in strijd met de overtuiging dat men-
senrechten, waaronder het kiesrecht, voor iedercen gelijkelijk gelden; in zo'n
geval kan die laatste overtuiging de doorslag geven. Dat kan bclel(er}ep dat de
interpretatie van de gezaghebbende tekst wordt aangepast of dat de visie op het
gezag van die tekst wordt aangepast. ‘

De verhouding tussen godsdienst en moraal wordt hiermee contextualis-
tisch, pluralistisch en dynamisch. Het is niet een voor eens en altijd geldende
doctrine; de verhouding ontwikkelt zich mee met de geschiedenis en met ieders
persoonlijke groei. Het is vooral dit laatste dat interessante aanknopingspunten
biedt voor de pluralistische samenleving.

Het debat over godsdienst en moraal wordt in Nederland vooral gevoerd in
termen van de eerste benadering. Dit is ook niet geheel verwonderlijk, omdat
veel spraakmakende vertegenwoordigers van het christendom, zoals.de bis-
schoppen of de SGP en de CU, hiervan uvitgaan. Veel liberalen (al dan niet gelo-
vig) gaan overigens in dit denkpatroon mee; ook zij concentreren zich op de pro-
positionele inhoud van geloof en moraal, maar hepleiten binnen dat kader de
autonomie van de moraal ten opzichte van het geloof."”

Maar dit alles doet geen recht meer aan de geloofsbeleving van grote groepen
Nederlanders, die veel meer aansluit bij de tweede benadering, Moraal en geloof
zijn met elkaar verbonden, maar niet in de zin dat de moraal voortvloeit uit het

19 Voor deze kritiek zie ook Musschenga, ‘De universele moraal als opdracht.

VAN DER BURG, LEER EN LEVEN: EEN VRIJZINNIGE VISIE 129

geloof. Men probeert goed te leven en juist te handelen en zoekt in praktijken
van liturgie en meditatie naar verdieping van religieuze ervaringen. Vertrekkend
vanuit die praktijken probeert men misschien — maar zeker niet altijd! — tot een
verwoording te komen van hoe men leeft en wat men beleeft. Wordt er vanuit
de kerk (of ook de moskee) gekomen met scherpe morele stellingnamen waar
men het niet mee eens is, dan legt men die terzijde of levert zelfs felle kritiek: het
is immers de eigen ervaring en praktijk die bepalend is voor het geloof en niet
de offici¢le leer. Als een kerkelijke leider (uitgaande van de eerste benadering)
standpunten inneemt over anticonceptie, seks buiten het huwelijk of euthana-
sie waarmee men het niet eens is, is dat geen reden om de eigen standpunten te
herzien. Integendeel, de correctie is eerder de andere kant uit, het gezag van de
betrokkene en van de kerkelijke institutie wordt erdoor (nog verder) aangetast.

5 Praktische implicaties: normen en waarden

Afhankelijk van welke benadering men kiest, komt men rond concrete proble-
men tot andere invalshoeken en tot andere oplossingsstrategie¢n. Ik wil dit laten
zien aan de hand van het debat over normen en waarden, toegespitst op de vraag
welke rol de kerken daarin kunnen vervullen. Daarbij stel ik de twee benade-
ringen als ideaaltypische modellen scherp tegenover elkaar, wat natuurlijk te
weinig recht doet aan de werkelijkheid, maar hopelijk wel verhelderend werkt.

Dit debat is overigens zeer warrig; het gaat om vaak heel uiteenlopende pro-
blemen die weinig gemeen hebben. Met de slogan normen en waarden wordt
bijvoorbeeld verwezen naar fatsoensnormen als groeten op straat of opstaan in
de tram voor ouderen, maar ook naar (de gebrekkige handhaving van) juridi-
sche normen rond veiligheid of diefstal. Tk zal me hier beperken tot morele nor-
men en waarden in engere zin. Daarbij is het zinvol om drie categorieén proble-
men te onderscheiden: de normen en waarden zijn helder maar worden niet
nageleefd; ze zijn onhelder; en ten slotte ze zijn helder maar controversieel.

1. De eerste categorie is die waarin de normen en waarden wel helder zijn en
ook breed geaccepteerd, maar onvoldoende worden nageleefd. Dat kan bijvoor-
beeld te maken hebben met luiheid, gemakzucht of eigenbelang of, in klassieke
termen, met de zwakheid van het vlees. Hierbij gaat het vooral om basale more-
le normen en waarden die wezehlijk zijn om de samenleving goed te laten func-
tioneren, zoals niet vechten, stelen of bedriegen en respect voor de wet.

Een deductief-doctrinaire benadering leidt bijvoorbeeld tot de volgende ana-
lyse. Als er in het dagelijks leven te weinig geleefd wordt volgens bepaalde nor-
men en waarden, is een belangrijke verklaring dat mensen niet (meer) weten hoe
ze moeten handelen of daar onvoldoende van doordrongen zijn. De oplossing
ligt voor de hand: we moeten die normen en waarden opnieuw met kracht voor-
houden aan de burgers. De taak van de kerken is dan om zich duidelijk erover
uit te spreken en aldus deze normen en waarden met gezag te bekleden, zodat
mensen zich weer erdoor laten leiden.

In een pragmatisch-praktische benadering komt men tot andere diagnosen
en oplossingen. Men richt zich vooral op de praktische vraag hoe het komt dat



130 SCHEPPER NAAST GOD?

burgers niet altijd leven overeenkomstig hun morele overtuiging. Is het mis-
schien moeilijk vol te houden door voortdurende tegenslagen of gebrek aan
sociale steun (individualisering)? Is het de complexiteit en anonimiteit van de
samenleving? Bij zulke verklaringen liggen de oplossingen in een heel andere
richting: we moeten mensen praktisch bijstaan, zorgen voor sterkere sociale ver-
banden. et cetera. Kerken dienen dan vooral mensen te ondersteunen in het vast-
houden aan hun levensovertuiging, ondanks tegenslagen en ook wanneer dat
tegen hun eigenbelang ingaat. Dat kan bijvoorbeeld in kerkdiensten waar men-
sen weer geinspireerd en bemoedigd worden, of in pastoraat. De kerken hebben
cus vooral een praktische taak.

2. De tweede categorie waarden en normen is die welke inhoudelijk onzeker
of onduidelijk zijn. Daarbij kunnen we denken aan vragen in de bio-ethiek of
aan de vraag wat een barmhartige omgang met yreemdelingen precies inhoudt.
Hoe kunnen we reageren op de concrete hulpbehoefte van de ander (waarin we
misschien de Ander herkennen)?

In de deductief-doctrinaire benadering kan de onzekerheid opgelost worden
door gezaghebbende formuleringen van normen en waarden. Deskundigen (bij-
voorbeeld ethici en theologen — al dan niet in commissieverband) moeten die
vraagstukken bestuderen en eenduidige algemene antwoorden formuleren. Ver-
volgens moeten die met kracht naar voren worden gebracht, bijvoorbeeld door
kerkelijke autoriteiten. In de alternatieve benadering daarentegen ligt de nadruk
niet op algemene overwegingen over bijvoorbeeld euthanasie of prenatale dia-
gnostiek, maar op de vraag hoe mensen daarmee, in het licht van hun levensver-
haal, op een verantwoorde wijze kunnen omgaan. Het formuleren van algemene
normen levert daaraan maar een beperkte bijdrage. Kerken kunnen mensen ook
in deze benadering ondersteunen in de omgang met praktische vragen. De
manier om dat te doen is niet hen de juiste leer voor te houden, maar hen een
vrijplaats te bieden voor ethische bezinning en voor pastorale ondersteuning.
Ook voor deze categorie geldt dus dat de pragmatisch-praktische visie de bij-
drage van de kerken niet zoekt in ‘het spreken’, maar eerder in het bespreekbaar
maken.

3. De derde categorie is die waar mensen wel duidelijke normen en waarden
hebben, maar niet allemaal dezelfde. Op zich hoeft dat geen probleem te zijn. Dat
yrouwen uit orthodox-protestantse milieus lange rokken dragen (waarmee hun
geloofsovertuiging even herkenbaar is als die van moslima’s met hoofddoekjes),
terwijl andere vrouwen in broeken of uiterst korte rokken lopen, is een pluralis-
me waar uitstekend mee te leven valt. Hetzelfde geldt voor het naast elkaar
bestaan van verschillende morele opvattingen over seks voor het huwelijk, alco-
holgebruik of het eten van (bepaalde soorten) vlees. De actuele conflicten spitsen
zich vooral toe op pluralisme dat samenhangt met thema’s als de positie van vrou-
wen en homo's en de basisregels van een democratische samenleving,

In dit debat gaat men vaak impliciet uit van een deductief-doctrinaire bena-
dering. ‘In de koran en de bijbel staan gezaghebbende teksten over vrouwen
respectievelijk over homoseksualiteit, daarom kunnen gelovige moslims en
christenen gelijke rechten voor yrouwen niet accepteren en moeten zij homo-

VAN DER BURG, LEER EN LEVEN: EEN VRJZINNIGE VISIE 131

seksualiteit scherp afwijzen.” ‘De koran bepleit de sharia en dus kunnen moslims
niet anders dan de westerse, democratische samenleving te verwerpen.’ Zowel
door gelovigen als door atheisten worden dergelijke simplistische redeneringen
gehanteerd.

Veel filosofen en theologen gaan mee in deze deductief-doctrinaire benade-
ring en zoeken vervolgens de oplossing voor dit moreel pluralisme in een schei-
ding van ethiek en religie. Gelovigen moeten in het kader van publieke discus-
sies van hun specifieke geloofsovertuiging afzien en mogen zich alleen beroepen
op algemeen geldende morele normen (de zogeheten ‘smalle moraal’). Er wordt
dus in deze benadering een soort scheidsmuur gebouwd tussen godsdienst en
moraal, waardoor gelovigen alleen nog in seculiere termen over hun moraal
mogen spreken. De godsdienst wordt geprivatiseerd.

Zowel de probleemanalyse als de oplossingsrichting stuit op wezenlijke
bezwaren.” Even toegespitst op de islam: de geloofsovertuiging wordt hiermee
tot een massief, onveranderlijk geheel, waar een goede moslim niet onderuit
kan. Maar ook de westerse waarden en de smalle moraal worden een onveran-
derlijk geheel, wat herinterpretaties bemoeilijkt die meer recht doen aan de isla-
mitische overtuigingen. Beide reificaties doen geen recht aan de dynamiek en
verscheidenheid binnen de islamitische traditie en de westerse traditie. Boven-
dien wordt hierdoor een zinvolle dialoog onmogelijk, omdat gegeven de uit-
gangspunten er toch slechts marginaal verandering van morele standpunten kan
optreden.

Om deze en andere redenen is mijns inziens de gangbare benadering van de
pluralistische samenleving vanuit een deductief-doctrinaire benadering onvrucht-
baar. Men kan beter starten vanuit dat wat men gemeenschappelijk heeft: de plu-
ralistische samenleving waarin men gedwongen is met elkaar samen te leven.
Daarbij mag men aan alle groepen vragen of zij werkelijk tegenover andersden-
kenden kunnen volhouden dat de eigen morele opvattingen en praktijken voor
iedereen gelden. Vaak blijkt het dan wel degelijk mogelijk om in de eigen levens-
beschouwing rekening te houden met het verschijnsel van pluralisme. In de
islam wordt bijvoorbeeld een verschil gemaakt tussen leven in een islamitische
samenleving en leven in een niet-islamitische samenleving. Een dergelijk
gesprek is vruchtbaarder wanneer men dat niet in algemene termen voert, maar
op het niveau waar de concrete botsingen plaatsvinden, daar waar men elkaar
overlast en ergernis bezorgt. Het is veel gemakkelijker in abstracto te zeggen dat
homoseksuelen de dood verdienen dan wanneer men tegenover een mens van
vlees en bloed zit.

In zo'n gesprek zal blijken dat de geloofsovertuigingen aan beide zijden min-
der monolithisch zijn dan ze lijken. Veel moderne moslims in Nederland com-
bineren hun islamitische overtuiging met een houding van tolerantie tegenover
homo’s en accepteren de gelijkwaardigheid van vrouwen. Ze willen de verwor-
venheden van de democratie niet kwijt, maar verenigen die met een eigentijdse

20 Voor de bezwaren tegen de liberale oplossingsrichting zie o.m. Musschenga, ‘De univer-
sele moraal als opdracht’, en Van der Burg, ‘Dynamic ethics’.



132 SCHEPPER NAAST GOD?

versie van de islam, De zoektocht naar een dergelijke modernisering van de islam
is veel moeilijker wanneer men vasthoudt aan een deductief-doctrinaire bena-
dering, omdat daarin de uitgangspunten onveranderlijk zijn en dus de afleiding
slechts op ondergeschikte punten kan worden herzien. In een pragmatisch-
praktische benadering daarentegen is er ecn wisselwerking tussen de interpre-
tatie van gezaghebbende teksten, de maatschappelijke situatie waarin men zich
bevindt en de concrete ervaringen die men heeft.

Maar ook de gangbare liberaal-democratische, westerse waarden en normen
kunnen opener en veranderlijker blijken dan vaak gedacht. Revisie is aan beide
zijden mogelijk en gewenst. Ook de liberaal-democratische westerse cultuur is
gelukkig niet onveranderlijk. De manier waarop wij nu de neutraliteit van de
staat tegenover levensbeschouwingen vormgeven, hoeft niet de enig juiste te zijn
— zoals alleen al de grote variaties tussen bijvoorbeeld de Verenigde Staten en
Nederland doen vermoeden. In een werkelijke dialoog waarin een ieder zijn best
doet om zoveel mogelijk de ander tegemoet te komen, is vermoedelijk veel
mogelijk aan aanpassing op punten die voor minderheidsgroepen wezenlijk
zijn, of het daarbij nu gaat om ritueel slachten, rituele crematies of om hoofd-
doekjes. En er kan ook veel geleerd worden van andere culturen, bijvoorbeeld
van het kritisch perspectief dat de Ramadan biedt op een ongebreideld consu-
mentisme of van de terughoudendheid ten opzichte van alcohol in de islam —
een interessante inbreng in een samenleving met honderdduizenden probleem-
drinkers en 700 alcoholdoden per jaar.

De rol van de kerken is in beide benaderingen verschillend. In de eerste bena-
dering kunnen ze eigenlijk niet veel doen. De islamitische geloofsovertuiging is
daarin (net als de christelijke) immers een in zichzelf besloten doctrine, waar
buitenstaanders weinig mee kunnen. Als een dialoog uitgaat van een doctrinair
model, zal de ontmoeting tussen kerk en moskee een kennismaking met elkaars
visie zijn, maar veel meer ook niet.

De pragmatisch-praktische benadering laat meer ruimte voor een werkelijk
open gesprek. Kerken kunnen bijdragen aan, maar ook winnen bij zo'n interre-
ligieuze ontmoeting. Een werkelijke ontmoeting tussen mensen kan leiden tot
meer begrip en respect voor de ander, maar ook tot een verdieping van de eigen
levensovertuiging. Binnen de kerken is dat ook de ervaring geweest van veel
mensen die in de afgelopen decennia contact kregen met tot dan toe voor hen
vreemden, of het nu ging om ongehuwd samenwonenden, homo’s, of asielzoe-
kers. Juist het contact met sterk verschillende mensen is een verrijking van het
eigen leven. Als ik erken dat mijn geloofsovertuiging altijd slechts een voorlopi-
ge en onvolmaakte verwoording is, is de ontmoeting met de ander immers een
mogelijkheid om tot een betere verwoording te komen, Door open te staan voor
de (geloofs)ervaringen van de ander, door daar zelfs actief naar op zoek te gaan,
verrijk ik mijn eigen geloofsbeleving. In de ontmoeting met de ander groeit mijn
eigen geloof, zowel door te begrijpen waarin we anders zijn, als door te zien
waarin ik mogelijk mijn eigen overtuigingen en praktijken kan verrijken met die
van de ander.

VAN DER BURG, LEER EN LEVEN: EEN VRIJZINNIGE VISIE 133

Tk rond af. In elk van de drie categorieén leidt de door mij hier bepleite prag-
matisch-praktische benadering tot een andere rol van de kerken. Niet het spre-
ken staat centraal, maar het bespreken. Niet de hiérarchie van kerkelijke insti-
tutie versus gelovigen of van autochtonen versus vreemdelingen, maar de
dialoog tussen gelijkwaardige gesprekspartners. Door die tweede benadering te
kiezen kunnen kerken de democratie bovendien niet alleen met woorden onder-
steunen, maar ook met daden: ze laten immers zien dat een open dialoog tussen
gelijkwaardigen, ook rond sterk levensbeschouwelijk gekleurde morele vragen

mogelijk en vruchtbaar is.* Het is noodzakelijk (anders dan sommige liberale
filosofen menen) dat in dergelijke ethische gesprekken ook de levensbeschou-
welijke dimensie aan de orde kan komen. Maar dit is het meest zinvol als niet

het dogma (van seculiere of religieuze aard) voorop staat, maar het gezamenlijk
streven naar een oplossing.

21 Invoetnoten verwijst men doorgaans naar de producten van wetenschappelijke arbeid in
de vorm van publicaties. Ter ondersteuning van dit pleidooi voor een ethische dialoog
waarin ruimte is voor de levensheschouwelijke dimensie zou ik natuurlijk diverse publi-
caties van Egbert Schroten kunnen aanhalen. In de lijn van mijn pleidooi voor een prak-
tijkgerichte benadering past het echter om in deze laatste voetnoot niet te verwijzen naar
Fiergelij ke producten, maar naar zijn activiteiten, Als geen ander heeft Egbert Schroten
immers in tal van commissies, in het Centrum voor Bio-cthiek en Gezondheidsrecht, en
in kerk en oecumene, een dergelijke open ethische dialoog gepraktiseerd en daadwer’ke—
lijk laten zien dat deze mogelijk en vruchtbaar kan zijn.





