
Von Kopftüchern, Schwarzstrümpfen und der säkularen Gesellschaft: Warum es 

eine nicht ausgrenzende Demokratie und eine Theologie der Vorläufigkeit 

braucht.1 

 

Von Prof. Wibren van der Burg 

  

Es gibt viel religiöse Verständnislosigkeit. Junge Frauen mit Kopftuch kriegen keinen 

Ausbildungsplatz. Zivilstandsbeamte weigern sich, Eheschließungen homosexueller Paare 

zu vollziehen. Die [religiös-fundamentalistische; d. Übers.] «Staatkundig Gereformeerde 

Partij» (SGP) spricht sich gegen Frauen in der Politik aus. Die richterliche Gewalt muss 

sich in jüngster Zeit vermehrt mit Religionsfragen herumschlagen. Und tatsächlich kann 

dabei ein richterlicher Rat oft nützlich sein; denn wenn Werte wie die Religionsfreiheit, 

die Versammlungsfreiheit und das Diskriminierungsverbot mit einander in Konflikt 

geraten, bietet die Rechtsprechung einen Rahmen für eine sorgfältige Abwägung. 

Viele Bürger und auch Politiker scheinen wenig Verständnis für die Probleme orthodoxer 

Gläubiger und religiöser Vereinigungen zu haben. Die Meinung ist weit verbreitet, diese 

Gläubigen sollten doch nicht dauernd herumquengeln. So ein Kopftüchlein kann man 

doch einfach abziehen. Keine Frauen im Parlament zu wollen ist doch von den Fakten 

längst überholt. Glaube ist eine Privatsache, und Drittpersonen geht das nichts an. 

Diese Haltung ist allerdings eine bemerkenswerte Veränderung in einem Land, wo gerade 

wegen seiner konfessionellen Vielfältigkeit der Glaube stets eine große öffentliche Rolle 

gespielt hat. Wie erklären wir uns diesen Wandel? Haben wir es mit religiöser 

Gleichgültigkeit zu tun oder vielmehr mit einer antireligiösen Haltung? Der Philosoph Van 

Gennip sprach vor einigen Jahren von einer «weltanschaulichen Bewusstlosigkeit». 1 

Andere sehen eher einen Kreuzzug radikaler Säkularisten und intoleranter 

Aufklärungsfundamentalisten. 

Doch dies sind oberflächliche Erklärungsversuche. Atheisten und Agnostiker machen nur 

einen kleinen Teil der Bevölkerung aus. Wohl stimmt es, dass sich die Niederlande in 

hohem Tempo «entkirchlichen», aber gleichzeitig bleibt eine Mehrheit in der einen oder 

anderen Form religiös. 2 Man vermutet zumindest, dass «da etwas ist», man glaubt an 

die Reinkarnation, man sucht sein Heil im Buddhismus oder im «New Age», und man will 

auf keinen Fall den Weihnachtsgottesdienst missen. Der Markt für Esoterik und 

Spiritualität ist groß. Selbst kleine Buchhandlungen haben diesen Themen Regale 

eingeräumt – meist mehr als den theologischen Büchern. 

Natürlich gibt es auch militante Atheisten und Säkularisten. Sie sind in der öffentlichen 

Debatte gut vertreten, denken wir an Herman Philipse, Paul Cliteur und Ayaan Hirsi Ali. 

Doch die übergroße Mehrheit der Niederländer ist weder atheistisch noch 

«weltanschaulich bewusstlos». Hingegen fehlt ihnen etwas, was es ihnen erlauben würde, 

sich in eine Person von traditionellerer Gläubigkeit einzufühlen. Ein Teil der Gesellschaft 

scheint nicht mehr zu begreifen, wie wesentlich für gewisse gläubige Menschen die 

Religionsausübung sein kann. Um es ganz klar zu machen: zwischen begreifen und 

 
1  Translation of Over hoofddoekjes, lange rokken en de seculiere samenleving. De 

noodzaak van een inclusieve democratie en een theologie der voorlopigheid (rede bij de 

opening van het academisch jaar), Kampen (Kamper oraties) 2006. (23 p.) [‘On head 

scarves, black stockings and secular society. The need for an inclusive democracy and a 

theology of provisionality’] (this unauthorized German translation was provided on 

http://www.servetus.ch/servetusremonst.html by an anonymous translator) 

http://www.servetus.ch/servetusremonst.html


gutheißen ist ein Unterschied. Wenn ich den politischen Kampf einer SGP begreifen kann, 

heißt das noch lange nicht, dass ich ihren Standpunkt hinsichtlich der Frauen in der 

Politik für legitim halte. Es geht mir hier einzig um das Problem des Begreifens, nicht um 

die Legitimität. 

Ich möchte vorerst auf die Ursachen dieses Unverständnisses für gewisse Formen der 

Religiosität eingehen. Ich glaube, dass es um einen Mangel an Einfühlungsvermögen 

gegenüber Andersgläubigen geht. Das Glaubensleben eines Teils der niederländischen 

Bevölkerung, vermutlich sogar der Mehrheit, ist nicht einfach verschwunden, sondern in 

einer Art und Weise verändert, die sie weniger dazu befähigt, sich in orthodoxe 

Glaubensformen einzufühlen. Das Glaubensleben ist fragmentiert und marginalisiert. 

Umgekehrt gilt es übrigens ebenso, dass orthodoxe Gläubige oft ein mangelhaftes 

Einfühlungsvermögen haben gegenüber der – in ihren Augen – vagen Religiosität oder 

unbestimmten Liberalität vieler ihrer Mitbürger. Die religiöse Verständnislosigkeit beruht 

also auf Gegenseitigkeit. 

Diese Veränderungen im Glaubensleben unserer Gesellschaft – nämlich die 

Fragmentierung des Glaubens und die Marginalisierung des Religiösen insgesamt – ruft 

zwei Fragen auf, die ich im folgenden erörtern möchte. Die erste: Was bedeutet dies für 

den Umgang der Bevölkerungsmehrheit – und ihrer Volksvertreter – mit alten und neuen 

religiösen Minderheiten? Und die zweite: Was bedeutet dies für die Kirchen und die 

Theologie? 

Individualisierung und andere Veränderungen 3 

Ich möchte auf fünf Entwicklungen in unserer sich schnell verändernden Gesellschaft 

näher eingehen, die für die Haltung gegenüber der Religion von besonderer Bedeutung 

sind. Natürlich ist das eine allzu grobe Skizze, und ich konzentriere mich ganz auf die 

breite Bevölkerungsmehrheit; ausländische Minderheiten etwa, aber auch etliche 

orthodox-christliche Gruppen dürften von diesen Veränderungen weniger, oder allenfalls 

mit größerer Verzögerung, beeinflusst werden. 

Die wichtigste Entwicklung ist die Individualisierung. 4 In unseren Lebensüberzeugungen 

und unserer Moral hat das Individuum mit seiner Freiheit und seinen Rechten eine 

zentrale Stellung eingenommen. Nach einer weit verbreiteten Idealvorstellung übernimmt 

das Individuum seine Lebensüberzeugungen nicht ohne weiteres von der Obrigkeit, von 

der Kirche, von der Moschee oder von den Altvorderen, sondern sucht sich selber eine 

Lebensvision und einen Lebensstil aus. Dass es in der Praxis allerdings doch oft genug die 

in seiner Umgebung herrschenden Auffassungen übernimmt, so dass man von einem 

Herdenverhalten sprechen könnte, tut der Ausstrahlungskraft dieses Ideals keinen 

Abbruch. 5 

Eine zweite Entwicklung ist die Säkularisierung. Sie bedeutet nicht, dass die Niederländer 

etwa viel weniger religiös geworden wären, sondern dass sie ihre Religiosität auf andere 

Weise ausleben. Die Kirchen haben an Bedeutung verloren; sie verfügen über weniger 

gesellschaftlichen Einfluss im allgemeinen und insbesondere weniger Einfluss auf das 

Glauben und Tun der Menschen. Diese definieren ihre Identität viel weniger durch die 

Zugehörigkeit zu einer bestimmten Kirche. Auch ist die konfessionelle Identität von 

gesellschaftlichen Organisationen verwässert worden oder gar in Fusionsprozessen 

vollends verschwunden. 

Eine dritte Entwicklung ist das Aufkommen eines neuen Pluralismus. Noch während wir 

glaubten, vom Konzept der konfessionellen «Versäulung» der Gesellschaft Abschied 

genommen zu haben, tauchten neue Gruppen mit noch unbekannten Lebensstilen und 

Glaubenspraktiken auf: die Muslime etwa, aber auch eine Million Christen aus nicht-

westlichen Ländern. Gleichzeitig sind auch im Schoße der einheimischen Mehrheit neue 



Formen der Lebensanschauung aufgetaucht, so etwa die «New Age»-Bewegung mit 

ihrem breit gefächerten Interesse für Esoterik und Spiritualität. 

Eine vierte Entwicklung ist ein stärkeres demokratisches Bewusstsein. Dies mag zunächst 

etwas merkwürdig klingen. In den letzten Jahren war es sehr modisch, von 

demokratischen Defiziten oder von der Kluft zwischen Bürgern und Obrigkeit zu 

sprechen. Nach meinem Vermuten liegt der Grund für solche Aussagen weniger darin, 

dass die demokratischen Einrichtungen heute schlechter funktionieren als früher, sondern 

vielmehr in einer normativen Aufwertung, d.h. in einer erhöhten Erwartung an die 

Funktion der Aufsicht über die Obrigkeit. 6 Die Regentenmentalität der Amtsträger war 

früher nicht geringer als heute, aber wir nehmen sie heute mit kritischeren Blicken wahr. 

Die Macht wird heute nicht mehr als gegeben anerkannt, sondern nur noch auf Grund 

eines vertrauenserweckenden Auftretens zuerkannt. 7 Die Bürger sind also kritischer, 

weil sie das Demokratie-Ideal stärker verinnerlicht haben – wobei diese kritischere 

Haltung erst noch durch den bereits erwähnten Prozess der Individualisierung verstärkt 

wird. Etliche demokratische Werte sind heute sozusagen unantastbar geworden, so etwa 

das Mehrheitsprinzip oder die Betonung von Freiheit und Gleichberechtigung. 

Die letzte Entwicklung schließlich ist eine Akzentverschiebung im Stellenwert von 

Vernunft, Argumenten und inhaltlichen Begriffen hin zu Gefühl, Ausdruckskraft und 

konkretem Handeln. Im Bereich der Religion befriedigen «New Age», Yoga und 

Meditation solche Bedürfnisse. Die Entwicklung zeigt sich aber auch in der modernen 

Ethik mit ihrer Betonung der Tugenden oder im Strafrecht mit seiner Betonung der 

Opfermoral: Die Menschen erkennen sich im konkreten Leid eines anderen wieder. 8 Vor 

allem aber zeigt es sich in der Politik, wo die großen ideologischen 

Geschichtszusammenhänge uninteressant geworden sind und es in erster Linie um Dinge 

wie die persönliche Geschichte von Ayaan Hirsi Ali und Taïda Pasic oder um die 

Ausstrahlung von Balkenende und Bos geht. 

Fragmentarischer Glaube und marginalisierte Religion 

Alle diese Entwicklungen schlagen sich natürlich in der Art und Weise nieder, wie viele 

Gläubige ihre Religion erleben. Die Individualisierung und Säkularisierung lassen den 

Einfluss der Kirchen auf das persönliche Glaubenserlebnis verdampfen. Wo die 

Demokratie die Norm geworden ist, verlieren kirchliche Leitfiguren und Institutionen ihre 

Macht. Wenn demokratische Werte zur Selbstverständlichkeit geworden sind, wird eine 

Glaubenslehre, die mit ihnen im Konflikt steht, im buchstäblichen Sinn des Wortes 

unglaubwürdig. Die Praxis – in Ethik und Spiritualität – steht an erster Stelle, die 

Glaubenslehre ist zweitrangig. Und wo so viele Traditionen neben einander im Angebot 

stehen, liegt es auf der Hand, dass man sich Einzelteile aus unterschiedlichen Traditionen 

wie Fallholz selber zusammensucht. Dies alles lässt sich in zwei bereits genannten 

Begriffen zusammenfassen: fragmentarischer Glaube und marginalisierte Religion. 

Der individualistische, postmoderne Gläubige übernimmt nicht einfach das Gesamtpaket, 

wie es die Kirche früher angeboten hat, sondern wählt selber aus dem Angebot 

verschiedener Glaubenstraditionen die Elemente aus, die ihn ansprechen. Dies gilt nicht 

nur für die Glaubenspraxis, sondern ebenso für den Glaubensinhalt. Östliche 

Meditationsformen werden mit christlichem Gebet kombiniert. Ein buddhistischer 

Reinkarnationsglaube geht Hand in Hand mit einem klassischen christlichen Gottesbild. 

Eine eklektische Herangehensweise passt gut zu einem selbstbewussten Gläubigen mit 

«Shopping»-Verhalten, der sich innerhalb und außerhalb der Kirche mit Fragmenten 

eindeckt. 

Der fragmentarische Glauben hat mehrere Dimensionen. Er ist auch fragmentarisch in 

der Zeit. In Abwandlung einer Formulierung von Huub Oosterhuis könnte man sagen: 

«hie und da mal glauben». Glaube ist etwas, was die meiste Zeit über nicht auf der 



Agenda steht; gelegentlich aber macht sich das Bedürfnis bemerkbar. Der Glaube äußert 

sich gerade noch in Fragmenten unseres Lebens. 

Postmoderner Glaube ist auch in soziologischer Hinsicht fragmentarisch. Er ist nicht mehr 

zwingend verbunden mit breiten Gruppen und Institutionen, sondern mit wechselnden 

Formierungen und lockeren Gemeinschaften. 9 Es gibt Protestanten, die sich in einem 

katholischen Kloster in Spiritualität üben, aber ihre Kinder an die Freie Schule schicken. 

Der Zugriff der kirchlichen Institutionen auf das Alltagsleben ihrer Mitglieder hat schon 

längst, seit vielen Jahren, stetig abgenommen; aber nun schwindet auch ihr Einfluss auf 

das Glaubensleben mehr und mehr. Oder sogar: Ein großer Teil der Bevölkerung hält sich 

selbst zwar für religiös, aber lebt seinen Glauben außerhalb aller Institutionen. Der 

«shoppende» Gläubige kann sich jederzeit und überall holen, was er braucht.  

Ein solches Glaubensleben führt zu einer Marginalisierung der Religion. Die Religion ist 

kein konstituierender Bestandteil der Identität einer Person mehr, sondern steht als eine 

unter ihren diversen Vorlieben im Hintergrund. An Sonntagen und Festtagen oder aber in 

Krisensituationen mag die Religion noch von Bedeutung sein, aber im Alltagsleben spielt 

sie keine Rolle mehr. Die kirchlichen Institutionen und konfessionellen Organisationen 

sind an den Rand der Gesellschaft abgeschoben. «Man» hat meistens nicht sehr viel von 

ihnen – abgesehen von einer gelegentlichen wegweisenden Äußerung eines 

Kirchenführers –, aber «man» trägt auch nur eine geringe Last mit ihnen. Sowohl aus der 

Sicht des einzelnen Gläubigen als auch aus der Sicht der Gesamtgesellschaft ist die 

Religion zur Randerscheinung geworden. Sie ist nicht länger ein Teil der öffentlichen 

Sphäre. 

Inhaltliche Konflikte und religiöse Verständnislosigkeit 

Das ist eine vielleicht etwas stark pointierte Umschreibung der Art, wie viele in den 

Niederlanden heute die Religion sehen. Die Religionsausübung ist eine Randerscheinung, 

gehört voll in die Privatsphäre und ist im Alltagsleben kaum sichtbar. Der Kirchgang ist 

eine unter vielen möglichen Freizeitbeschäftigungen, auf gleicher Ebene wie etwa der 

Gang in den Hockeyclub. Wer ein solches Bild der Religionsausübung hat, der hat auch 

wenig Verständnis für traditionellere Gläubige, die mit ihrem Glauben ganz anders 

umgehen. Das führt zu Konflikten, weil man einfach nicht einsehen kann, warum solche 

Gläubige sich so seltsam verhalten. 

Mindestens vier Gruppen passen nicht in dieses vorherrschende Bild. Zwei dieser 

Gruppen sind uns vertraut: die «Schwarzstrumpf-Kirchen» aus der reformatorischen Ecke 

und die römisch-katholische Hierarchie. Dazu sind zwei für die Niederlande neue Gruppen 

gestoßen: die traditionellen Muslime und die evangelikalen Christen. Alle diese Gruppen 

geraten regelmäßig in Konflikt mit den vorherrschenden Auffassungen. Dabei ziehen 

inhaltliche Konflikte mit der Mehrheitsmeinung die größte Aufmerksamkeit auf sich. 

Beispiele dafür sind die Diskussionen rund um Frauen in Ämtern, besonders in politischen 

Ämtern, um die Homosexualität, um die Verwendung von Kondomen in Afrika und um 

Erscheinungen mit sowohl religiösem als auch kulturellem Hintergrund wie etwa die 

Frauenbeschneidung und die Blutrache. All dies steht in einem inhaltlichen Konflikt mit 

den demokratischen Werten Freiheit und Gleichheit. Die Gleichberechtigung von Mann 

und Frau und die Freiheit – auch in sexueller Hinsicht – sind demokratische 

Errungenschaften, die nach unserem Willen auch für neue Mitglieder unserer Gesellschaft 

ein verbindliches Richtmaß sein müssen. Vielen Menschen ist es schlicht unbegreiflich, 

dass es noch Gläubige gibt, die derart überholten Auffassungen wie den genannten 

nachhangen. 

So dreht sich die gesellschaftliche Diskussion eigentlich stets um die inhaltlichen Themen. 

In dieser Form bleibt sie freilich an der Oberfläche; denn die Themen sind unauflösbar 

verknüpft mit einer wesentlich unterschiedlichen Einstellung zur Religion an sich. Es geht 



um eine Einstellung der Unterordnung unter eine höhere Macht, wobei die religiösen 

Pflichten über den gesellschaftlichen, ja sogar über den gesetzlichen Verpflichtungen 

stehen. Ein Einstellung, wonach die Religion sozusagen das ganze Leben durchdringt wie 

Sauerteig und nicht nur eine Randerscheinung ist. 10 Kurzum: wonach die Religion im 

persönlichen Leben den Vorrang hat.  

Eine Illustration dieses «Zusammenpralls der Kulturen» liefert die Spannung zwischen 

der römisch-katholischen Hierarchie und den Katholiken an der Basis. Die Bischöfe 

handeln so, als verfügten sie noch wie selbstverständlich über die Macht. Sie verkündigen 

seltsame, ja gefährliche Meinungen über das Kondom oder über die sogenannten «Homo-

Ehen» oder ergreifen Maßnahmen gegen die Lieder von Huub Oosterhuis oder gegen die 

Beteiligung von Laien und Protestanten an der Eucharistie. Ein solcher institutionell und 

hierarchisch motivierter Umgang verträgt sich schlecht mit den demokratischen Werten 

und insbesondere mit der individuellen Wahlfreiheit. Damit aber stößt er weit herum auf 

Unverständnis und Gleichgültigkeit – es stehen sich zwei Welten gegenüber. 

Viele der Kontroversen rund um den Islam beziehen sich auf die bekannten inhaltlichen 

Probleme, doch auch sie haben mit Verhaltensunterschieden zu tun. Die Muslime 

verstoßen insbesondere gegen die gesellschaftliche Norm, wonach die Religion unsichtbar 

zu bleiben habe: Die Frauen fallen durch ihre Kopftücher auf, viele Männer durch ihre 

Barttracht oder ihre langen Roben, und auch die Minarette sind auffällig. Der Wunsch 

vieler Muslime, fünfmal täglich zu beten, auch während der Arbeitszeit, ist für jemanden, 

der die Religionsausübung als freiwlligen Akt in der Privatsphäre versteht, oft 

unbegreiflich. 

Mit anderen Worten: Unserer Gesellschaft mangelt es an religiöser Empathie, an der 

Fähigkeit, sich in das religiöse Bewusstsein gewisser Minderheiten einzufühlen. Solange 

aber diese Empathie fehlt, ist es schwierig, Toleranz, ganz zu schweigen von Respekt, für 

solche abweichende Minderheiten aufzubringen. Etwas, das ich nicht nur ablehne, 

sondern schon nicht einmal verstehe, ist mir keinen Respekt wert. 

Eine Demokratie ohne Ausgrenzung 

Es scheint also, als wären alle Diskussionen in der multireligiösen Gesellschaft dazu 

verdammt, in einen Dialog zwischen Tauben auszuarten. Man versteht sich gegenseitig 

schlicht nicht, weil sich die Einstellungen zur Religionsausübung so radikal unterscheiden. 

Das ist auch in politischen Diskussionen feststellbar. Manche Politiker haben überhaupt 

kein Gespür dafür, was die Religion gewissen Menschen tatsächlich bedeutet. Dennoch 

müssen die Gesetzgeber der verschiedenen Regierungsebenen regelmäßig in 

gesellschaftlichen Konflikten gordische Knoten durchhauen. Wegen ihrer religiösen 

Verständnislosigkeit geschieht dies allzu oft auf der Grundlage einer von zufälligen 

Ereignissen gesteuerten Politik, und der Umgang mit den Minderheiten ist oft wenig 

respektvoll. Ein trauriges Beispiel dafür ist die Integrationsministerin, welche die 

Konfrontation mit einem Imam sucht, weil dieser aus religiösen Gründen einen 

Handschlag verweigert hat.  

Wenn wir nach Auswegen aus dieser Sackgasse suchen, scheint es mir sinnvoll zu sein, 

Anknüpfungspunkte beim Demokratie-Ideal zu suchen. Die Demokratie ist immer ein von 

breiten Kreisen akzeptierter Ausgangspunkt. Das Nachdenken über dieses Ideal kann 

möglicherweise mithelfen, die heutigen Konfrontationen zu überwinden. Die Demokratie 

ist ein Ideal, das viele verschiedene Interpretationen zulässt. Wir müssen deshalb 

untersuchen, welche Interpretation im Rahmen der heutigen multireligiösen Gesellschaft 

allen Mitbürgern am besten gerecht wird. 

Seit der Fortuyn-Revolution hat ein populistisches Demokratiemodell die Oberhand 

gewonnen. Das Volk beschließt, und die Überzeugung der Mehrheit ist ausschlaggebend; 



die Minderheiten müssen sich den Meinungen und der Kultur der Mehrheit einfach 

anschließen. Wenn nun die Mehrheit befindet, Religion habe Privatsache zu sein und 

beispielsweise der Islam habe deshalb im öffentlichen Leben weniger sichtbar zu sein, 

dann haben sich die Minderheiten dem zu fügen. 

Natürlich ist das Mehrheitsprinzip ein wichtiger demokratischer Grundsatz – aber er ist 

nicht der einzige. 11 Für eine gut funktionierende Demokratie braucht es noch 

mindestens zwei weitere Voraussetzungen. Die erste ist die Respektierung der 

Minderheiten. 12 Diese wird unter anderem garantiert durch Grundrechte wie die 

Religionsfreiheit oder das Antidiskriminierungsprinzip. 13 Die zweite ist das Prinzip der 

deliberativen Demokratie. Das bedeutet, dass jedem Mehrheitsbeschluss eine offene 

Diskussion voranzugehen hat, in der so gut wie möglich alle Perspektiven zum Ausdruck 

kommen sollen. Diese offene Diskussion kann im Parlament stattfinden, aber ebenso in 

der «civil society». 

Beide Voraussetzungen vertragen sich schlecht mit dem simplen Populismus und dem 

Mehrheitsdenken, das heute den Ton angibt. Die Verteidiger des Rechtsstaats, der 

Grundrechte und der Vernunft im politischen Diskurs liegen zur Zeit unter Feuerbeschuss. 

Die Minderheiten müssen sich einfach anpassen – die Mehrheit hat sich ja schon mehr als 

genug angepasst. 

Doch gerade in einem solchen Klima tun die beiden anderen Elemente der Demokratie 

Not. Deshalb habe ich in verschiedenen Publikationen für eine nicht ausgrenzende 

Demokratie plädiert.14 Eine nicht ausgrenzende Demokratie erfordert, dass jeder Bürger 

sich respektiert und geschätzt fühlt und die Chance erhält, sich vernehmen zu lassen, 

und dass seine Meinung von der Mehrheit ernst genommen wird. Das kann nicht 

gelingen, wenn wir von den Menschen verlangen, dass sie in der öffentlichen Sphäre 

einen Teil ihrer selbst zu Hause lassen sollen. Von gläubigen Musliminnen zu verlangen, 

ihre Kopftücher abzulegen, passt ebenso wenig in das Konzept der nicht ausgrenzenden 

Demokratie, wie von der SGP zu verlangen, dass sie sich in ihren politischen Äußerungen 

nicht auf die Bibel stützen sollen. 

Die nicht ausgrenzende Demokratie ist mit den Konzepten des Respekts für die 

Minderheiten und der deliberativen Demokratie verknüpft. Wenn man dafür sorgt, dass 

die Minderheiten sich selbst treu sein können und gleiche Rechte haben, selbst wenn sich 

die Mehrheit an ihrem Betragen stößt, beugt man einer Entfremdung vor. Eine politische 

Kultur, in der jede Stimme gehört wird und nicht jede Gegenstimme oder jeder Versuch 

zu einem Dialog zum vorneherein unter Berufung auf Koalitionsabsprachen oder 

demoskopische Meinungsbefragungen abgewürgt werden, fördert die Integration von 

Minderheiten. Über den Inhalt der nicht ausgrenzenden Demokratie und der nicht 

ausgrenzenden Form von gesellschaftlicher Neutralität, die diese voraussetzt, habe ich 

andernorts ausführlicher geschrieben. 15 Dazu gehören Aspekte wie Sozialpartnerschaft, 

aktive Toleranz und eine großzügige Berücksichtigung von Gewissensgründen. Dies alles 

geht zurück auf die politisch-freisinnige Tradition seit Erasmus, die aber im Lichte der 

heutigen gesellschaftlichen Verhältnisse natürlich in kritischer Weise neu «geeicht» 

wurde. 

Hier möchte ich etwas ausführlicher auf die Dimension einer nicht ausgrenzenden 

demokratischen Haltung gegenüber gläubigen Menschen eingehen. 16 Ich schrieb, dass 

gelegentlich ein eingeschränktes Einfühlungsvermögen gegenüber orthodox-religiösen 

Gruppen festzustellen sei, so wie auch umgekehrt diese selbst oft ein eingeschränktes 

Einfühlungsvermögen gegenüber den Ansichten postmoderner Gläubiger aufweisen. 

Diese Mängel beeinträchtigen die Möglichkeit einer wirklich nicht ausgrenzenden 

Demokratie. Tatsächlich scheint eine gesicherte Empathie für Minderheitsgruppen die 

unverzichtbare Voraussetzung für die Tragfähigkeit einer nicht ausgrenzenden 

Demokratie zu sein. Warum soll man Menschen, die durch abweichendes Verhalten 



auffallen, diese oder jene Rechte zuerkennen? Um das zu verstehen, müsste die 

Bevölkerung zunächst einmal zu begreifen imstande sein, warum bestimmte Dinge für 

eine Minderheit überhaupt wichtig sind. Wenn man sich in eine solche Gruppe nicht 

hineinversetzen kann, ist man auch nicht bereit, ihr gegenüber Konzessionen zu machen. 

Warum soll man Gruppen, die jede Anpassung verweigern, Ausnahmen und Sonderrechte 

gewähren? Heißt das nicht, die Welt auf den Kopf zu stellen? Auch ein offener Dialog 

erweist sich als schwierig, wenn man nicht fähig ist, sich in den Gesprächspartner 

einzufühlen. Wie soll man mit religiösen Minderheiten verhandeln können, wenn man sie 

einzig als Menschen wahrnimmt, die sich weigern, sich an normale demokratische Werte 

und Normen anzupassen? 

So scheint das mangelnde religiöse Einfühlungsvermögen die Voraussetzungen für eine 

nicht ausgrenzende Demokratie zu untergraben. Will man die nicht ausgrenzende 

Demokratie und die freisinnig-politische Tradition neu beleben, muss man dieses Problem 

ernst nehmen. In der öffentlichen Kultur, in der «civil society», braucht es mehr Raum 

für Begegnungen mit Menschen anderer religiöser oder weltanschaulicher 

Überzeugungen. Das wiederum setzt voraus, dass wir die Idee der gesellschaftlichen 

Neutralität anders interpretieren als etwa Autoren wie Cliteur und Hirsi Ali. Sie inspirieren 

sich von der französischen Laizismus-Theorie, einer Idealvorstellung, die eigentlich jede 

Manifestation religiöser Art in der öffentlichen Sphäre ausschließt. Doch man kann sich 

auf zweierlei Arten zwischen zwei Parteien neutral verhalten: Man kann entweder den 

Konflikt zwischen ihnen negieren, oder aber in diesem Konflikt eine Stellung beziehen, 

die den Auffassungen aller so gut wie möglich gerecht wird. Die erste Vorgehensweise ist 

in Einzelkonflikten oft durchaus erfolgreich. Ein Elternteil beispielsweise muss nicht in 

jedem Streit zwischen zwei Brüdern eine Vermittlerrolle spielen; der Streit erledigt sich in 

den meisten Fällen von selbst. Bei dauerhaften Meinungsverschiedenheiten hingegen 

bringt es sehr oft nichts, sich aus allem heraushalten zu wollen. Die aktivere Form 

gesellschaftlicher Neutralität verdient daher in solchen Situationen den Vorzug. 

Dem Laizismus, der sich abseits hält, steht also eine aktivere, nicht ausgrenzende Form 

gesellschaftlicher Neutralität gegenüber. Sie zwingt die Menschen nicht dazu, ihre 

religiöse Identität buchstäblich zu Hause zu lassen, sondern ermöglicht es ihnen, diese 

Identität sichtbar zu machen. Das kann das Tragen eines Kopftuchs oder eines langen 

Rocks sein, aber beispielsweise auch die Möglichkeit, in einer Debatte weltanschauliche 

Argumente, die sie für wichtig halten, vorzubringen. 17 Dies kann in der öffentlichen 

Sphäre geschehen, aber beispielsweise auch in der Schule, wo ja das Ideal der 

Begegnung sowohl im öffentlichen Schulwesen wie in den Bekenntnisschulen Geltung 

hat. Für Kinder ist es eine Bereicherung, wenn sie mit Andersdenkenden und 

Anderslebenden konfrontiert werden, wenn sie sowohl Nabel-Piercings als auch 

Kopftücher um sich herum sehen.  

Eine solche aktive gesellschaftliche Neutralität schafft die Voraussetzungen für echte 

Begegnungen, bei denen die Menschen ein Gefühl für andere mit abweichenden 

Auffassungen entwickeln. Dies bliebe sowohl für die Mehrheit als auch für die Minderheit 

nicht ohne Folgen. Die Mehrheit lernt besser zu verstehen, weshalb gewisse religiöse 

Überzeugungen für andere wichtig sind. Das bedeutet keineswegs, dass man die eigenen 

Überzeugungen verleugnen soll. Aber es zwingt die Mehrheit dazu, Hauptsachen von 

Nebensächlichkeiten besser zu unterscheiden. Steht beispielsweise das Tragen eines 

Kopftuchs im Widerspruch zu demokratischen Werten? Nein, denn es ist in erster Linie 

Ausdruck einer bestimmten Auffassung von Sexualität und nicht so sehr einer 

Untertänigkeit der Frau gegenüber dem Mann (wie etwa bei Paulus). Dasselbe gilt etwa 

auch für das geschlechtergetrennte Schwimmen oder die Weigerung orthodoxer Juden 

und Muslime, jemandem vom anderen Geschlecht die Hand zu geben. Hingegen ist die 

Benachteiligung der Frau, beispielsweise durch die Verweigerung ihrer Fortbildung außer 

Hauses, mit dem fundamentalen Gleichheitsgebot unvereinbar; ihr muss unzweideutig 

entgegengetreten werden. Dasselbe gilt für Erscheinungen wie Ehrenmord, 

Frauenbeschneidung oder Gewalt gegen Homosexuelle. 



Auch der religiösen Minderheit bietet die nicht ausgrenzende gesellschaftliche Neutralität 

eine wertvolle Bereicherung. Gerade in der Begegnung mit anderen werden sie sich ihres 

eigenen Glaubens bewusst, und möglicherweise können sie auch einmal ein Fragezeichen 

hinter Dinge setzen, die sie bis anhin für allzu selbstverständlich genommen haben. Auch 

sie lernen, zwischen Hauptsachen und Nebensächlichkeiten besser zu unterscheiden, und 

vielleicht wird ihnen bewusst, dass sie mit ihren Auffassungen andere ernstlich verletzen 

können. Dies mag sogar zu Anpassungen und zu einer Modernisierung ihrer 

Glaubensüberzeugungen führen, so dass sie beispielsweise beschließen, Menschen des 

anderen Geschlechts fortan auch die Hand zu geben, um sie nicht unnötig zu verletzen. 

Ein Vergleich zwischen den orthodoxen Kalvinisten in den Niederlanden und der 

christlichen Rechten in den USA bietet interessante Einsichten. Über eigene 

konfessionelle Parteien, Schulen und andere Organisationen haben diese Kalvinisten hier 

die Chance, unter ihren eigenen Bedingungen am öffentlichen Leben voll teilzuhaben. 

Gleichzeitig aber werden sie auch mit Andersdenkenden konfrontiert, vor allem in der 

Politik. Um dort etwas zu erreichen, bedienten sie sich des offenen Dialogs und bemühten 

sich, sich in die Ideenwelt der anderen einzufühlen und nach Möglichkeit auch ihre 

Sprache zu sprechen. Ein Nebeneffekt war, dass man auch die eigenen Auffassungen 

überprüfte, demokratisierte und modernisierte. Es ist bezeichnend, dass die kleinen 

christlichen Parteien jahrzehntelang in der Zweiten Kammer das staatsrechtliche 

Gewissen ausmachten. In den USA dagegen hatte man lange Zeit versucht, die Religion 

so gut wie möglich aus dem öffentlichen Leben zu verbannen. Die Folge davon ist, dass 

sich ein Teil der orthodoxen evangelischen Christen von den demokratischen 

Institutionen abgesetzt hat; es wurden sogar Bombenanschläge gegen Ärzte und Kliniken 

verübt, die Abtreibungen vornehmen. Die Bestrebungen der Liberalen erwiesen sich so 

als kontraproduktiv; die Politik ist mittlerweilen in religiöser Hinsicht völlig polarisiert. 18 

Ich habe zu Beginn auf die richterliche Gewalt hingewiesen, die mit Konflikten rund um 

Religionsfragen meist gut umzugehen weiß. Dass ihr dies gelingt, rührt daher, dass das 

Recht an sich einen Vorrat an Kriterien und Billigkeitsentscheidungen anbietet, mit deren 

Hilfe sich beurteilen lässt, was wesentlich und was nur nebensächlich ist. Doch die 

rechtliche Argumentation ist vor allem ein Bereich der Rationalität. Demgegenüber 

braucht es auch im Bereich des Fühlens und Erlebens ein Angebot, sonst verliert die 

Rechtsprechung auf die Dauer an Autorität. Eine nicht ausgrenzende Demokratie mit 

einer aktiven, nicht ausgrenzenden Form von gesellschaftlicher Neutralität in der 

öffentlichen Sphäre kann einen solchen Beitrag leisten, weil sie das gefühlsmäßige 

Verstehen und die notwendige Empathie fördert. 19 Eine nicht ausgrenzende Demokratie 

verdient ohnehin den Vorzug, weil sie die Bürger so ernst nimmt, wie sie sind, 

einschließlich ihrer religiösen Identität. Sie bietet bessere Perspektiven für eine 

Integration und tritt der Entfremdung und Radikalisierung entgegen. Außerdem passt sie 

besser in die niederländische Tradition der Sozialpartnerschaft [»Polder-Modell»] und der 

Konsenssuche mit dem Ziel eines breit abgestützten Kompromisses. 20 Es ist darum 

höchste Zeit, dass wir dieses Ideal neu «eichen» und wieder in die Praxis einführen. 

Unsere demokratische Tradition unterscheidet sich von derjenigen in anderen Ländern. 

Unser System der proportionalen Vertretung bietet auch kleinen Parteien eine Chance. 

Weil daher stets Koalitionen gebildet werden müssen, ist die Politik jederzeit ein Streben 

nach Konsens und Kompromissen; ihre Kennzeichen sind die Sozialpartnerschaft und der 

Respekt für Minderheiten. Anders als etwa in Frankreich haben wir die gesellschaftliche 

Neutralität des Staates nicht als ein Ausschließen der Religion aus der öffentlichen 

Sphäre definiert. Wir haben Sonderlehren und konfessionellen Parteien stets Raum 

gegeben, Gewissensgründe anerkannt und die Seelsorge in den Streitkräften und in 

Gefängnissen gewährleistet. Wann immer die Religionsausübung Teil der Identität einer 

Person ist, muss auch die Politik dies respektieren und ernst nehmen. 

Diese politisch-freisinnige Tradition, die nicht ausgrenzende Demokratie, steht heute auf 

dem Spiel. Bleiben wir eine Gesellschaft, in der sich alle Minderheiten zu Hause fühlen? 



Bleiben wir bereit, auf die Minderheiten zu hören, oder wollen wir einen nationalen Kanon 

der Normen und Werte, dem sich ein jeder anzupassen hat? Die Politik lebt von großen 

Worten, von einer harten Sprache und einer «Null-Toleranz». Das heutige Klima der 

Verhärtung und der Unduldsamkeit stellt für unsere Gesellschaft eine ernsthafte 

Bedrohung dar. 

Gerade deshalb plädiere ich für einen erkennbaren und kämpferischen Freisinn. Was 

unserer Gesellschaft Not tut, ist eine klare freisinnige Vision – eine Vision, in der Toleranz 

und offene Gesprächsbereitschaft zuvorderst stehen; in der man pragmatisch danach 

sucht, was am besten funktioniert, statt sich in ideologischen Scharfmachereien 

festzubeißen; in der die Rechte der Individuen und der Minderheiten geschützt werden, 

gerade weil man weiß, dass sie in Krisenzeiten immer als erste in Bedrängnis geraten. 

Eine Theologie der Vorläufigkeit 

Kehren wir noch einmal zu der bereits erwähnten Fragmentierung und Marginalisierung 

zurück. Was bedeuten sie für die Kirchen und für die Theologie? Mir scheint, sie laufen 

Gefahr, diese Entwicklungen nicht zu begreifen und sie deshalb zu verkennen, oder aber 

sie als ein bedauerliches Zeichen für den Glaubensverfall abzutun. Das kann man ihnen 

übrigens nicht einmal verübeln, denn dies liegt wohl in der Natur der Dinge. Allerdings 

führt dies spiegelbildlich selber wieder zu einem Mangel an religiösem 

Einfühlungsvermögen. 

Theologen werden mindestens sechs Jahre lang in einer Ausbildung sozialisiert, in der die 

Religion im Zentrum steht. Vor allem in der protestantischen Ausbildung mit ihrem stark 

rationalistischen und wissenschaftlichen Einschlag liegt dabei der Akzent sehr stark auf 

den Glaubensinhalten und viel weniger auf dem Glaubensleben. Anschließend an die 

Ausbildung sind viele Theologen in einer kirchlichen Umgebung tätig, wo die Institution 

im Vordergrund steht. In einem solchen Kontext ist die Religionsausübung sicherlich 

keine Randerscheinung, sondern sie steht im Gegenteil im Zentrum. Vor einem solchen 

Hintergrund ist es schwierig, sich in ein wesentlich eklektischeres Glaubensleben 

einzufühlen, in dem die Menschen sich Versatzstücke aus verschiedenen Traditionen 

zusammensuchen und den genauen Glaubensinhalt eigentlich irrelevant finden. Die 

«déformation professionnelle» macht es daher den Theologen schwer, sich in eine 

postmoderne, fragmentierte Glaubenswelt und eine marginalisierte Religionsausübung zu 

versetzen. 

Auch die Kirchen leiden unter einer solchen Blicksverengung. Die Kirchen stützen sich in 

erster Linie auf die Arbeit professioneller Theologen und eifriger Freiwilliger. Wer sich 

aber, sei es als Freiwilliger oder als Berufsmann, mit Herz und Seele für das Ideal einer 

lebendigen Kirche einsetzt, für den ist es beinahe eine existentielle Voraussetzung, dass 

der Glaube eben nicht marginal und fragmentarisch ist. Daher haben die Kirchen 

Schwierigkeiten damit, postmodernen Andersgläubigen Raum zu bieten. Man kann – und 

will – sich nicht in ausreichender Weise in ihr Glaubensleben einfühlen und tut es allzu 

schnell als eine freischwebende, vage Form von Religiosität ab, die nicht ernst zu 

nehmen ist. 

Kirchen, aktive Kirchenmitglieder und Theologen haben daher sozusagen einen 

eingebauten Reflex, vor allem für einander da zu sein. Gleichzeitig aber können sie in den 

örtlichen Kirchgemeinden nicht umhin, sich mit Fragmentarisch-Gläubigen zu befassen, 

wenn kirchliche Grenzgänger oder auch Außerkirchliche wegen eines Hochzeits-, Tauf- 

oder Trauergottesdienstes auf der Matte stehen. In den Innenstadtquartieren und den 

Schlafstädten am Rand der Agglomerationen ist die Religionsausübung beinahe 

unsichtbar geworden. Dies alles führt zu einem mühsamen Spagat für die Pastoren und 

die Freiwilligen. 



Gerade auf Gemeindeebene gibt es allerdings zum Glück auch vielversprechende 

Versuche, über den eigenen Schatten zu springen und den eingebauten Widerstand 

gegen den fragmentarischen, marginalen Glauben zu überwinden. 21 Das Vorbild sind 

Gemeinden, die ausdrücklich eine Herberge für gelegentliche Sucher und Besucher sein 

wollen, und Pfarrer, die Künstler zur Mitwirkung einladen, um so einen eine 

Außenseiterperspektive nach innen zu bringen. Dies scheint mir eine geeignete 

Herausforderung zu sein, um so aus der Perspektive der postmodernen Welt die eigene 

religiöse Tradition zu betrachten und ihr eine neue Gestalt zu geben. 

In der akademischen Theologie, die der Aufsicht durch kirchliche Institutionen weniger 

streng untersteht, glückt dies noch am besten. Und natürlich hat man – um das ein 

bisschen negative Bild etwas zu korrigieren, das ich eben gezeichnet habe – in den 

vergangenen Jahren gerade in der Wissenschaft und in den theologischen Ausbildungen 

auf vielfache Weise versucht, auf die Herausforderungen der postmodernen Gesellschaft 

zu reagieren. Eine «déformation professionnelle» kann man als solche erkennen und zu 

korrigieren versuchen. Aber ich halte es für wichtig, durch solche Versuche zunächst die 

eigene Einseitigkeit gründlich zu erkennen; dazu wollte ich einen Beitrag leisten. 

Wie die Theologie die Herausforderung bewältigt, ist nicht mein Fach; ich bin daher etwas 

zurückhaltend. Es braucht eine Theologie der Vorläufigkeit, 22 eine Theologie, die nicht 

mit massiven dogmatischen Lehren auftritt, sondern in Fragmenten und in Vorläufigkeit 

Entwürfe der Suche vorlegt. 23 So scheint es mir beispielsweise sehr wichtig zu sein, den 

sogenannten «Etwasismus» [niederl. «ietsisme», ein vom niederl. Entwicklungsbiologen 

und Publizisten Ronald Plasterk ursprünglich in ironischer Absicht geprägter Begriff, um 

den Glauben vieler Zeitgenossen an eine undefinierbare höhere Macht auszudrücken; 

«ietsisme» hat inzwischen in der neusten Ausgabe des niederl. Universalwörterbuchs 

Eingang gefunden; d. Übers.] ernsthaft durchzudenken, nicht als ein verwässertes 

Christentum, sondern als eine Form praktischen Glaubens, bei der es nicht so sehr darum 

geht, was man glaubt, sondern wie man es glaubt und in die Praxis umsetzt. Vom 

Standpunkt eines derart praxisorientierten Glaubenslebens aus ist die Frage nach den 

Eigenschaften Gottes, wie sie in den klassischen dogmatischen Schriften diskutiert 

wurde, wenig bedeutsam. Warum soll es nicht ausreichend sein können, zu wissen, dass 

da «Etwas» ist, was uns trägt? 

Für die Kirchen und die Pastoren wird das freilich schwieriger sein. Es bedarf immer eines 

Einstellungswechsels, eines Willens, zu akzeptieren, dass der Glaube für viele eine 

marginale und fragmentarische Angelegenheit ist. Natürlich haben gerade die Kerngruppe 

von Freiwilligen und Pastoren, auf die sich die Kirchgemeinde abstützt, zum großen Teil 

eine völlig andere Glaubenshaltung. Darum braucht es eine ausgeprägteres 

Einfühlungsvermögen innerhalb der Gemeinden gegenüber Menschen, die mit dem 

Glauben völlig anders umgehen; auch sollten mehr orthodoxe Gläubige lernen, sich in 

postmoderne Gläubige einzufühlen. Auch kirchliche Organisationen brauchen ein 

Umdenken, wenn sie eine Entfremdung der postmodernen Gläubigen vermeiden wollen: 

Weniger Nachdruck auf die Lehre und die Institution, mehr dafür auf das Erleben und die 

Bewegung. 

Ich möchte dies zum Schluss an Hand eines Themas illustrieren, bei dem ich als 

Kirchenführer stark involviert war. Ungeachtet ihres begreiflichen Unbehagens gegenüber 

Bekenntnistexten, leider auch in Beziehung zur PKN [De Protestantse Kerk in Nederland, 

ein 2004 vollzogener Zusammenschluss der drei bisherigen Kirchen Nederlandse 

Hervormde Kerk, Gereformeerde Kerken in Nederland und Evangelisch-Lutherse Kerk in 

het Koninkrijk der Nederlanden; d. Übers.], haben die Remonstranten im vergangenen 

Juni [2006] ein neues Glaubensbekenntnis verabschiedet. Ich meine, dass sowohl die 

Entstehungsgeschichte als auch der Inhalt dieses Bekenntnistextes sich gut mit einem 

zeitgenössischen Glaubenserleben vertragen. 



Betrachten wir zunächst den Meinungsbildungsprozess. Der Text ist nach einem breit 

angelegten Besinnungsprozess in den Gemeinden zustande gekommen und schließlich 

durch die Gemeindevertreter und Pastoren beinahe einstimmig angenommen worden. Es 

stimmt zwar, dass eine Gruppe von Theologen unter der begeisternden Leitung von 

Johan Goud Vorlagen erarbeitet hat, doch wurde der Prozess letztendlich von der 

gesamten Glaubensgemeinschaft mitgetragen. 24 Wesentlich ist zudem, dass der 

Bekenntnistext keine institutionellen Implikationen hat und die Mitglieder und Freunde 

der Gemeinschaft nicht bindet. Es handelt sich weder um einen rechtlichen noch um 

einen theologischen, sondern eher um einen spirituellen, inspirierenden Text, gedacht als 

eine Art Leuchtfeuer, an dem sich die Menschen orientieren können, um ihre eigenen 

Glaubensvorstellungen besser in Worte zu fassen – sofern ihnen das ein Bedürfnis ist. 25 

Dies alles ist vereinbar mit einem demokratischen, individualistischen Lebensgefühl: 

keine Kirchenleitung, die Vorschriften macht, sondern eine Gemeinschaft, die in einem 

andauernden Gespräch allen Raum bietet, um die eigene Position zu bestimmen. 

Inhaltlich passt der Text auch gut in die Zeit mit seinen oft poetischen und offenen 

Formulierungen, die keine strenge Dogmatik ausstrahlen, sondern eher zum Assoziieren 

und Weiterdenken einladen. Das Besondere an diesem Bekenntnistext ist, dass er einen 

anthropologischen Einstieg hat und die Dreifaltigkeit im Vergleich zu anderen bekannten 

Glaubensbekenntnissen umkehrt: zuerst der Geist, dann Jesus, dann Gott. Ich denke, 

dass beide Elemente sich mit dem oben skizzierten fragmentarischen, suchenden 

Glauben gut vertragen. Das eigene, persönliche Erleben ist der Ausgangspunkt für die 

Suche. Dass er sich vom Geist angerührt und von den Geschichten rund um Jesus 

angesprochen fühlte, ist für das Glaubenserlebnis eines postmodernen Gläubigen 

wesentlicher als ein ausgefeiltes Gottesbild. 

In Reaktion auf dieses Glaubensbekenntnis hat man Stimmen aus der PKN gehört, 

wonach es zu wenig zeugenhaft, zu wenig prophetisch sei. 26 In der Tat ist das 

Bekenntnis eher suchend und richtungsweisend als kämpferisch und zeugenhaft. Doch 

man muss die Frage stellen, ob eine solche prophetische Rede sich mit dem 

fragmentarischen Glaubensleben vieler Menschen vertragen würde. Ich vermute eher, 

dass ein kämpferisches Zeugnis mit dem in einer Glaubensgemeinschaft herrschenden 

Pluralismus nur schlecht zu vereinen wäre. In einer größeren, in sich nicht so 

geschlossenen Kirche würde wohl rasch ein heilloser Stellungskrieg darüber ausbrechen, 

was der Text in genauer Bedeutung aussagen will oder soll. Ein kämpferisches, 

prophetisches Zeugnis der Kirche als Institution passt auch nicht mehr zur 

marginalisierten Religionsausübung; sie würde sich damit in den Augen vieler 

Kirchenmitglieder und Außenstehender schlicht übernehmen. Ein Stil, wie wir ihn aus den 

klassischen Bekenntnistexten kennen, würde der Individualisierung und dem 

zunehmenden Pluralismus auch innerhalb der Kirche nicht gerecht. 

Ich fasse zusammen: Ich plädiere für eine Kirche und eine Theologie, welche die 

Marginalisierung der Religionsausübung ernst nehmen und die Vorläufigkeit und den 

fragmentarischen Charakter heutiger Glaubensformen nicht von sich weisen, sondern als 

Ausgangspunkt nehmen. Wenn dies nicht geschieht, wird sich ein großer Teil der 

niederländischen Bevölkerung in Kirche und Theologie nicht mehr wiedererkennen und 

außerhalb nach sinnstiftenden Mustern suchen. Das Problem besteht nicht darin, dass die 

Religiosität der Bevölkerung unzureichend wäre, sondern vielmehr darin, dass die Art des 

Glaubenslebens eines Teils der Bevölkerung keinen Anschluss mehr an das findet, was 

Kirche und Theologie zu bieten haben. Dennoch bin ich überzeugt, dass eine neu 

«geeichte» christliche Tradition auch für postmoderne Menschen mit religiösen 

Interessen von großem Wert ist. Man muss aber Sorge tragen, dass man nicht in 

klassische Reflexe und altvertraute Muster zurückfällt. Huub Osterhuis [niederl. Theologe 

und Dichter, geb. 1933, ursprünglich Jesuit und katholischer Priester, später dem 

Protestantismus angenähert; Oosterhuis hat das geistliche Liedgut und die Liturgien in 

den Niederlanden stark beeinflusst, ist aber z.T. auch umstritten; d. Übers.] hat das in 

einem seiner bekannten Lieder besser in Worte gefasst, als ich es ausdrücken könnte: 



«Blijf niet staren op wat vroeger was, sta niet stil bij het verleden» [«Starre nicht auf 

das, was früher war, bleib nicht beim Vergangenen stehen»]. In unserer Gesellschaft ist 

eine neue Art von Glaubensleben herangewachsen, etwas Neues hat seinen Anfang 

genommen. Beurteilen oder verurteilen wir das nicht aus unseren alten, vertrauten 

Denkmustern heraus, sondern seien wir offen für das Neue. 

(Referat zur Eröffnung des Akademischen Jahres 2006/07 der Theologischen Universität 

Kampen, 4. September 2006) 

Anmerkungen 

1 Vgl. P. A. van Gennip: «De kerken en de toekomstverwachtingen van mensen anno 

2002», Referat vom 16. November 2002, http:// tempora.hosting.kun.nl/tempora 

2 Gemäß den Zahlen der Europäischen Werte-Studie glauben in den Niederlanden 23,5% 

an einen persönlichen Gott, 49,1% an «einen Geist oder eine Lebenskraft», 15,1% 

bezeichnen sich als Agnostiker («ich weiß nicht, was ich denken soll») und 12,4% als 

Atheisten. Die Zahlen für Agnostiker und Atheisten stimmen mit dem europäischen 

Durchschnitt überein, während die Anzahl derjenigen, die an einen persönlichen Gott 

glauben, deutlich tiefer liegt (europäischer Durchschnitt: 40,7%). Loek Halman: «The 

European Values Study: A Third Wave (Source Book of the 1999/2000 European Values 

Study Surveys)», WORC, Tilburg 2001. 

3 Die meisten dieser Entwicklungen habe ich eingehender erörtert in meinem Buch «Over 

religie, moraal en politiek. Een vrijzinnig alternatief», Ten Have, Kampen 2005. 

4 Vgl. Peter Ester, Loek Halman and Ruud de Moor (eds.): «The Individualizing Society. 

Value Change in Europe and North America», Tilburg University Press, Tilburg 1994, 

sowie Robert Heeger: «Die individualisierende Gesellschaft. Veränderte 

Wertorientierungen in Europa», in: Karl Golser, Robert Heeger (Hrsg.): «Moralerziehung 

im neuen Europa», A. Weger, Brixen 1996. 

5 Vgl. Jan Willem Duyvendak en Menno Hurenkamp (red.): «Kiezen voor de kudde. 

Lichte gemeenschappen en de nieuwe meerderheid», Van Gennep, Amsterdam 2004. 

6 Vgl. G. van den Brink: «Hoger, harder, sneller, en de prijs die men daarvoor betaalt», 

in: P. T. de Beer, C. J. M. Schuyt (red.): «Bijdragen aan warden en normen (WRR-

verkenning 2)», Amsterdam University Press, Amsterdam 2004; S. 15-38, insb. S. 31: 

«Juist doordat hun politieke interesse toegenomen is, doordat zij grote waarde aan het 

democratische proces hechten en velen zich willen inzetten voor de publieke zaak – 

ervaren veel burgers de houding van het bestuur als arrogant. Het betekent niet dat 

Nederland in objectieve zin veel slechter wordt bestuurd dan dertig jaar terug, maar wel 

dat de kwaliteit van het bestuur achterblijft bij de verwachtingen die moderne burgers 

inmiddels van de politiek hebben» [«Gerade weil ihr politisches Interesse zugenommen 

hat, weil sie auf den demokratischen Prozess großen Wert legen und viele sich für die 

öffentlichen Belange einsetzen möchten, erfahren viele Bürger die Haltung der Regierung 

als arrogant. Dies bedeutet nicht, dass die Niederlande, objektiv gesehen, heute viel 

schlechter regiert würden als vor dreißig Jahren, sondern vielmehr, dass die Qualität des 

Regierens hinter den Erwartungen zurückliegt, die moderne Bürger mittlerweilen in die 

Politik setzen»]. 

7 Philippe Nonet und Philip Selznick («Law and Society in Transition. Toward Responsive 

Law», Harper & Row, New York 1978) legen dar, dass die Legitimierung von Macht in der 

heutigen Gesellschaft eine «legitimacy in depth» erfordert. 



8 Vgl. Hans Boutellier: «Solidariteit en slachtofferschap. De morele betekenis van 

criminaliteit in een postmoderne cultuur» (Dissertation), SUN, Nijmegen 1993. 

9 Vgl. Duyvendank und Hurenkamp (Anmerkung 5) 

10 Zum Konflikt zwischen der westlichen Auffassung einer marginalen Religionsausübung 

und einem islamischen Glaubensleben, in dem die Religion wesentlich ist, siehe auch 

Gerrit de Kruijf: «Godsdienst: een onbehaaglijke factor in het multuculturalisme-debat», 

in: Jos Kole en Gerrit de Kruijf (red.): «Het ongemak van religie. Multiculturaliteit en 

ethiek», Kok, Kampen 2005; S. 22-31. 

11 Vgl. Wibren van der Burg: «Het democratische perspectief. Een verkenning van de 

normatieve grondslagen van de democratie» (Dissertation Utrecht), Gouda Quint, 

Arnhem 1991. 

12 Vgl. J. C. Hordijk: «De democratie van het respect. Schoolstrijd, levensbeschouwing 

en het politiek debat» (Dissertation), Eburon, Delft 2001. Hordijk zeigt sowohl an Hand 

des Schulstreits als auch auf der Grundlage einer philosophischen Argumentation, dass 

eine Ausgrenzung von Weltanschauungen aus der politischen Debatte weder möglich 

noch sinnvoll ist. 

13 Vgl. Ronald Dworkin: «Taking Rights Seriously», Harvard University Press, 

Cambridge, Mass. 1978. 

14 Vgl. Van der Burg: «Over religie» etc. (Anmerkung 3) sowie Wibren van der Burg: 

«Religie en het publieke domein – een vrijzinnige invalshoek», Theologisch Debat 3 

(2006), S. 4-13. Für einen vergleichbaren amerikanischen Zugang zum Verhältnis 

zwischen Demokratie und Religion siehe auch Jeffrey Stout: «Democracy and Tradition», 

Princeton University Press, Princeton 2004. 

15 Siehe dazu die Anmerkungen 11 und 14. 

16 Für eine klassische Analyse der nicht ausgrenzenden Haltung siehe Feitse Boerwinkel: 

«Inclusief denken», Paul Brand, Bussum 1966. 

17 In der philosophischen Ethik hat es Versuche gegeben (etwa von William Frankena), 

zwischen Moral und Glauben eine strikte Scheidung einzuführen. Diese Versuche sind 

meines Erachtens nicht haltbar. Eine überzeugende Analyse, weshalb sie zum Scheitern 

verurteilt sind, liefert Jos Kole: «Moral Autonomy and Christian Faith. A Discussion with 

William K. Frankena» (Dissertation Kampen), Eburon, Delft 2002. Koles Gesprächs-

Kontextualismus kann in ihren großen Zügen als Ergänzung aus ethischer Sicht zum 

politisch-philosophischen Demokratie-Verständnis gesehen werden, das ich hier 

verteidige. 

18 Zu den nicht erwünschten Auswirkungen des Versuchs der Liberalen in den USA, die 

Religion von der öffentlichen Sphäre fernzuhalten, vgl. Stout: «Democracy and Tradition» 

(Anmerkung 14), insbesondere Kapitel 4. 

19 Die nicht ausgrenzende Demokratie ist also ein kontinuierlicher, sich selbst 

verstärkender Prozess, weil das Einfühlungsvermögen, das sie fördert, seinerseits 

Voraussetzung für die Verwirklichung einer nicht ausgrenzenden Demokratie ist. 

20 So auch Geert Mak: «Gedoemd tot kwetsbaarheid», Atlas, Amsterdam 2005, S. 66: 

«Die Anhänger der neuen Aufklärung greifen also zurück auf ein „typisch 

niederländisches“ Staats- und Denkmodell, das hier in Wirklichkeit noch nicht richtig 



verwurzelt ist. Zugleich entging ihnen völlig die wenig spektakuläre, aber sehr 

wirkungsvolle niederländische Entwicklungstradition: studieren, zusammenarbeiten, 

tolerieren, verhüten, grübeln, warm- und feuchthalten.» 

21 Jos Kole sieht vor allem in den Gemeinden Möglichkeiten der Erneuerung, wobei die 

Grenzen der eigenen Gemeinde überschritten werden können. Der institutionelle 

Widerstand ist hier, sicher jedenfalls in größeren Kirchen, möglicherweise geringer. Siehe 

dazu: Jos Kole: «“Het is al begonnen, merk je het niet?“ Concrete en daadkrachtige 

vernieuwing op plaatselijk PKN-niveau», in: «Demonstrant, lobbyist of gesprekspartner? 

De presentie van de kerk in de samenleving», Kok, Kampen 2004, S. 167-184. 

22 Der Ausdruck ist inspiriert von: H. J. Heering: «Ethiek der voorlopigheid», Callenbach, 

Nijkerk 1972. In meiner Tilburger Rede habe ich für eine «Rechtswissenschaft der 

Vorläufigkeit» plädiert, welche die Dynamik und den Pluralismus in Recht und 

Gesellschaft ernst nimmt. Wibren van der Burg: «Dynamisch recht. De interactie tussen 

recht, ethiek en samenleving» (Rede in Tilburg), Boom Juridische uitgevers, Den Haag 

2001. 

23 Ein inspirierender Versuch ist meiner Meinung nach etwa die Pneuma-Theologie von 

Dingemans und die Diskussion, die diese verursacht hat. Vgl. Frits de Lange (red.): «Een 

aanlokkelijk geloof? De pneumatheologie van Dingemans doordacht», Kok, Kampen 

2002. 

24 Vgl. Johan Goud en Koen Holtzapffel (red.): «Wij geloven – wat geloven wij? 

Remonstrants belijden in 1940 en nu», Meinema, Zoetermeer 2004, sowie Mijnke 

Bosman, Johan Goud en Marius van Leeuwen (red.): «Een weg van vrijheid. Reflecties bij 

de nieuwe remonstrantse belijdenis», Menema, Zoetermeer 2006. 

25 B. Plaisier, «Tussen continuïteit en vernieuwing. Opent het entstaan van één 

protestantse kerk nieuwe wegen voor theologie en beleijden?» (Rede), Theologische 

Universiteit van de Gereformeerde Kerken in Nederland, Kampen 2003, warnt zu Recht 

vor einer allzu juridischen Tendenz in einem Bekenntnistext und plädiert für einen eher 

spirituellen und missionarischen Einstieg. 

26 Pieter Holtrop: «“Vriend van Christus“ is genoeg», AdRem [remonstrantische 

Zeitschrift] Mai 2006, S. 7; Bas Plaisier: «Belijden op het scherp van de snede?», in: 

Bosman, Goud und Van Leeuwen: «Een weg» etc. (Anmerkung 24), S. 101-104. 

 


