OVER RELIGIE, MORAAL EN POLITIEK



Wibren van der Burg

OVER RELIGIE, MORAAL
EN POLITIEK

Een vrijzinnig alternatief

Uitgeverij
Ten Have



© 2005, Uitgeverij Ten Have

Postbus 5018, 8260 GA Kampen
www.uitgeverijtenhave.nl

Omslag Garage/Peter Slager BNO

Foto omslag: Marcel Bergh/Hollandse Hoogte
ISBN 90 259 5562 2

NUR 730/705

Alle rechten voorbehouden. Niets uit deze uitgave mag worden verveelvoudigd,
opgeslagen in een geautomatiseerd gegevensbestand, of openbaar gemaake, in enige
vorm of op enige wijze, hetzij elektronisch, mechanisch, door fotokopieén, opna-
men, of op enige andere manier, zonder voorafgaande schriftelijke toestemming van
de uitgever.

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced, stored in a retrie-
val system, or transmitted, in any form or by any means, electronic, mechanical,
photocopying, recording, or otherwise, without the prior written permission of the

publisher.

Inhoud

Inleiding
DEEL I. VERKENNING

1. Godsdienst, de steunpilaar van de moraal?
2. Een snel veranderende samenleving

3. Een eigentijdse ethick

4. Een nieuwe rol voor de kerken

5. De spagaat van de staat

DEEL II. VRIJZINNIGE ETHIEK
6. De verhouding tussen leer en leven
7. Christelijk én humanistisch
8. De rol van kerken en religieuze organisaties
DEEL III. VRIJZINNIGE POLITIEK
9. Vrijzinnige beginselen in de politiek
10. Inclusieve neutraliteit
11. Over hoofddoekjes, AEL en SGP
EPILOOG
12. Naar een herwaardering van verdraagzaamheid
Noten

Literatuur
Verantwoording en dank

15

17
30
43
54
60

73

75

86
103
119
121
136
148
165
167
183

199
204



Inleiding

Godsdienst staat tegenwoordig voortdurend op de voorpagina’s.
Maar zelden in positieve zin. Trefwoorden lijken terrorisme, vrou-
wenbesnijdenis, eerwraak. In het machtigste land ter wereld hebben
fundamentalistische en evangelische christenen grote invloed in het
Witte Huis — iets wat zowel in de binnenlandse als in de buitenland-
se politiek te merken is. In Israél blokkeren radicale joden elk com-
promis met de Palestijnen. Met een beroep op godsdienst worden
overal ter wereld vrouwen en homo’s gediscrimineerd, mishandeld en
vermoord.

Een willekeurige greep uit het nieuws, moeiteloos uit te breiden.
Godsdienst lijkt vooral een probleem en een bron van conflicten.
Ook wanneer een positieve kant van godsdienst wordt benadrukt,
leidt dit al snel tot felle discussies. Als premier Balkenende of CDA-
fractievoorzitter Verhagen het christendom verbindt met het debat
over waarden en normen, wekt dit de suggestie dat niet-christenen
minder moreel besef zouden hebben. En als burgemeester Cohen
kerken en moskeeén wil betrekken bij het overheidsbeleid, komt er
kritiek dat dit in strijd is met de neutraliteit van de overheid.

In dit debat komen steeds weer twee thema’s naar voren. Allereerst
wordt godsdienst gezien als een bron van morele normen. Dat blijke
in het normen-en-waardendebat, maar vaker wordt godsdienst in de
media verbonden met verwerpelijke morele normen. De paus ver-
werpt condooms en bekritiseert de Nederlandse euthanasiepraktijk.
Een imam zegt dat je vrouwen mag slaan (mits niet te hard) en
noemt homoseksuelen varkens.

Het tweede thema is de vraag hoe de politick met godsdienst moet
omgaan. Moeten we leraren of leerlingen met hoofddockjes toe-
staan? Kan een ambtenaar die weigert huwelijken tussen homoparen
te sluiten, met een beroep op gewetensbezwaren daarvan vrijstelling
krijgen? Moeten radicale imams strafrechtelijk worden aangepakt en
misschien zelfs het land worden uitgezet?

Rond beide thema’s overheersen in het publicke debat de extreme



8 INLEIDING

beelden van godsdienst. Godsdienst wordt geassocieerd met achter-
haalde normen, autoritaire en ondemocratische praktijken en wordt
gelijkgesteld met fundamentalisme.! Vooral de islam wordt gezien als
een massief en daardoor gevaarlijk fundamentalistisch geheel — waar-
bij alle variaties binnen de islam worden genegeerd.

Tegenover die fundamentalistische godsdienst staat in dit verhaal
dan de Verlichting. Die heeft geresulteerd in een heilzame secularisa-
tie waardoor de ongunstige invloed van de kerken in Nederland
gelukkig is teruggedrongen. De neutrale en seculiere overheid dient
die Verlichting met kracht te bevorderen. Waar nodig dienen zelfs de
nog niet verlichte godsdiensten te worden bestreden. En eigenlijk, zo
lijken veel opiniemakers te vinden, is natuurlijk iedere godsdienstig-
heid nog een teken van achterlijkheid, van onvoldoende Verlichting.

Dit is een beeld van godsdienst waar de meeste hedendaagse gelo-
vigen, van wat voor snit ook, zich niet in zullen herkennen. De over-
grote meerderheid van de Nederlandse moslims is niet fundamenta-
listisch, integendeel. En dat geldt al evenzeer voor de christenen en
de joden.

Wat ontbreekt in het publieke debat is een herkenbaar vrijzinnige
tegenstem. Het woord vrijzinnig heeft daarbij twee betekenissen.
Allereerst is er een vrijzinnigheid in religieus opzicht, een niet-funda-
mentalistische houding ten opzichte van de eigen levensbeschou-
wing. De vrijzinnigen zijn altijd een belangrijke onderstroom
geweest in het Nederlandse christendom, maar in georganiseerd ver-
band waren en zijn ze relatief zwak. De Vrijzinnig Protestantse Radio
Omroep, VPRO, was ook in haar bloeitijd een van de kleinere omroe-
pen; de vrijzinnige kerken hebben slechts weinig leden. Maar als
stroming in het intellectuele klimaat is het vrijzinnig christendom in
Nederland altijd veel breder geweest. Erasmus is de bekendste verte-
genwoordiger, zozeer zelfs dat erasmiaans (of ook humanistisch) wel
wordt gebruikt als aanduiding voor vrijzinnig. Door de eeuwen heen
zijn er andere theologen en filosofen geweest die als vrijzinnig zijn
aan te duiden; de theoloog Harry Kuitert staat in een lange traditie.
Vrijzinnigen zijn overigens ook binnen andere godsdiensten te vin-
den. Een voorbeeld is de bekende rabbijn Avraham Soetendorp van
de liberaal-joodse gemeenschap in Nederland. De Turkse alevieten,
bijna tien procent van de in Nederland wonende moslims, zijn een
vrijzinnige stroming binnen de islam.

INLEIDING 9

Naast die religieuze vrijzinnigheid is er in Nederland al eeuwen
ook een politieke vrijzinnigheid. Bij politici als Johan van Olden-
barnevelt en Hugo de Groot stonden redelijkheid en pragmatisme
voorop. Ook in de tijd tot Napoleon, toen de Nederlandse overheid
verbonden was met de officieel erkende gereformeerde kerk, waren
er veel verlichte regenten die niets moesten hebben van religieuze
scherpslijperijen en religieuze minderheden oogluikend hun gang
lieten gaan. De beroemde Nederlandse traditie van tolerantie, van
wederzijdse accommodatie, van het poldermodel, is nauw verbonden
met die politiek-vrijzinnige onderstroom.

Vrijzinnig zelfbewustzijn

Vrijzinnig is dus meer dan alleen een religieus begrip. Het is een hou-
ding, een benadering, een denkwijze, die we overal in de samenle-
ving kunnen tegenkomen. Maar zij komt op dit moment te weinig
tot uiting, wat vooral blijke in het debar over de multiculturele
samenleving. De huidige politick leeft bij grote woorden, bij harde
taal en zero-tolerance. Verdraagzaamheid en redelijkheid zijn vaak
ver te zoeken in het debat en in het beleid.

Juist daarom wil ik in dit boek een pleidooi voeren voor de her-
waardering van de vrijzinnige stroming, en voor een herkenbare en
strijdbare vrijzinnigheid. Door hun nadruk op redelijkheid en ver-
draagzaamheid zijn vrijzinnigen vaak te weinig strijdbaar. Beke-
ringsijver is hen meestal vreemd. Er zijn immers meerdere wegen die
naar Rome leiden (en bovendien zijn er ook nog andere reisdoelen
dan Rome). Dus zijn vrijzinnigen niet erg geneigd om de barrica-
den op te gaan, juist omdat ze bereid zijn het relatieve gelijk in
andermans positie te erkennen. En het besef dat hun eigen opvat-
tingen altijd bloot staan aan kritick en open zijn voor verbetering,
maakt ze soms terughoudend om deze met kracht naar voren te
brengen.

Het is tijd dat die houding verandert. Wat onze samenleving
nodig heeft, is een duidelijke vrijzinnige visie. Waarin tolerantie en
open dialoog voorop staan. Waarin men pragmatisch kijkt naar wat
het beste werkt in plaats van zich vast te bijten in ideologische
scherpslijperijen. Waarin de rechten van individuen en van minder-



10 INLEIDING

heden worden beschermd, omdat men beseft dat juist in tijden van
crisis die altijd als eerste in het gedrang komen.

In de rest van dit bock zal ik uitgebreider ingaan op wat ik als vrij-
zinnige kenmerken zie. Maar laat ik hier alvast een eerste korte schets
geven. Vrijzinnigen zijn ondogmatisch en pragmatisch. Ze erkennen
de voorlopigheid van icdere stellingname en erkennen dat er in het
standpunt van een tegenstander mogelijk ook een deel van de waar-
heid verborgen kan liggen. Daarom zullen ze altijd proberen in dia-
loog te zocken naar een consensus of een praktisch compromis waar-
in alle partijen zich zoveel mogelijk kunnen vinden. Dat betekent
niet dat ideologische bezinning overbodig is, integendeel, maar wel
dat de ideologie altijd gerelativeerd moet kunnen worden en in het
licht van wijzigende omstandigheden en open kritick kan worden
herzien. Daarmee is vrijzinnigheid een benadering die altijd bereid is
tot kritische toetsing en heroverweging. Zij staat open voor de cul-
tuur en wetenschap en probeert in te spelen op veranderende maat-
schappelijke omstandigheden.

Die vrijzinnige levenshouding is ook verbonden met inhoudelijke
waarden. Vrijheid staat hoog in het vaandel, de vrijheid om naar
eigen overtuiging te leven. Daarmee hangen vanouds samen de vrij-
heid van meningsuiting en de vrijheid om al dan niet een godsdienst
te belijden en in het eigen leven vorm te geven. Maar daarmee hangt
ook samen de vrijheid om in bijvoorbeeld seksueel en cultureel
opzicht het eigen leven vorm te geven. Vrijzinnigen hechten dan ook
sterk aan de klassicke grondrechten, als waarborg tegen een te ideo-
logisch gekleurde overheid of toevallige meerderheid. Tolerantie is
voor hen een centrale waarde.

Vrijzinnig is een bijvoeglijk naamwoord, ook al kunnen we het
natuurlijk zelfstandig gebruiken. Dit is geen triviale opmerking. Het
is in de eerste plaats cen houding, een manier van omgaan met de
cigen politieke of religieuze opvattingen. Het is een manier waarop
gelovigen in de christelijke of islamitische traditie staan. Evenzo is
het een manier waarop politick geéngageerde mensen hun opvattin-
gen in de politicke arena proberen te verwezenlijken, Verbonden met
die houding zijn een aantal inhoudelijke waarden zoals vrijheid en
verdraagzaamheid, de mensenrechten en democratie. Maar een vol-
ledig politiek partijprogramma kan niet gebouwd worden op de
karakterisering vrijzinnig. Vrijzinnigheid als zodanig zegt bijvoor-

INLEIDING 11

beeld weinig tot niets over economische zaken, over onze omgang
met het milieu. Het is een manier om in een bepaalde levensbe-
schouwelijke of politicke traditie te staan, maar daarmee is _niet
gezegd welke inhoudelijke traditie dat is. Vandaar dat in de p(?lincife
sfeer vrijzinnig meestal wordt verbonden met een ander begrip, bll-
voorbeeld wanneer Femke Halsema het heeft over vrijzinnig links®,
of wanneer de Jonge Democraten zich een vrijzinnig-democratische
jongerenorganisatie noemen.?

Een helder tegengeluid

Die algemene vrijzinnige houding werk ik in dit boek iI.I twee ric%l.—
tingen uit. Ik schets de uitgangspunten voor een vrijzinmg—chns.teh)—
ke ethick en voor een vrijzinnige politiek (inclusief de wetgeving).
Ethiek, politiek en recht zijn nu eenmaal de terreinen waarop ik m1]
beweeg als filosoof. En het zijn ook de gebieden waarop de spannin-
gen in onze samenleving rond godsdienst zich op het ogenblik voor-
al richten. Die spanningen wil ik filosofisch doordenken en verhel-
deren, en ik wil als antwoord daarop een vrijzinnige visie ontwikke-
len. ' '

Eigenlijk ligt het voor de hand dat ik ook, of zelfs eerst, ult'ge‘brel.d
zou ingaan op een vrijzinnige visic op godsdienst. Wat is vrijzinnig
christendom? Maar daarin zal ik mij terughoudend opstellen. De
reden is simpel: theologie is niet mijn vakgebied en ik heb er te wei-
nig verstand van. Gelukkig kan ik hier ook verwijzen naar .anderf:n
die wel pogingen hebben gedaan om een herkenbaar vrijzinnig-chris-
telijke visie te ontwikkelen. Ik denk allereerst aan het boek ].5.0? lae:et—
je geloven, met bijdragen van auteurs uit verschillende vri jzinnige
geloofsgemeenschappen.? Van recenter datum is het boek Wij gelo-
ven — war geloven wif?, waarin een aantal remonstrantse theologen
klassicke christelijke dogma’s op een eigentijdse manier probeert te
doordenken.?

Maar ook al ben ik geen theoloog, ik ben wel actief binnen een
vrijzinnige kerk, als voorzitter van het landelijk bestuur van de
Remonstrantse Broederschap. Ik sta heel bewust in die vrijzinnige, of
meer specifiek remonstrantse, traditie. Ik ontkom er dan ook niet
aan om in de hoofdstukken over vrijzinnige ethiek daarin ook mijn



12 INLEIDING

eigen vrijzinnig-christelijke accenten te leggen. Maar ik doe dat pri-
mair als filosoof. Ik probeer tot een filosofische ,doordenking te
komen en tot een filosofische verantwoording van hoe iemand in de
huidige samenleving, als vrijzinnig christen, ethisch verantwoord kan
leven en handelen.

Vrijzinnigen willen midden in de samenleving staan. Daarom is
het belangrijk eerst helder te krijgen wat precies de samenleving is,
en wat de problemen zijn waarvoor we een antwoord zoeken. In het
cerste deel zal ik beginnen met een verkenning van die samenleving.
Deze wordt gekenmerkt door verschijnselen als individualisering en
secularisering, en door de opkomst van nieuwe migrantenculturen
en godsdiensten. Wat betekent dat voor de manier waarop we ethiek
moeten bedrijven? Wat voor problemen doemen hier op voor de
politiek? En ook: heeft dit implicaties voor de rol die kerken en mos-
keeén kunnen spelen?

Na die probleemverkenning komen twee delen over vrijzinnige
ethiek en vrijzinnige politiek. Ik heb deze delen bewust uit elkaar
gehaald, ook al is het niet altijd gemakkelijk ze te scheiden. Beide
grijpen immers terug op diezelfde geesteshouding, maar belangrijker
nog: geloven is geen pure privé-zaak en heeft altijd ook een politieke
kant. Maar toch leck het me zinnig die scheiding zo scherp mogelijk
aan te houden. Niet ieder die vrijzinnig christen is, is noodzakelijk
ook vrijzinnig in politicke zin, en omgekeerd geldt het al helemaal
niet. Ik hoop dat het deel over vrijzinnige politick ook (of misschien
zelfs: juist) niet-christenen aanspreekt.

Door het boek heen probeer ik mijn betoog te illustreren met con-
crete voorbeelden. In de epiloog ga ik dieper in op één voorbeeld:
verdraagzaamheid. Dit is een thema waar religieuze, ethische en poli-
tieke discussies sterk door elkaar heen lopen. Naar mijn overtuiging
is juist bij dergelijke thema’s cen vrijzinnige benadering uiterst
vruchtbaar. En daarmee zijn we weer terug bij het begin van deze
Inleiding. Vrijzinnigen zijn vaak sceptisch wanneer het gaat om uit-
gebreide doctrines, om imposante theologische bouwwerken of
onaantastbare politicke ideologieén. Wie dat zoekt, kan dit boek ver-
der naast zich neer leggen.

We hebben vrijzinnigheid nodig omdat dit een perspectief biedt
voor de politieke problemen van onze samenleving en voor de more-
le problemen waar wij in ons persoonlijk leven mee worstelen. In het

INLEIDING 13

huidige klimaat van onverdraagzaamheid, van nadruk op assimilatie
van minderheden, van fundamentalisme en populisme, is er behoef-
te aan een helder tegengeluid. Daarom is het tijd voor een herken-
baar vrijzinnig alternatief.



Deel 1

VERKENNING



1. Godsdienst, de steunpilaar van de moraal?

Normen en waarden, een containerbegrip

Normen en waarden zijn een hype. De media en de politiek raken er
niet over uitgepraat. Premier Balkenende heeft, als voorzitter van de
EU, de discussie over het thema zelfs een Europese wending gegeven.
Een bijzondere rol spelen de normen en waarden in het integratiede-
bat. Veel politici en opinieleiders bepleiten dat immigranten zich
moeten aanpassen aan de normen en waarden van de Nederlandse
samenleving. Maar daarbij rijst al snel de vraag welke normen en
waarden dan precies wel en welke niet. Gaat het alleen om democra-
tie en mensenrechten, of ook om kledingnormen en de vrije normen
rond seksualiteit?

Ethiek is al evenzeer in de mode. Actualiteitenrubrieken besteden
ruim aandacht aan de morele vragen rond technologische en medi-
sche ontwikkelingen. Bedrijven en beroepsgroepen formuleren ethi-
sche codes, zoals de code-Tabaksblat die de betrouwbaarheid en inte-
griteit van het bedrijfsleven wil bevorderen. De Europese Unie pro-
beert genetisch gemodificeerde gewassen te weren, mede op grond
van morele bezwaren. En veel mensen worstelen met morele vragen
in hun persoonlijk leven. Zullen ze wel of niet prenatale diagnostiek
laten verrichten? Hoe voed je kinderen op tot verantwoordelijke but-
gers?

Traditioneel is moraal nauw verbonden met godsdienst. En ook
nu weer wordt, zelfs door niet-gelovigen als Frits Bolkestein of J.L.
Heldring, vol verwachting naar de kerken gekeken in de hoop dat zij
ondersteuning bieden. De vraag is of die hoop terecht is. Kunnen
kerken (of moskeeén) wel met gezag spreken over morele kwesties
zoals dat vroeger gebeurde, en vooral: willen zij dat wel? Hoe is de
relatie tussen moraal en levensbeschouwing precies? En hoe moet de
staat omgaan met groepen die sterke levensbeschouwelijke opvattin-
gen hebben die botsen met centrale waarden van de Nederlandse
samenleving?



18 VERKENNING

Over deze thema’s gaat dit boek. Het vertrekpunt zijn de ethische
vragen waarmee mensen in de pluralistische samenleving worstelen.
Voor veel van die vragen (gelukkig niet voor alle!) kunnen we geen
volledig antwoord geven als we die niet plaatsen binnen een bredere
levensbeschouwelijke context. En voor veel politicke vragen kunnen
we evenmin een bevredigend antwoord geven als we, zoals sommige
auteurs willen, levensbeschouwing helemaal uit de publieke sfeer
bannen.

Moraal en politiek zijn niet helemaal los te zien van levensbe-
schouwing. Maar in een pluralistische samenleving volstaat een sim-
pel beroep op een christelijke of islamitische moraal ook niet. De
centrale vraag van dit bock is daarom hoe we die relatie tussen
levensbeschouwing, moraal en politiek het beste kunnen begrijpen
en vormgeven.

Nadenken over moraal

Eerst iets meer over de woorden ‘ethiek’ en ‘moraal’. We kunnen deze
termen op verschillende manieren gebruiken. Laten we beginnen
met een simpel gegeven. Moraal heeft betrekking op ons handelen en
ons leven. In ons dagelijks leven proberen wij moreel verantwoord te
handelen in het licht van onze morele overtuigingen. Moraal is dus
niet iets wat buiten ons ligt, maar is deel van onszelf. Onze moraal
zegt iets over wie we (willen) zijn en hoe we ons (willen) verhouden
tot onszelf en de wereld om ons heen. In deze zin kunnen we moraal
omschrijven als het geheel van normen en waarden van waaruit een
individu of een groep leeft en probeert gestalte te geven aan leven en
handelen.!

De mens is een denkend wezen dat kan reflecteren op zichzelf en
dus ook op zijn moraal. Dat nadenken over moraal, die (systemati-
sche) reflectie, noemen we ethiek. Ethick is dus in de eerste plaats
een activiteit, het nadenken over concrete morele problemen, over
normen en waarden en over hoe wij in moreel opzicht in de wereld
(willen) staan.

Die reflectie leidt tot bepaalde resultaten. We leren onze morele
overtuigingen beter te verwoorden en stellen ze voortdurend bij.
We construeren ethische theorieén of formuleren morele beginselen

GODSDIENST, DE STEUNPILAAR VAN DE MORAAL? 19

en komen tot beargumenteerde morele standpunten. In plaats van
een intuitieve weerzin tegen klonen van mensen ontwikkelen we
bijvoorbeeld een afgewogen oordeel waarin de voors en tegens op
een rijtje worden gezet en kritisch getoetst. Of we formuleren
bedrijfsethische codes of richtlijnen voor de medische praktijk.
Ook die resultaten van onze ethische reflectie kunnen we ethiek
noemen.

In de praktijk lopen ethiek en moraal zo sterk door elkaar heen dat
het vaak weinig zinvol is ze scherp te onderscheiden. Tk zal aan het
onderscheid dan ook niet strikt vasthouden. Ethiek als kritische
reflectie bekritiseert en voedt onze moraal. Als het goed is, is er een
continu proces waarin we over de eigen morele standpunten en het
eigen handelen nadenken. Dit leidt tot herziening (of bevestiging)
van die standpunten en tot een aanpassing van het eigen handelen.

Uit deze omschrijvingen volgt een belangrijke conclusie. Ethiek
en moraal staan nooit los van de handelende en denkende persoon
of van de samenleving of groep die bepaalde morele overtuigingen
heeft. Het gaat om de moraal van déze persoon, déze samenleving of
déze groep. Moraal kan dus nooit puur van buiten komen, laat staan
geheel door anderen voorgeschreven worden. Op zijn minst moet de
persoon zelf zich de normen ecigen maken. Dat geldt ook als zij die
normen aanvaardt omdat ze in de bijbel of de wet staan. En dat geldt
ook als zij vindt dat sommige van die normen een universele geldig-
heid hebben, bijvoorbeeld omdat mishandeling en moord altijd
moreel verwerpelijk zijn.

Moraal en ethiek hebben dus betrekking op de samenleving waar-
in we leven en op de mensen die wij zijn. Daarin zitten bepaalde
constanten; iedere moraal kent normen die het doden van mede-
mensen verbieden of aan strikte voorwaarden binden. Maar daar-
naast zijn morele normen ook athankelijk van de context. De moraal
voor een nomadische samenleving van 2.500 jaar geleden kan niet
dezelfde zijn als die voor onze technologisch hoogontwikkelde maat-
schappij. Alleen al om die reden kunnen bijbelse morele normen niet
zonder meer toegepast worden op onze samenleving. Ook ethiek als
kritische reflectie veronderstelt altijd een bepaalde visie op hoe een
samenleving en iemands eigen leven daarbinnen eruit dienen te zien.
Zij kan daarom nooit abstraheren van de concrete samenleving en
persoon waar het om gaat.



20 VERKENNING

Tegenwoordig zijn we er ons sterk van bewust dat er niet slechts
één moraal is. Er zijn veel moralen, ook binnen één samenleving.
Onze samenleving bestaat uit een groot aantal (vaak deels overlap-
pende) groepen met elk een eigen morele code, die op kleinere of
grotere punten afwijkt van andere codes. En binnen die groepen
hebben individuen vaak onderling ook weer strijdige opvattingen.
Dit moreel pluralisme leidt soms tot botsingen. Vooral over thema’s
als seksualiteit, de positie van vrouwen en zaken van leven en dood
lopen de morele opvattingen in onze samenleving sterk uiteen.
Maar hoewel die verschillen veel aandacht trekken, geldt voor het
overgrote deel van de morele normen dat we het wel erover eens
zijn.? Dan is er sprake van een overlappende consensus.? De achter-
liggende redenen waarom we aan bepaalde morele normen hechten,
zijn misschien verschillend en bovendien houden we ons er vaak
niet aan. Maar over veel normen zijn we het in de praktijk wel
degelijk eens. De een vindt moord en diefstal verwerpelijk omdat
het in de bijbel staat, de ander omdat je niet vreedzaam kunt
samenleven zonder bepaalde minimumnormen waaraan iedereen
zich houdt. In de praktijk maakt het dan niet veel uit wat de rede-
nen zijn, zolang mensen er maar naar leven. In dat laatste ligt ech-
ter een belangrijke oorzaak waarom mensen menen dat de normen
achteruitgaan. Ons gedrag komt vaak niet overeen met de normen
die we zeggen aan te hangen. Het zijn dan niet zozeer de normen
en waarden van mensen die het probleem vormen — het gaat veeleer
om het gedrag.

Dit is ook de reden waarom ik liever over ‘normen en waarden’
spreek en niet, zoals de laatste tijd vaak gebeurt, over ‘waarden en
normen’. Voor beide volgordes valt overigens iets te zeggen. Waarden
zijn over het algemeen fundamenteler en wie de discussie in een
breed perspectief wil plaatsen, zal daarom misschien een voorkeur
hebben om die voorop te plaatsen. Maar de maatschappelijke proble-
men waar men zich in het debat over normen en waarden druk om
maakt, liggen vooral bij het concrete gedrag en bij de normen waar-
aan mensen zich (niet) houden. Bovendien blijkt steeds weer dat
mensen het over de belangrijkste waarden doorgaans wel eens zijn.
Op welke levensbeschouwelijke gronden men handelt, is niet de
hoofdzaak. De hoofdzaak is dat mensen op een fatsoenlijke manier
met elkaar omgaan. Wie de problemen wil aanpakken, dient zich dus

GODSDIENST, DE STEUNPILAAR VAN DE MORAAL? 21

te richten op dat gedrag en op de normen. Om die reden is het voor
een nuchtere analyse beter om de normen voorop te zetten en niet
de waarden.

Zijn atheisten amoreel?

In mijn omschrijving van moraal hangen de normen voor het con-
crete handelen samen met de achterliggende waarden en opvattingen
over het goede leven. Beide zijn deel van de moraal. Daarmee rijst de
vraag hoe moraal en levensbeschouwing (al dan niet van religieuze
aard) zich tot elkaar verhouden. Een eerste antwoord ligt op grond
van die omschrijving voor de hand: ze hangen nauw samen. Mijn
morele opvattingen zijn ingebed in mijn levensbeschouwelijke op-
vattingen.

De godsdienstfilosoof Vincent Briimmer omschrijft levensbe-
schouwing als: ‘Het totale complex van normen, idealen en eschato-
logische verwachtingen in het licht waarvan iemand zijn levenshou-
ding richt en beoordeelt.”# De theoloog Theo Boer heeft het over ‘de
diepste levensoriéntatie van een mens.> Volgens Boer bestaat een
levensbeschouwing uit drie onderdelen: een centraal waardesysteem,
overtuigingen over feiten, over hoe de wereld in elkaar zit en een
grondhouding.®

Uit deze omschrijvingen blijkt dat een levensbeschouwing zowel
een religieus als een niet-religieus karakter kan hebben. Visies op het
al dan niet bestaan van een hogere macht en op een mogelijk voort-
bestaan na de dood, visies op de zin van het leven of de beleving van
ouderdom - het is allemaal onderdeel van een levensbeschouwing.
Dergelijke visies kunnen godsdienstig gekleurd zijn, maar bijvoor-
beeld ook agnostisch of atheistisch.

Godsdienst (of religie — ik zal beide begrippen door elkaar gebrui-
ken) is een ander begrip dan levensbeschouwing. Een godsdienst
omvat een levensbeschouwing (een levensoriéntatie), maar omvat
daarnaast ook een praktijk (rituelen, kerkdiensten, pastoraat), en
vaak ook instituties (zoals een kerkelijke organisatie). Het begrip
levensbeschouwing is dus zowel ruimer dan godsdienst (er zijn ook
niet-religieuze levensbeschouwingen) als beperkter (het omvat geen
praktijken en instituties).



22 VERKENNING

Tot zover de poging om wat terminologische helderheid te scheppen.
We zullen hieronder zien dat dit van groot belang is voor een zuiver
debat over de verhouding tussen godsdienst en moraal. Een eerste
conclusie is dat levensovertuigingen en moraal niet zomaar te schei-
den zijn. lemands moraal is immers deel van iemands levensbeschou-
wing. Een moraal kan ingebed zijn in een godsdienstige maar ook in
een niet-religieuze levensbeschouwing. Moraal en levensbeschou-
wing hangen dus samen.” Maar deze nauwelijks controversieel te
noemen stelling leidt vaak tot misvattingen.

De eerste misvatting is dat een godsdienstige basis nodig is als fun-
dament voor de moraal.® Maar dat is met het voorgaande niet
gezegd. Weliswaar zijn in orthodoxe versies van islam en christen-
dom vaak de godsdienstige overtuigingen de basis voor de morele
normen, maar dat is slechts één mogelijke variant. Levensbeschou-
wing en moraal hangen samen, maar dat hoeft niet te zijn in de vorm
dat de ene de basis is voor de andere. Het zou ook andersom kunnen
zijn. Wat goed denkbaar is, is bijvoorbeeld dat de moraal juist de
vaste kern is en dat iemands godsdienstige overtuiging zich daarom-
heen in een levenslang zoekproces uitkristalliseert. Of er is een wis-
selwerking waarbij morele opvattingen en andere aspecten van
iemands levensbeschouwing zich in nauwe samenhang ontwikkelen.

Een tweede misvatting is dat moraal niet los verkrijgbaar is van de
godsdienst. Zonder godsdienst zou het maatschappelijk draagvlak
voor de moraal verdwijnen. Daarom zijn sommigen (zelfs atheisten
als Bolkestein) ongelukkig met het seculariseringsproces, omdat hier-
mee de morele cohesie van de samenleving dreigt te verbrokkelen.
Gelukkig is ook dit een verkeerde voorstelling van zaken. Moraal kan
prima zonder godsdienst. Uit empirische onderzoeken blijkt niet dat
door de secularisering Nederland ineens volstrekt amoreel wordst,
integendeel.?

Voor veel morele normen geldt dat we in de praktijk deze ook los
van bredere levensbeschouwelijke dimensies tot de onze kunnen
maken. Om te weten dat we niet mogen doden, hebben we echt de
Tien Geboden niet nodig. Juist voor de meest wezenlijke normen
kunnen we met behulp van redelijke argumenten aannemelijk
maken dat het goed is ernaar te handelen. Niet doden, niet stelen,
niet bedriegen — het zijn normen die ook los van een bredere levens-

GODSDIENST, DE STEUNPILAAR VAN DE MORAAL? 23

beschouwing door vrijwel iedereen worden aanvaard. In een pluralis-
tische samenleving als de onze is dat ook maar goed, want anders
zouden we echt grote problemen hebben. Het feit dat historisch
gezien onze moraal sterk beinvloed is door het christendom, bete-
kent gelukkig niet dat de bestaande morele normen niet ook los van
het christendom kunnen voortleven.

In andere gevallen is het nauwelijks mogelijk om over morele vra-
gen te spreken los van de bredere levensbeschouwelijke context. Dat
blijkt bij vragen rond euthanasie, het huwelijk of embryo-onderzoek.
Daarbij kun je geen morele standpunten innemen zonder impliciet
of expliciet te verwijzen naar achterliggende levensbeschouwelijke
visies over bijvoorbeeld een leven na de dood, de verhouding tussen
God en mens, en een eventuele natuurlijke ordening. Meestal zijn
die verwijzingen impliciet, in de zin dat mensen niet geloven in een
leven na de dood, God of een natuurlijke ordening van de seksuali-
teit. Maar ook dan is er dus sprake van een samenhang met levens-
beschouwelijke opvattingen, want deze ontkenningen zijn ook
levensbeschouwelijk van aard. Thema’s als euthanasie en het huwe-
lijk zijn gelukkig echter uitzonderingen. Rond de in de dagelijkse
praktijk belangrijkste morele en politieke normen bestaat in Neder-
land een overlappende consensus.

Dit alles is een analyse vanuit een maatschappelijk, een sociolo-
gisch perspectief. Binnen een dergelijk perspectief blijken claims
onhoudbaar dat moraal niet zonder godsdienst kan. Maar vanuit het
perspectief van een individuele gelovige ligt dat vaak heel anders.!®
Voor veel mensen zijn hun moraal en hun godsdienst onlosmakelijk
met elkaar verbonden en beinvloeden ze elkaar sterk. Vanuit zo'n
deelnemersperspectief vragen we ons bijvoorbeeld af in hoeverre
onze morele opvattingen en ons handelen mee gekleurd worden door
die levensbeschouwing. Veel mensen ontlenen extra kracht aan hun
godsdienst om de juiste weg te blijven bewandelen. Bij anderen is
hun hele levenshouding sterk bepaald door hun godsdienst. Gods-
dienst kan blijkbaar wel degelijk icts toevoegen aan de gewone
moraal.

Er ontstaat aldus een gemengd beeld. Enerzijds is moraal onder-
deel van een levensbeschouwing. Een godsdienst kan bovendien iets
toevoegen aan die morele normen, bijvoorbeeld extra kracht en een
eigen inkleuring. Maar anderzijds hoeven we voor concrete morele



24 VERKENNING

discussies zeker niet altijd te verwijzen naar die bredere levensbe-
schouwelijke inkadering, laat staan dat de godsdienst een onmisbare
fundering is voor de moraal. Geen strikte scheiding, maar ook geen
onlosmakelijke eenheid. Dat is het gemengde beeld dat het vertrek-
punt vormt voor de verdere discussie in deel II.

De overbeid: dienaresse Gods of van God los?

Mensen zijn sociale wezens. Ze leven niet helemaal los van elkaar,
maar samen. Dat doen ze in allerlei verbanden, maar het meest alge-
mene verband is dat van de politicke gemeenschap. Mensen zijn bur-
gers van een staat, en hebben functies in dat staatsverband. Ze zijn
burgemeester, ambtenaar, volksvertegenwoordiger en kiezer. Die
staat zorgt voor tal van belangrijke goederen, voor veiligheid, open-
baar vervoer, onderwijs. Al deze praktijken en organisaties samen
kunnen we de publieke sfeer noemen.

De politiek (ik gebruik dit begrip heel ruim) houdt zich bezig met
de organisatie van de publieke sfeer.!! Hoe krijgen we een rechtvaar-
dig en betaalbaar stelsel van sociale zekerheid? Hoe moet het onder-
wijs worden georganiseerd en gefinancierd? Hoe behoort een burge-
meester om te gaan met culturele en religicuze minderheidsgroepen
in de stad? Op welke wijze dient een burger gestalte te geven aan zijn
medeverantwoordelijkheid voor de samenleving?

De politiek kun je op heel veel manieren analyseren. Je kunt de
nadruk leggen op de machtsverhoudingen en strategische spelletjes,
of op de staatsrechtelijke en institutionele vormgeving van de publie-
ke sfeer. Je kunt ook kijken naar hoe (in)efficiént de politiek functio-
neert en naar hoe calculerende burgers politieke besluitvorming pro-
beren te beinvloeden. Elk van die benaderingen is op zich zinvol en
kan inzichten opleveren over hoe we de samenleving en de politick
beter kunnen laten functioneren. Ik richt me hier op de normatieve
kant van de politiek. Wat zijn de normen en waarden die richtingge-
vend moeten zijn voor de staatsinrichting, voor de wetgeving en het
overheidsbeleid? Of meer concreet: hoe dienen politicke organen en
ambtsdragers om te gaan met de problemen van de multireligieuze
samenleving? Met dit soort vragen komen we op het gebied van de
normatieve politieke theorie.

GODSDIENST, DE STEUNPILAAR VAN DE MORAAL? 25

Een normatieve politicke theorie kunnen we omschrijven als een
geheel van normatieve uitgangspunten en de concrete uitwerkingen
daarvan die voor de politieke en juridische instituties richtinggevend
moeten zijn. Dat omvat dus zowel heel algemene waarden als demo-
cratie en mensenrechten als ook concrete stellingnamen over uiteen-
lopende kwesties als het zicktekostenstelsel, terrorismebestrijding en
de subsidiéring van het bijzonder onderwijs. In het verlengde daar-
van kunnen we politieke filosofic omschrijven als de systematische
reflectie daarop.

De inhoudelijke normen van de politicke theorie zijn grotendeels
hetzelfde als die van de moraal, maar ook in sommige opzichten
anders. Zo mag een gewone burger andere mensen niet van hun vrij-
heid beroven en opsluiten, maar mag de staat dat soms wel. Mensen
mogen elkaar niet doodschicten, maar een politicagent mag dat in
bepaalde omstandigheden wel. Niet alleen mogen overheidsfunctio-
narissen dingen wel die gewone burgers niet mogen, het omgekeer-
de komt ook voor. In mijn persoonlijk leven mag ik natuurlijk
cadeautjes aannemen in ruil voor een vriendendienst, maar als een
burgemeester dit doet, is het al gauw corruptie. Een burger heeft het
recht om huwelijken tussen twee mannen moreel af te keuren, maar
een ambtenaar van de burgerlijke stand kan niet zonder meer weige-
ren om dergelijke huwelijken te sluiten.

Tussen de verplichtingen die volgen uit een politicke theorie en
iemands persoonlijke moraal kunnen dus spanningen bestaan. Een
vader heeft een morele verantwoordelijkheid tegenover zijn dochter
om haar te helpen bij het vinden van een huis, maar als hij toevallig
ambtenaar bij de gemeentelijke dienst huisvesting is, mag hij zijn
functie daarvoor niet gebruiken. En misschien is een burgemeester
overtuigd pacifist, maar hij moet toch de verantwoordelijkheid wil-
len dragen voor inzet van de ME. Die spanningen zijn onvermijdelijk,
omdat mensen nu eenmaal verschillende rollen hebben in het leven.
Elke rol brengt bepaalde morele verantwoordelijkheden met zich
mee.

Iemands moraal is verbonden met zijn levensbeschouwing, zo heb
ik eerder geschreven. Dit is niet anders voor een politicke theorie die
iemand aanhangt. Politicke stellingnamen over gelijkheid van man
en vrouw of over de inzet van het leger in Irak zijn geen losstaande
ideegn, maar hangen samen met achterliggende levensbeschouwelij-



26 VERKENNING

ke overtuigingen. Wie het ongeboren leven vanaf de conceptie als
volledig beschermwaardig ziet, zal in het publicke debat niet ineens
iets anders verdedigen.

De gedachte dat een politieke theorie, als geheel van politieke nor-
men, waarden en concrete stellingnamen, volledig los zou kunnen
staan van levensovertuigingen en dus ook van godsdienst, is daarom
absurd. Maar weer moeten bij deze algemene stellingname twee
kanttekeningen worden gemaake.

De eerste is dat een levensbeschouwelijke overtuiging niet de
grondslag hoeft te zijn voor cen politieke stellingname. Dat er een
verband is tussen twee opvattingen, betekent niet dat de ene de
grondslag dient te zijn voor de andere. Hiervoor gelden dezelfde
overwegingen als ik eerder voor moraal noemde, dat dit verband op
tal van manieren kan worden ingevuld en heel los en heel strak kan
zijn.

In het geval van de politick komt daar nog een overweging bij.
lemand kan voor zichzelf bepaalde morele en levensbeschouwelijke
overtuigingen hebben, maar kan er bewust voor kiezen die niet als
algemeen uitgangspunt voor de politiek te hanteren. Dat iemand
kiest voor een monogaam huwelijk met een partner van het andere
geslacht of afziet van het drinken van alcohol, betekent nog niet dat
deze overtuiging volgens hem ook in de wet moet worden vastgelegd.
Politiek in een pluralistische samenleving is immers ook gebonden
aan eisen van rechtsstaat en democratie. Daar horen ook vrijheids-
rechten bij zoals het recht om al dan niet te trouwen met een part-
ner naar keuze. Daarom zijn er vaak goede redenen om dit soort per-
soonlijke morele opvattingen niet in het recht om te zetten. Zo kun-
nen de eisen van een democratische rechtsstaat goede gronden zijn
om ondanks overwegende persoonlijke bezwaren tegen abortus en
euthanasie toch in te stemmen met een legalisering van beide. Het
omgekeerde kan overigens ook het geval zijn. Sommige juristen heb-
ben geen morele bezwaren tegen het verstrekken van een zelfmoord-
pil (de ‘pil van Drion’) aan hoogbejaarden die levensmoe zijn, maar
vinden het in het kader van de rechtsstaat onverantwoord om deze
pil juridisch mogelijk te maken.

Een tweede kanttekening is dat die levensbeschouwelijke achter-
grond voor heel veel normen niet echt relevant is. Een politieke theo-
rie als geheel is weliswaar niet levensbeschouwelijk neutraal, maar

GODSDIENST, DE STEUNPILAAR VAN DE MORAAL? 27

bepaalde concrete normen en waarden kunnen dat wel zijn. Niet alle
politieke keuzen zijn zo sterk levensbeschouwelijk geladen als die
rond euthanasie of het huwelijk. In sommige gevallen is dat omdat
ze gebaseerd kunnen worden op een overlappende consensus: binnen
alle levensovertuigingen zijn bepaalde gedragingen verwerpelijk.
Vaak kunnen normen en waarden voor de politicke sfeer ook los van
levensovertuigingen worden beargumenteerd. Dit geldt bijvoorbeeld
voor de waarden van de democratische rechtsstaat, inclusief de men-
senrechten.

Maar dit alles neemt niet weg dat er botsingen kunnen zijn tussen
een bepaalde politieke theorie zoals die tot uitdrukking komt in wet-
geving en overheidsbeleid, en de persoonlijke levensovertuiging van
sommige burgers. In sommige opzichten stuiten persoonlijke more-
le en levensbeschouwelijke overtuigingen op de wet of de politicke
cultuur. Dat was bijvoorbeeld het geval toen Nederland nog een
dienstplicht kende en sommige burgers overwegende bezwaren had-
den tegen het gebruik van geweld. Anderen zien het als hun religieu-
ze plicht om hun haren met een hoofddock of een tulband te bedek-
ken, terwijl er voor hun functie een bepaalde ambtskleding is voor-
geschreven, zoals bij rechters het geval is. Sommige bevolkingsgroe-
pen menen dat het woord van God of van Allah uitgangspunt dient
te zijn voor de politick en het recht, terwijl een ander deel van de
bevolking dat niet vindt (of een andere opvatting heeft over war uit
dat woord volgt).

Dit type conflicten is niet alleen in Nederland, maar overal in de
wereld bron van maatschappelijke spanningen. Specifiek voor
Nederland en een aantal andere landen is dat we dit debat voeren
binnen het kader van de democratische rechtsstaat en op basis daar-
van tot een oplossing proberen te komen.

Het confronteert zowel de burgers als de overheid met ingrijpen-
de vragen. Voor de burgers is de vraag hoe zij omgaan met conflic-
ten en spanningen tussen hun eigen levensovertuiging en de in wet-
geving en beleid neergelegde politicke normen en waarden. Sommi-
ge immigranten worstelen hiermee: zijn zij bereid om hun godsdien-
stige overtuiging te herzien in het licht van de Nederlandse kleding-
voorschriften voor rechters of het verbod op vrouwenbesnijdenis en
cerwraak? Kunnen zij hun levensovertuiging kritisch herzien en aan-
passen, of is het uiteindelijk voor hen, net als ecuwen terug voor



28 VERKENNING

Luther, een kwestie van ‘Hier sta ik, ik kan niet anders’? Te gemak-
kelijk lijkt in het huidige klimaat als vanzelfsprekend te worden aan-
enomen dat alleen de eerste mogelijkheid bel is.!2 D
g gelijkheid acceptabel is.'* Daarmee
vergeten we dat de Nederlandse staat nu juist zijn oorsprong vindt in
de gedachte dat men soms op religieuze gronden het eigen geweten
hoger mag en moet stellen dan het overheidsgezag. Het Wilhelmus
eindigt immers niet voor niets met de woorden:

Voor God wil ik belijden
en zijne grote macht,

dat ik te genen tijden

den koning heb veracht,
dan dat ik God den Here,
de hoogste Majesteit,

heb moeten obediéren

in der gerechtigheid.

Voor de overheid roepen deze conflicten een andere vraag op: in hoe-
verre kan men rekening houden met de levensovertuiging van de
burgers? Wat is voor een democratische overheid wezenlijk en niet-
onderhandelbaar en wat niet? Gelijkheid van man en vrouw is een
wezenlijk ideaal, maar betekent dat in concreto ook dat men hoofd-
doekjes moet verbieden? Moet er ruimte zijn voor aparte zwemlessen
voor meisjes, wanneer sommige bevolkingsgroepen overwegende
religieuze bezwaren hebben tegen gemengde zwemlessen? De vraag
aan politick en recht is hoe men om wil gaan met botsende opvattin-
gen van levensbeschouwelijke en morele aard. Laat men ruimte voor
erkenning van gewetensbezwaren tegen de militaire dienst? Maakt
men het mogelijk dat vrouwen met een hoofddoek griffier worden?
Sterker nog: biedt men misschien positieve ondersteuning aan gods-
dienstige groepen, bijvoorbeeld door geestelijke raadslieden in het
leger of in ziekenhuizen te ondersteunen?

Dit zijn de dilemma’s die vooral in deel III centraal zullen staan.
In dit hoofdstuk ging het om een eerste begripsmatige verkenning.
Wat is moraal, politick en levensbeschouwing en hoe kunnen die
drie zich tot elkaar verhouden? Daaruit zijn in ieder geval twee extre-
men naar voren gekomen die onhoudbaar zijn. De eerste is dat er
altijd een directe lijn moet zijn van levensbeschouwing naar moraal

GODSDIENST, DE STEUNPILAAR VAN DE MORAAL? 29

en politiek, zodat de levensbeschouwing onverkort de grondslag is
voor wetgeving: de sharia of de bijbel als grondslag voor het recht.
Of zoals de SGP het formuleert: de overheid is dienaresse Gods. Dat
is één manier om het verband te construeren, maar zeker niet de enig
mogelijke. De gedachte dat erkenning van de rol van godsdienst
door de staat meteen moet inhouden dat de opvattingen van ortho-
doxe moslims of christenen in wetgeving worden vastgelegd, is dus
een overdreven schrikbeeld dat onnodig angstgevoelens oproept.
Maar even absurd is de gedachte dat we godsdienst geheel uit de
politieke sfeer kunnen uitbannen. Het kan niet, want levensbeschou-
wing en politiek staan niet helemaal los van elkaar.

Daarmee is het speelveld een klein beetje ingeperkt, maar er zijn
nog veel manieren over om dat verder in te vullen. Er zijn tal van
spanningen, juist omdat levensbeschouwing, moraal en politiek niet
een monolithisch geheel zijn. Dat is al zo in theorie, maar in de prak-
tijk krijgen de spanningen pas echt een gezicht. Daarom wil ik eerst
nagaan hoe het komt dat morele problemen momenteel zo sterk de
voorpagina’s van de kranten bepalen. Waarom zijn normen en waar-
den zo’n hype?



2. Een snel veranderende samenleving

Movele crisis?

Rond het debat over normen en waarden hangt een sfeer van crisis
en ondergang. Onze decadente samenleving bevindt zich in een ern-
stige morele crisis, aldus Paul Cliteur.! Veel schrijvers hebben het
over normvervaging, verval van normen en waarden, morele verloe-
dering. Tweederde van de bevolking vindt dat de opvattingen over
gedrag en zeden steeds meer achteruitgaan.”

Nu zijn dergelijke geluiden van alle tijden.? Direct na de Tweede
Wereldoorlog was er de zorg om de losgeslagen jeugd, in de jaren
zestig waren het de hippies en de nozems. Rond 1980 kwam Van Agt
met zijn pleidooi voor een ethisch reveil. Dit soort voorbeelden van
morele verontrusting komen in elke generatie voor. Wanneer we ver-
der teruggaan in de tijd zijn ook in de jaren twintig en dertig van de
vorige eeuw en rond 1900 vergelijkbare gevoelens van morele crisis
te vinden.

De Wetenschappelijke Raad voor het Regeringsbeleid heeft naar
aanleiding van de recente discussie een mooi en gedegen rapport
geschreven. Hieruit blijkt duidelijk (zoals dat ook al uit veel eerdere
studies bekend was) dat het onzin is om in termen van normverval
te spreken. Voor een algemene morele achteruitgang is geen empi-
risch bewijs. Integendeel, de steun voor de kernwaarden van demo-
cratie en rechtsstaat is groot en lijkt zelfs licht toe te nemen. Ook de
deelname aan vrijwilligerswerk is onverminderd hoog. En er is een
hoge mate van overecenstemming over gedragsnormen.

Toch moeten we het gevoel van morele crisis, dat blijkbaar vrij
breed leeft, serieus nemen. In zijn rapport biedt de WRR cen aantal
verklaringen, waarvan ik er hier twee noem. Ten eerste blijkt dat
naarmate mensen ouder worden ze negatiever oordelen over de ont-
wikkeling van normen en waarden en over veiligheid.# Dat betekent
dat als mensen ouder worden ze de neiging hebben om morele ver-
anderingen negatiever te beoordelen — ook wanneer de morele ont-

EEN SNEL VERANDERENDE SAMENLEVING 31

wikkeling feitelijk niet negatief is. Bovendien zijn we sinds de jaren
zestig allemaal gemiddeld pessimistischer geworden. Niet de werke-
lijkheid, maar de individuele psychologie is dus verantwoordelijk
voor de gedachte van moreel verval. Moreel verval ‘is only in the eye
of the beholder’.

Een tweede verklaring is dat we moreel gevoeliger en zekerder over
onze opvattingen zijn geworden sinds de jaren zestig. We accepteren
veel minder wat het lot ons brengt. En we accepteren ook veel min-
der dat anderen fouten maken waar wij schade van ondervinden.

Aldus ook de filosoof Gabriél van den Brink:

Er is wel degelijk een werkelijke toename van criminaliteit, maar tegelij-
kertijd werden we de afgelopen dertig jaar gevoeliger voor lichtere vor-
men van overlast. Juist doordat er in het sociale verkeer meer aandacht is
gekomen voor respect en gelijkwaardigheid, stijgt de kans dat iemand
zich verkeerd bejegend voelt. De omgang met vrouwen en andere ‘min-
derheden’ wijst op hetzelfde: bepaalde gedragingen die vroeger vrij nor-
maal waren, worden vandaag de dag als kwetsend opgevat. Anders

gezegd: de onvrede neemt toe, omdat we hogere normen aanleggen.5

Deze analyse wordt bevestigd door de recente studie Kiezen voor de
keudde.® Daarin wordt op basis van empirische studies gesteld dat we
in Nederland juist uniformer en zekerder zijn geworden in onze
morele opvattingen. Na de verwarring en onzekerheid van de jaren
zestig en zeventig is een nieuwe consensus gegroeid. Het gevolg van
die nieuwe zekerheid is ook dat we minder verdraagzaam zijn ten
opzichte van mensen met afwijkende opvattingen.

Op een aantal punten is er inderdaad sprake van morele vooruit-
gang in onze opvattingen. Misschien niet altijd in ons gedrag, maar
wel in onze opvattingen. De positie van vrouwen is natuutlijk nog
steeds niet gelijkwaardig aan die van mannen in onze samenleving,
maar is in de afgelopen honderd jaar wel geweldig verbeterd. Vijftig
jaar geleden werden vrouwen door hun huwelijk nog juridisch han-
delingsonbekwaam. Iets soortgelijks geldt ook ten aanzien van onze
houding ten opzichte van homoseksualiteit. Ook daar bestaan nog
steeds wel vooroordelen en discriminatie, maar veel minder dan
vroeger. Of om nog twee voorbeelden te noemen: onze omgang met
dieren en de internationale mensenrechten. Rond beide thema’s zijn



32 VERKENNING

verschuivingen in onze opvattingen en onze praktijk, ook vaak juri-
disch. De toegenomen bescherming van proefdieren en dieren in de
bio-industrie gaat velen misschien nog niet ver genoeg, maar is
natuurlijk wel een geweldige vooruitgang.

Mede dankzij de televisie zijn we ook gevoeliger geworden voor
mensenrechtenschendingen elders in de wereld. We zijn niet altijd
meer bereid om ons daarbij passief neer te leggen. Dictatoren als
Pinochet, Milosevic, Saddam Hoesscin — ze kunnen niet meer vrijuit
gaan en lopen het risico om voor de rechter te komen. Onze opvat-
tingen verschuiven dus, ook al houdt de praktijk daar niet altijd gelij-
ke tred mee. Dat betekent dat we ons nu druk maken over zaken
waar mensen vijftig jaar geleden zich niet of nauwelijks aan stoorden.

Dergelijke factoren spelen zeker een rol bij de negatieve lading van
het debat over normen en waarden. We ‘pikken’ veel minder van
elkaar en van de overheid. Het is goed dat altijd in ons achterhoofd
te houden. Maar dat is natuurlijk maar een deel van het verhaal. Er
zijn wel degelijk ook reéle morele en maatschappelijke problemen.
Bepaalde vormen van normoverschrijdend gedrag zijn toegenomen
in de afgelopen decennia, zoals vormen van geweldscriminaliteit,
sommige verkeersovertredingen en onfatsoenlijk gedrag. Daarnaast
zijn er diverse andere problemen met een sterk ethisch karakter, bij-
voorbeeld als gevolg van de introductie van gentechnologie en infor-
matictechnologie, De vraag is dan of er bepaalde algemene oorzaken
zijn die bij deze veranderingen een rol spelen.

Om daarop een antwoord te geven, wil ik in dit hoofdstuk een
aantal veranderingen in de samenleving schetsen. Daarna kunnen we
in de volgende hoofdstukken nagaan, wat dit betekent voor de
omgang met morele vragen en voor de rol van de kerken en de staat

daarbij.

Individualisering

Een groep Tilburgse sociologen, Peter Ester, Loek Halman en Ruud
de Moor, heeft in samenwerking met wetenschappers in andere lan-
den jarenlang onderzoek gedaan naar waardenoriéntaties in Europa.”
De conclusies van hun studie komen grotendeels overeen met die
van het tien jaar later gepubliceerde WRR-rapport. Uit hun onder-

EEN SNEL VERANDERENDE SAMENLEVING 33

zoek in 1994 blijkt helemaal geen wijdverbreid proces van
normvervaging. Ook de veranderingen in waardenoriéntaties blijken
niet zo groot als verwacht. Dit speelt op allerlei terreinen. Zo blijkt,
in tegenstelling tot veelgehoorde klaagzangen, de belangstelling voor
politick en de feitelijke politicke participatie toegenomen — alleen uit
die participatie zich niet in traditionele partijpolitick maar in bij-
voorbeeld deelname aan actiegroepen. En zo worden de idealen rond
huwelijk en gezin wel anders — meer individualistisch — ingevuld,
maar aan een goed gezinsleven wordt onverminderd grote waarde
gehecht.

Voor algemene uitspraken over een postmoderne, versplinterde
samenleving of een calculerende burger met een consumptief inge-
steld ethos vinden de auteurs geen steun in hun onderzoek van de
werkelijkheid. Ester, Halman en De Moor zien echter wel één
wezenlijke verschuiving, die van een individualisering van waardeno-
riéntaties. Hun boek heet niet voor niets The Individualizing Society.
Volgens hen is er een tendens van individualisering constateerbaar,
niet alleen binnen Nederland, maar binnen heel West-Europa.®

Individualisering is een modewoord, waaraan zeer verschillende
invullingen worden gegeven. Het roept ook uiteenlopende waarde-
ringen op. Sommigen juichen het toe, omdat het de emancipatie van
het individu inhoudt. Voor anderen is het juist een van de voor-
naamste oorzaken voor de desintegratie van onze samenleving. En
recent werd door de schrijvers van het boek Kiezen voor de kudde
betoogd dat individualisering een mythe is.” Dit maakt het nodig
om eerst tot een heldere omschrijving te komen.

De Utrechtse ethicus Robert Heeger onderscheidt twee aspecten
aan individualisering van moraal.!® Individualisering kan allereerst
slaan op de grondslag van morele opvattingen, die steeds meer (ge-
acht worden te) berusten op een persoonlijke keuze. Minder dan
vroeger zijn sterke instituties als kerken, scholen, gezin, traditic en
overheid bepalend voor de morele overtuigingen van individuen.

Maar individualisering kan ook slaan op de inhoud van morele
opvattingen. Meer dan vroeger is de waarde van het individu en zijn
vrijheid en geluk de kern van de moraal en de persoonlijke verant-
woordelijkheid van het individu het uitgangspunt. De opkomst van
mensenrechten als een steeds meer internationaal aanvaarde verza-
meling van minimaal te respecteren normen is hiervan een uitdruk-



34 VERKENNING

king. De toegenomen tolerantie voor van het traditionele huwelijk
afwijkende levensstijlen is een ander voorbeeld van deze individuali-
sering.

Volgens de Tilburgse onderzoekers zijn beide vormen van indivi-
dualisering empirisch vast te stellen. Maar het boek Kiezen voor de
kudde plaatst hierbij vraagtekens. De gedachte dat burgers allemaal
geheel zelfstandig hun opvattingen ontwikkelen, los van groepen en
instituties, blijkt niet op te gaan. Mensen vertonen kuddegedrag.
Ook al denken ze dat ze zelf kiezen, in de praktijk blijke dat ze toch
precies hetzelfde kiezen als hun buurman of als andere leden van de
groepen waartoe ze behoren. Weliswaar hebben de zware gemeen-
schappen als kerk en gezin minder invloed op die keuzen gekregen,
maar daarvoor in de plaats zijn andere, lichtere gemeenschappen
gekomen. En het lijkt erop dat Nederlanders in de laatste jaren uni-
former zijn gaan denken en daardoor juist weer minder tolerant zijn
geworden ten opzichte van mensen met een afwijkende levensstijl,
zoals vrouwen met een hoofddoekje.

Ondanks deze terechte nuancering blijft er mijns inziens. sprake
van individualisering in beide genoemde betekenissen.!! Terwijl
vroeger de morele opvattingen van mensen bepaald werden door de
zuil en klasse waartoe men behoorde, is er nu de mogelijkheid van
een vrijere keuze. Dat mensen in de praktijk dan vervolgens allemaal
hetzelfde kiezen, doet daar niet aan af. Dat ze zich daarbjj in lichte-
re gemeenschappen van gelijkgestemden organiseren, evenmin. Een
gegeven blijft dat mensen het gevoel hebben dat zij geheel zelfstan-
dig hun morele opvattingen ontwikkelen en dat dat ook een gewel-
dige verworvenheid is. En bovendien is onmiskenbaar dat ze in de
inhoud van hun moraal het individu en zijn autonomie veel centra-
ler stellen dan vijftig jaar geleden. Beide vormen van individualise-
ring blijken alleen niet zo extreem doorgeslagen te zijn, als vaak
(vooral door conservatieve critici van de jaren zestig) wordt gesteld.

Beide vormen van individualisering hebben positieve en negatieve
kanten. Mijn stelling is dat bij beide de positieve kanten overheersen.
Kriticken op individualisering zijn vaak eenzijdig: men bekritiseert
alleen de schaduwzijden, maar negeert de positieve kanten. Sommige
politici en columnisten betreuren de vermeende uitwassen van het
individualisme, zoals het gebrek aan gemeenschapszin, en pleiten
voor cen herwaardering van de zingevende sociale verbanden. Zij

EEN SNEL VERANDERENDE SAMENLEVING 35

vergeten daarbij vaak dat die sterkere sociale samenhang van de jaren
vijftig voor velen zeer onderdrukkend was. Mensen met een afwij-
kende levenswijze hadden het in de kleinschalige dorpssamenleving
van vroeger bepaald niet gemakkelijk. De grotere keuzevrijheid van
de moderne burgers heeft ongetwijfeld nadelige gevolgen op sommi-
ge terreinen, maar is die vrijheid niet tegelijk een grote verworven-
heid van onze moderne cultuur, die juist ook heel veel mogelijkhe-
den biedt voor individuen en voor de samenleving als geheel?

De discussie moet dan ook niet zozeer gaan over de vraag of we
voor of tegen individualisering zijn. De vraag is hoe we er adequaat
op kunnen inspelen en bijvoorbeeld de negatieve kanten kunnen
tegengaan zonder de verworvenheden te verliezen.

Secularisering

Fen tweede belangrijke ontwikkeling is de secularisering. De maat-
schappelijke rol van de kerken is de afgelopen decennia in Nederland
(en elders in Europa) sterk veranderd. Veel mensen verlieten de ker-
ken. De maatschappelijke en politicke invloed van de kerken werd
geringer. Christelijke maatschappelijke organisaties kregen minder
macht en hun identiteit verwaterde.

Vanuit kerkelijke hoek wordt deze secularisering doorgaans
betreurd. Zo klaagde kardinaal Simonis dat katholicken te weinig
gehoorzamen.'? Het pauselijke document Ecclesia in Europa spreckt
zelfs over een ‘sfeer die vergiftigd is door secularisme’.!3 Tk deel die
klaagzangen niet. Secularisering heeft veel positieve kanten, voor de
staat, voor de samenleving, maar ook voor de kerken. We hoeven
secularisering niet slechts te zien als een proces waarbij alles ‘minder’
wordt. In een geseculariseerde samenleving zijn er ook nieuwe moge-
lijkheden voor de kerken, maar die vereisen in verschillende opzich-
ten een nieuwe aanpak.

Secularisering is een proces in de samenleving, maar heeft ook
gevolgen voor de staat. In algemene zin houdt het in dat kerken en
godsdienst minder invloed krijgen op het maatschappelijk leven en
op de normen en waarden van de burgers. Voor de kerken is het
natuurlijk geen gunstige ontwikkeling dat steeds minder mensen
kerkelijk actief zijn. Maar je kunt het ook anders zien. Het behoren



36 VERKENNING

tot een kerk is niet meer een sociale vanzelfsprekendheid; toetreding
rond je achttiende (of voor katholicken zelfs nog eerder) is niet meer
een automatisme. Mensen moeten bewust kiezen voor een lidmaat-
schap en kunnen dat tegenwoordig ook in alle vrijheid doen. Deze
vrijheid is een grote verworvenheid van de secularisering. Ook de
verminderde greep op organisaties die publieke voorzieningen ver-
zorgen, zoals onderwijs en gezondheidszorg, hoeven we niet negatief
te beoordelen. Het is in een pluralistische samenleving ongewenst
dat een bepaalde groep een te sterke greep heeft op zulke voorzienin-
gen. In de verzuilde Nederlandse samenleving was dat zcker lokaal
maar al te vaak het geval.

Een uitvloeisel van die secularisering is dat kerken en godsdienst
ook minder invloed hebben op het overheidsbeleid en het recht. Dit
is vanuit een democratisch perspectief zonder meer positief. De over-
heid dient los te staan van de kerkelijke macht; in een pluralistische
samenleving past geen staatskeuze voor bepaalde geloofsovertuigin-
gen. Het recht moet neutraal zijn ten opzichte van geloofsovertuigin-
gen. Ook daarom is het een goede ontwikkeling dat ons huwelijks-
recht niet langer gebaseerd is op traditionele christelijke overtuigin-
gen als de ondergeschiktheid van de vrouw of de veroordeling van
homoseksualiteit. Het is principieel onjuist dat de wetgever zich
baseert op een bepaalde geloofsovertuiging (of op normen die nauw
samenhangen met die geloofsovertuiging).

Met humanistische denkers als August Hans den Boef en Paul
Cliteur pleit ik daarom voor een consequente secularisatie van de
staat.' In de nieuwe Europese grondwet past, anders dan het
Vaticaan en Balkenende wilden, geen verwijzing naar christelijke uit-
gangspunten.'> Dat CDA-fractievoorzitter Maxime Verhagen in 2002
de terugkeer van de bede in de troonrede verdedigde door te verwij-
zen naar het belang van normen en waarden was ronduit bescha-
mend. Het was beledigend voor niet-christelijke burgers (alsof zij
geen besef van normen en waarden kenden), maar het was ook
schadelijk voor de overheid die door een associatie met een specifie-
ke godsdienst juist aan gezag verliest bij degenen die daar geen aan-
hanger van zijn.

Een lossere band tussen kerk en staat is — het klinkt misschien
vreemd — ook gunstig voor de kerken. Een duik in de geschiedenis
kan dit verhelderen. In 1928 publiceerde de remonstrantse theoloog

EEN SNEL VERANDERENDE SAMENLEVING 37

G.]. Heering De zondeval van het Christendom, een invloedrijk boek
dat in veel talen werd vertaald.!® Met de titel verwees hij naar de vier-
de eeuw na Christus toen het christendom eerst onder Constantijn de
Grote officicel werd erkend en later zelfs staatsgodsdienst werd. In
korte tijd veranderde de uiterst kritische houding tegenover de staat
en vooral tegenover geweld in een nauwe band met de staat en een
rechtvaardiging van de oorlog. Sindsdien waren kerk en staat nauw
verbonden. Qorlog werd voor christenen een gangbaar middel van
politick waartoe met regelmaat werd overgegaan — ook met een be-
roep op christelijke waarden. En ook op tal van andere terreinen legi-
timeerden kerken en christelijke organisaties te vaak een verwerpelijk
overheidsoptreden. In veel regio’s in Nederland is de geschiedenis nog
vers van een overmachtige katholieke kerk die te nauw verbonden was
met de lokale politick, of van het weinig tolerante optreden van de
protestantse partijen. Daarmee raakten de kerken verwijderd van hun
cigenlijke opdracht en verloren ze aan geloofwaardigheid.

De kerken kunnen niet terug naar de periode van voor deze ‘zon-
deval’ en dat moeten ze ook niet willen. Maar Heerings boek is een
nog steeds actuele waarschuwing voor de ontaarding van het chris-
tendom zodra het zich verbindt met staatsmacht. De thans optreden-
de ontkoppeling geeft de kerken en het christendom een nieuwe
kans. Ze kunnen aan geloofwaardigheid winnen naarmate ze minder
verbonden zijn aan macht en machtsmisbruik. Misschien — in ant-
woord ook op kardinaal Simonis — zijn mensen meer bereid om te
luisteren naar de kerken, naarmate die minder de pretentie hebben
dat ze gehoorzaamd moeten worden.

Dit is een veel te korte schets van hoe we tegen secularisering kun-
nen aankijken. In volgende hoofdstukken zal ik er nog uitgebreider
op ingaan. Maar in ieder geval hoop ik al wel aannemelijk te hebben
gemaakt dat secularisering, net als individualisering, in grote lijnen
als een gunstige ontwikkeling kan worden gezien, voor de samenle-
ving en de staat, maar ook voor de kerken.

Pluralisme en onoverzichtelijkheid

Nauw verbonden met individualisering en secularisering is het ver-
schijnsel van het toenemend pluralisme. In de afgelopen decennia is



38 VERKENNING

de rol van traditionele verbanden als gezin, kerk en buurt sterk ver-
minderd. Door de ontzuiling raakten mensen minder sterk veran-
kerd in de eigen zuil met al de daaraan gekoppelde organisaties en
sociale verbanden. Ook het veel complexer worden van de samenle-
ving speelt hierbij een belangrijke rol — denk bijvoorbeeld aan de
sterk toegenomen mobiliteit, nationaal en internationaal, en aan de
invloed van de moderne technologic zoals de informatica. Mensen
hebben steeds meer een veelheid aan sociale rollen en sociale netwer-
ken, waartussen weinig onderling verband bestaat. Kwam men in de
kleinschalige en verzuilde samenleving van vroeger steeds dezelfde
mensen tegen in het werk, de kerk, de sportvereniging, de school en
de politieke partij, tegenwoordig is er tussen die verschillende con-
texten veel minder overlap. Elk van die contexten kent weer andere
ethische codes en sociale verwachtingen.!”

Het resultaat is ook in dit opzicht iets wat men als individualise-
ring zou kunnen betitelen, alleen dan niet van waardenoriéntaties,
maar van de samenleving. Het individu is veel minder sterk ingebed
in traditionele sociale verbanden en ook minder bepaald door vaste
sociale contexten, en is in dit opzicht dus centraler komen te staan.
Niet alleen in moreel opzicht, maar ook in sociaal opzicht is de rol
van het individu groter geworden. Een vrouw kan nu kiezen of ze na
haar huwelijk thuis blijft om voor de kinderen te zorgen, terwijl dit
vroeger nauwelijks ecen keuze was. De armste groepen moesten wel
blijven werken omdat ze de inkomsten nodig hadden, terwijl voor
andere groepen de sociale en juridische normen juist betaald werk
voor de gehuwde vrouw afkeurden of zelfs onmogelijk maakten.

De samenleving is hierdoor op het eerste gezicht pluralistischer en
vooral onoverzichtelijker geworden. In de tijd van de verzuiling was
het pluralisme nog overzichtelijk, omdat het beperke bleef tot een
klein aantal zuilen. Nu zijn er veel meer groepen en overlappen die
clkaar.!® Een burger is gereformeerd en vrouw, PvdA-stemmer en lid
van de hockeyclub, advocaat en lid van de dierenbescherming. Op
internet heeft zij misschien zelfs soms een totaal andere virtuele iden-
titeit. In zo'n persoon komen tal van groepsidentiteiten samen. Bij
iedere burger is dat weer een andere mix. We kunnen dit een post-
moderne identiteit noemen — een intern pluralistische en steeds wis-
selende persoonlijke identiteit die is samengesteld uit veel verschil-
lende deelidentiteiten.

EEN SNEL VERANDERENDE SAMENLEVING 39

Dit is het gangbare verhaal van de postmoderne, gefragmenteerde
identiteit. Maar daar moeten wel enkele kanttekeningen bij geplaatst
worden. Vooral dankzij het al vaker genoemde boek Kiezen voor de
kudde is het inzicht doorgedrongen dat die fragmentering en dat plu-
ralisme misschien sterker in onze beleving bestaan dan in de werke-
lijkheid. Misschien hebben burgers een grotere keuzevrijheid gekre-
gen, maar ze blijken wel heel uniform allemaal hetzelfde te kiezen.
En in plaats van de sterke zuilen en verbanden van vroeger zijn er
lichtere gemeenschappen gekomen.

De analyse van Kiezen voor de kudde is overigens niet direct in
tegenspraak met de analyse van de WRR. Beide analyses erkennen dat
er een grotere variéteit aan vaak lichte, sociale verbanden is gegroeid.
De WRR benadrukt hiervan vooral de problematische kanten, terwijl
de uitkomst van Kiezen voor de kudde is dat de burgers met deze frag-
mentatie en lichtere gemeenschappen blijkbaar redelijk overweg
kunnen. Na een periode van verwarring worden ze weer zekerder van
hun morele opvattingen en bovendien gaan ze daarover ook steeds
uniformer denken.

Het is misschien wat speculatief om hier verdergaande conclusies
aan te verbinden. Maar het algemene beeld is toch helder. Burgers
hebben een grotere individuele verantwoordelijkheid gekregen en
hebben daarbij minder houvast aan traditionele verbanden van vroe-
ger. Na een periode van verwarring en experimenten lijkt er weer
sprake van een zekere stabilisatie. Mensen hebben zich vrijwillig aan-
gesloten bij nieuwe gemeenschappen, lichter van karakter, en vinden
daar de steun die ze vroeger in de sterkere verbanden vonden. En ze
hebben ook een manier gevonden om tegenover de verwarrende wer-
kelijkheid zich staande te houden en zich nieuwe normen en waar-
den (in aansluiting op die lichtere gemeenschappen) toe te eigenen
en daarnaar te leven. Met andere woorden: veel mensen hebben zich
alweer redelijk aangepast aan de grotere vrijheid en verscheidenheid
die in eerste instantie het gevolg was van de individualisering en de
secularisering.

Ik spreek hier te algemeen over ‘veel mensen’ of ‘de burgers’. Dat
is natuurlijk het gevolg wanneer je je baseert op brede empirische
studies. Maar dat neemt niet weg dat individuele burgers of bepaal-
de groepen burgers het met die nieuwe vrijheid en onoverzichtelijk-

heid wel degelijk heel lastig kunnen hebben. En bovendien zijn er



40 VERKENNING

nog twee verschijnselen die de verscheidenheid en onoverzichtelijk-
heid versterken.

Door de instroom van immigranten is er een nieuwe vorm van
pluralisme ontstaan. Er zijn culturen en godsdiensten bijgekomen
waarmee we als samenleving en als individuele burgers vaak weinig
ervaring hebben. Dat maakt het allemaal veel moeilijker om te bepa-
len hoe je met elkaar moet omgaan. Sommige joodse en islamitische
stromingen vinden dat je iemand van het andere geslacht geen hand
mag geven. Hoe reageer je daar dan op als Nederlander als je uitge-
stoken hand geweigerd wordt?

In een overzichtelijke samenleving ligt dat veel duidelijker vast.
Maar dit nieuwe pluralisme is niet alleen een probleem tussen groe-
pen, maar ook binnen groepen en individuen. Hoe verdraage
iemands homoseksualiteit zich met zijn islamitische achtergrond?
Opvallend is overigens dat die postmoderne identiteit die we voor
witte Nederlanders intussen vrij normaal vinden, zelden aan alloch-
tonen wordt verbonden. Aan allochtonen wordt vaak een klassieke
verzuilde identiteit toegeschreven en nog wel van de meest extreme
variant.!? Als iemand Marokkaan is, zal hij ook wel streng islamitisch
en antidemocratisch zijn en vrouwen en homo’s discrimineren. Alle
moslims worden geacht de invoering van de sharia te willen en hei-
melijk te sympathiseren met de jihad. Illustratief is de open brief van
Ayaan Hirsi Ali aan burgemeester Job Cohen, waarin ze hem verwijt
blind te zijn voor de ‘ware moslims’.2°

De samenleving is ook in andere opzichten veel onoverzichtelijker
geworden. Van een vrij kleinschalige gesloten en vrij homogene
samenleving met een sterk agrarisch karakter zijn we gegroeid naar
een sterk internationaal gerichte, post-industriéle en postmoderne
samenleving. Moderne technologie, internet, de Europese Unie en
de internationale mobiliteit van multinationale bedrijven — ze veran-
deren allemaal onze samenleving ingrijpend. In boeken over de
samenleving kan men dan ook ritsen van ‘ing’-woorden vinden, zoals
globalisering, informatisering, fragmentering. Dit alles maake het
samenleven veel minder overzichtelijk. Het is daardoor veel moeilij-
ker om te bepalen wat je morele en politieke verantwoordelijkheden
zijn in zo'n complexe onoverzichtelijke samenleving.

EEN SNEL VERANDERENDE SAMENLEVING 41
Dynamiek

Er is nog een kenmerk van onze samenleving dat ons leven onover-
zichtelijker maake en daardoor gevoelens van onzekerheid versterkt.
We leven in een heel dynamische samenleving. Overgeleverde nor-
men en waarden die we hebben gekregen van onze ouders, misschien
zelfs wel van de generatie daarvoor, zijn vaak niet meer toereikend.
Onze morele opvattingen ontwikkelen zich voortdurend, voor een
belangrijk deel omdat zich nieuwe situaties voordoen, waarmee onze
ouders nooit te maken hebben gehad. Maar soms ook los daarvan.

Al de ‘ing-woorden’ waar ik het hierboven over had, verwijzen
naar ontwikkelingen die vaak ingrijpende gevolgen hebben voor de
samenleving. Op elk van die ontwikkelingen moeten we reageren.
Ons leven en onze samenleving zijn aan een voortdurende verande-
ring onderhevig en dat vereist dat we flexibel zijn en met steeds wis-
selende contexten en nieuwe problemen kunnen omgaan.

De generatie die net na de oorlog geboren is, heeft in‘ haar leven
cen geweldige maatschappelijke en morele ontwikkeling meege-
maake. Denk aan de veranderde opvattingen over de gelijkheid van
man en vrouw, over de aanvaarding van ongehuwd samenwonen,
seks voor het huwelijk en homoseksualiteit. Maar denk ook aan de
veranderde normen rond opvoeding en gezag, rond drugs. Financiéle
ondersteuning van bejaarde ouders is dankzij de AOW zelden meer
nodig — iets wat in de interne familieverhoudingen belangrijke gevol-
gen heeft gehad. Op het gebied van medische ethiek is het paterna-
lisme van de arts vervangen door patiéntenrechten; abortus en eutha-
nasie zijn deels gelegaliseerd. Allemaal wezenlijke veranderingen in
de samenleving, die ertoe hebben geleid dat de meeste burgers hun
morele opvattingen vaak ingrijpend hebben herzien.

De samenleving verandert snel en dat betekent dat we onze more-
le opvattingen steeds moeten veranderen. Dit legt een geweldige la:'st
op de burgers — ze moeten steeds maar in ontwikkeling blijven en in
nieuwe situaties moreel of politiek naar het juiste antwoord zoeken.
Vroeger leck het zo dat je rond je twintigste je bc]angrijkste- morele
opvattingen wel gevormd had waaraan je de rest van je leven in grote
lijnen trouw kon blijven. Daar is nu geen sprake meer van.



42 VERKENNING

Wel veranderingen, geen verval

Onze samenleving is onderhevig aan snelle veranderingen. Het indi-
vidu is meer centraal komen te staan. De kerken, het gezin en de
buurt zijn meer op de achtergrond geraakt. Het in Nederland altijd
al sterke pluralisme is van karakter veranderd; er is tot op zekere
hoogte sprake van postmoderne fragmentatie. In plaats van de vroe-
gere gemeenschappen met een sterke onderlinge samenhang hebben
we lichtere gemeenschappen gekregen. Ontwikkelingen als globalise-
ring en informatisering en de vooruitgang in wetenschap en techno-
logie maken onze samenleving onoverzichtelijk. En dit is nog maar
een kleine greep uit allerlei veranderingen die ons voor nieuwe more-
le problemen plaatsen. Het wekt dus geen verbazing dat veel mensen
een gevoel van morele ontreddering hebben.

Maar het zou onjuist zijn om de conclusie te trekken dat er spra-
ke is van verval van normen en waarden. De WRR stelt terecht dat
daarvoor geen aanleiding is en ook andere sociaal-wetenschappelijke
studies trekken vergelijkbare conclusies. Op sommige punten is er
morele vooruitgang, terwijl er op andere punten cerder achteruit-
gang is. Onze opvattingen (en praktijken) rond gelijkheid van man
en vrouw, rond homoseksualiteit, zijn duidelijk verbeterd. Rond the-
mas als geweld, alcoholmisbruik of fatsoensnormen in de onderlin-
ge omgang is er eerder een achteruitgang. Maar over de hele linie
genomen is er geen reden om van moreel verval te spreken. Daarom
is het ook weinig vruchtbaar om de discussie over een aantal concre-
te problemen onder de algemene noemer van normen en waarden te
voeren.?!

De ontwikkelingen stellen ons wel voor een aantal ethische vragen
waar we mee moeten leren omgaan. Het verrassende is dat bij nade-
re analyse veel Nederlanders dat blijkbaar al heel redelijk kunnen. Ze
hebben vrij stevige morele overtuigingen en sinds de jaren zeventig
blijken die ook steeds meer te convergeren — althans wanneer we het
over de meerderheid van autochtone Nederlanders hebben. Er is dus
een duidelijke spanning tussen de realiteit waarin we ons meestal
redelijk redden en het breed levende beeld dat we in een diepe more-
le crisis zijn geraakt. Om dat gevoel van crisis te kunnen begrijpen,
moeten we eerst wat dieper ingaan op wat de genoemde kenmerken
van onze samenleving impliceren voor de ethick.

3. Een eigentijdse ethick

Geen rigide normen

Een eigentijdse moraal moet inspelen op de specifieke ‘l?e.nmerken
van onze samenleving. Zo niet, dan is de kans groot dat zij irrelevant
wordt. Een seksucle ethiek bijvoorbeeld die zich uitsluitend richt op
seksualiteit binnen een onontbindbaar huwelijk biedt weinig hou-
vast voor een samenleving waarin scksualiteit in veel meer vormen
wordt geaccepteerd. Wie ervan uitgaat dat morele normen alleen
maar betekenis kunnen hebben binnen een christelijke levensbe-
schouwing, miskent dat morele normen als nict-stelen vanuit heel
verschillende levensovertuigingen worden aangehangen. ‘

De grote onoverzichtelijkheid en diversiteit van de samenlejvmg en
de snelle ontwikkelingen die deze doormaakt, brengen met zich mee
dat een moraal bestaande uit een beperkt aantal eenvoudige, onver-
anderlijke regels niet volstaat. Natuurlijk blijven morele basisnormen
hun waarde houden, maar in veel meer gevallen dan vroeger geven
deze geen eenduidige oplossing.

Wanneer mensen veel verschillende maatschappelijke rollen ver-
vullen, gelden voor elk van die rollen specifieke morele Verantwoor-
delijkheden. De snelle ontwikkelingen in onze samenleving maken
het bovendien vaak onmogelijk om een beroep te doen op overgele-
verde morele normen. Wanneer de medische techniek het menselijk
leven bijna eindeloos kan rekken, ontstaan nieuwe morele'prob'l.e-
men rond levensbeéindiging. Klonen en computertechniek zijn
andere voorbeelden waarbij de overgeleverde basisnormen tekort-
schieten. Maar niet alleen de techniek zorgt voor veranderingen, ook
de veranderingen in onze economie en het overheidsbeleid doen dat.

Een voorbeeld is de verhouding tussen ouders en kinderen.
Studiefinanciering en AOW hebben de financiéle athankelijkheidsre-
laties tussen ouders en kinderen veranderd. Een grotere behoefte aan
privacy en zelfstandigheid, en vaak ook ecn groter geworden afstand
tussen de woonplaatsen van ouders en kinderen zijn andere factoren



44 VERKENNING

die de morele relaties tussen ouders en kinderen beinvloeden. Dit
alles maakt het moeilijk om in algemene termen over de wederzijdse
morele plichten tussen ouders en kinderen te spreken. In de loop van
een leven veranderen de omstandigheden bovendien vaak ingrij-
pend. Mensen verhuizen, hun behoefte aan zorg en ondersteuning
neemt cerst af en later weer toe. Een moraal moet met die verande-
ringen mee ontwikkelen.

Om misverstanden te vermijden: dat betekent niet dat de ethiek
zich kritiekloos aanpast aan de veranderende omstandigheden. Dat
is nu juist het risico indien er onvoldoende expliciet wordt stilgestaan
bij de veranderingen en men deze min of meer passief over zich heen
laat komen. De kans is groot dat men dan te lang vasthoudt aan ach-
terhaalde normen, die uiteindelijk niet houdbaar blijken en dat men
dan teleurgesteld het geloof in morele uitgangspunten helemaal
kwijtraakt. Rigide dogmatisme slaat dan om in cynisme en relativis-
me. Fen levende ethiek, dat wil zeggen cen reflectie over moraal die
mensen ccht iets te zeggen heeft, moet mee veranderen met hun situ-
atie, maar ook kritische distantie blijven houden ten opzichte van die
situatie.

Hogere eisen, minder houvast

Elk van de in het vorige hoofdstuk genoemde ontwikkelingen heeft
implicaties voor de manier waarop we onze moraal vormgeven en
daarover nadenken. Ze maken niet alleen dat ethick belangrijker is
geworden, maar beinvloeden ook wat voor soort ethick we nodig
hebben. Want die veranderende samenleving vraagt om een andere
manier van omgaan met morele vragen.

De individualisering is de meest ingrijpende verandering. Het legt
een grote verantwoordelijkheid bij de individuele burger. De medi-
sche ethick bijvoorbeeld was zo'n vijftig jaar geleden heel paternalis-
tisch. Niet de patiént besliste wat goed voor hem was, maar de arts.
Vaak werd zelfs de diagnose niet eens meegedeeld tot het niet meer
te ontkennen viel. Tegenwoordig heeft de patiént het recht om zelf
te beslissen. De arts informeert de patiént, en die moet beslissen. En
dat over vaak heel ingrijpende beslissingen die iemand doorgaans
maar één keer in zijn leven hoeft te nemen. De zwangere vrouw moet

EEN EIGENTIJDSE ETHIEK 45

zelf beslissen of zij prenatale diagnostiek wil; de kankerpatiént of hij
de behandeling wil voortzetten of niet. Dat kan een kwestie van
leven of dood zijn.

Al dat soort vragen werd vroeger door anderen beslist: door de
wetgever, door de staat, of door de arts. Of er was een gedeelde chris-
telijke moraal waarop een beroep gedaan kon worden. Als individu
een antwoord vinden op dit soort vragen is vooral een probleem bij
eenmalige beslissingen waar iemand helemaal geen ervaring mee
heeft en waar iemand hopelijk ook geen ervaring mee kan opdoen,
zoals vragen rond euthanasie. Daar kun je je nooit goed op voorbe-
reiden, laat staan dat je het in de praktijk kunt leren. Het feit dat
mensen in hun opvattingen rond dit soort zaken steeds meer kudde-
gedrag vertonen, doet aan die opdracht tot individuele verantwoor-
delijkheid niets af. We worden in onze samenleving gedwongen tot
keuzevrijheid. Ook al maken we daarin dezelfde keuzes als onze
buren, het is wel een verantwoordelijkheid die uiteindelijk op onze
eigen schouders rust.

De secularisering ligt in het verlengde van de individualisering.
Als een kerk heldere normen biedt over hoe te handelen bij allerlei
moeilijke situaties, of wanneer pastores zwaarwegende adviezen
geven, heeft de gelovige houvast. Die steun (overigens zeker niet
alleen positief te waarderen!) valt door de secularisatie weg — de bur-
ger moet het helemaal zelf opknappen. Ook wanneer een kerk wel
heldere standpunten aandraagt, helpt dat weinig, omdat het gezag
van die kerk sterk afgenomen is. Maar het is niet alleen de inhoude-
lijke steun die kerken boden, die weggevallen is. Ook de onderlinge
sociale steun en de inbedding van morele overtuigingen in een hel-
dere levensovertuiging boden houvast. In allerlei opzichten staan
mensen door de secularisering er meer alleen voor.

Het sterke pluralisme en de grote onoverzichtelijkheid van de
moderne samenleving versterken de effecten van de individualise-
ring. Daarnaast betekent het dat er een veel grotere variatie is aan
problematische situaties. Omdat elke volgende situatie weer anders
is, helpt het vaak weinig om allerlei regels te formuleren. Bovendien
houdt het pluralisme in dat we vaker worden geconfronteerd met
botsingen tussen onze normen en waarden. Die botsingen spelen
tussen groepen met verschillende opvattingen (vooral door de
opkomst van de multiculturele samenleving), maar vaak ook binnen



46 VERKENNING

één individu. De verantwoordelijkheid als partner of ouder botst dan
met de verplichtingen tegenover het werk. Of de verwachtingen die
de allochtone cultuur heeft over hoe vrouwen zich moeten gedragen,
botsen met de normen die binnen de universiteit gelden voor stu-
denten. Mensen bevinden zich dan in een voortdurende spagaat om
aan al die normen recht te doen.

De sterke dynamiek maakt het nog moeilijker om moreel houvast
te vinden in heldere regels. In cen snel veranderende samenleving
werke het niet om met een moraal die vooral bestaat uit regels de
problemen te lijf te gaan. Want die regels raken al snel achterhaald.
Als we nu bijvoorbeeld heldere regels ontwikkelen voor de morele
vragen die de snel toenemende genetische kennis opwerpt, dan zul-
len die regels al snel weinig meer waard zijn. Voor de nieuwe situaties
waar we over Vijf, tien of twintig jaar mee geconfronteerd worden,
bieden ze dan geen houvast of blijken ze toch niet tot de juiste oplos-
singen te leiden. Een sterke focus op morele regels werkt dus in een
snel veranderende samenleving niet. Het biedt te vaak geen ant-
woord voor nieuwe onvoorziene situaties, of het verkeerde antwoord.

Het traditionele denken in termen van relatief scherp omschreven
morele regels en plichten past dus niet bij een dynamische samenle-
ving. Ethiek is een voortdurend groeiproces. Moraal is niet een setje
morele normen die je eenmaal op je achttiende op catechisatie of op
school leert en waar je voor de rest van je leven genoeg aan hebt. We
hebben een vorm van permanente morele educatie nodig. Een mens
moet zich voortdurend blijven ontwikkelen in zijn ethisch denken, en
in staat zijn om morele opvattingen aan te passen aan nieuwe situaties.

De gemeenschappelijke teneur is intussen duidelijk. De individu-
alisering legt een grote verantwoordelijkheid bij de burger. Dar kan
ook een grote last zijn. Hij heeft minder houvast aan overgeleverde
normen en waarden omdat die vaak niet toegesneden zijn op de
nieuwe situaties. Bovendien heeft hij minder steun aan instituties
zoals de kerken en de staat. Het pluralisme en de onoverzichtelijk-
heid maken dit gebrek aan houvast nog eens extra problematisch,
omdat uit de verschillende morele tradities soms tegenstrijdige aan-
bevelingen komen. Alle genoemde ontwikkelingen werken dus in
dezelfde richting. Er worden in moreel opzicht steeds hogere cisen
gesteld aan de individuele burgers en ze hebben daarbij steeds min-
der houvast en ondersteuning.'

EEN EIGENTIJDSE ETHIEK 47

Bovendien hebben de genoemde ontwikkelingen ook invloed op
de manier waarop mensen met moraal omgaan. In een‘dynan.lische
en complexe samenleving is de inhoud van de moraal niet te vinden
in een duidelijke set van eenmalig geinternaliseerde normen. De
inhoud dient zo te zijn dat er meer gevoeligheid is voor de gr.(.)te ver-
scheidenheid aan contexten. Bovendien dient er ruimte te zijn voor
verdere ontwikkeling.

Samenvattend kom ik aldus tot een aantal eisen waaraan een
eigentijdse ethiek moet voldoen. Zij moet meer gericht zijn‘op a(fl.’l-
terliggende waarden dan op strikte regels. Zij moet dynamisch zijn
en flexibel kunnen inspelen op uiteenlopende situaties. Dat'betekent
dat er niet primair gestreefd moet worden naar algemene uitspraken
die altijd en onbetwijfelbaar waar zijn, maar naar cen voo.rtdl.lrende
kritische toetsing en verdere ontwikkeling van ethische inzichten.
Daarbij moet recht gedaan worden aan de grotere morele verant-
woordelijkheid van het individu.

Onzekerbeid, pluralisme en gedragsproblemen

In debatten over normen en waarden wordt vaak van alles op een
hoop gegooid. Dat is weinig vruchtbaar. De vraag hoe we zinloos
geweld kunnen tegengaan, hecft een heel ander karakter dan de vraag
wanneer euthanasie gerechtvaardigd is. Wildplassen en Zwar?l]de'n
zijn natuurlijk niet vergelijkbaar met thema's als vrouwenbesmj(.iems
of eerwraak. Daarom wil ik drie soorten problemen onderscheiden.
In elk van deze typen problemen speelt de individualisering een
belangrijke rol, maar sommige van de andere genoemde ontwikke-
lingen komen juist bij specificke problemen sterker naar voren.

1. Onzekerbeid en onduidelijkbeid ‘ )

De eerste categorie is die waarin normen en waarden inhoudelijk
onzeker of onduidelijk zijn. Daarbij kunnen we denken aan vragen
in de bio-ethiek, maar bijvoorbeeld ook aan de vraag wat een barm-
hartige omgang met vreemdelingen precies inhoudt. Hoe kunnen we
reageren op de concrete hulpbehoefte van de ander? In deze ca.tego—
rie gaat het vooral om allerlei vragen die rijzen door v.erandermgen
in de samenleving en in wetenschap en techniek. Nieuwe vragen



48 VERKENNING

waarop de bestaande morele kaders geen helder antwoord bieden.
De snelle dynamiek in onze samenleving en de grote complexiteit
zijn in het ontstaan van deze problemen een wezenlijke factor.

Wat hiervoor nodig is, is in de eerste plaats ethische studie, bezin-
ning en discussie. De onhelderheid en onzekerheid moeten we ver-
helderen. Rond deze vragen kunnen ethici zinvolle bijdragen leveren.
Zij kunnen uitgebreid en systematisch de problemen in kaart bren-
gen, mogelijke antwoorden doordenken en kritisch analyseren, en
met eigen voorstellen komen. Soms vervullen ethische commissies
een vergelijkbare rol.

Maar die ethici en die commissies geven slechts advies, een bijdra-
ge aan de discussie. Dat advies kan nooit in de plaats komen voor de
eigen oordeelsvorming van de wetgever, de beleidsmakers of de bur-
gers — athankelijk van op wiens bordje een bepaald probleem ligt.
Door de individualisering zal het vaker de burger zijn die de verant-
woordelijkheid heeft. Waar vroeger de arts besliste of de pastoor ver-
maande, is het nu de eigen verantwoordelijkheid van de burger. De
bijdragen van ethici (zoals dit boek ook zo'n bijdrage probeert te
zijn) reiken slechts materiaal aan, stof ter overdenking,

2. Pluralisme

Een tweede categorie is die waar mensen wel duidelijke normen en
waarden hebben, maar niet allemaal dezelfde. Op zich hoeft dat geen
probleem te zijn. Dat vrouwen uit orthodox-protestantse milicus
lange rokken dragen (waarmee hun geloofsovertuiging even herken-
baar is als die van moslima’s met hoofddoekjes), terwijl andere vrou-
wen in broeken of uiterst korte rokken lopen, is een pluralisme waar
uitstekend mee te leven valt. Hetzelfde geldt voor het naast elkaar
bestaan van verschillende morele opvattingen over seks voor het
huwelijk, alcoholgebruik of het eten van (bepaalde soorten) vlees. De
actuele conflicten spitsen zich vooral toe op pluralisme dat samen-
hangt met de multiculturele samenleving, op thema’s als de positic
van vrouwen en homo’s en de basisregels van een democratische
samenleving.

Hier is vooral een bezinning op de politieke uitgangspunten van
onze samenleving vereist. En dan niet cen bezinning waarbij de deel-
nemers zich al van tevoren ingraven in de ideologische loopgraven,
zoals op dit moment te veel gebeurt. Voor een deel gaat het om poli-

EEN EIGENTIJDSE ETHIEK 49

tiek-filosofische analyses. Hoe moeten de waarden van de rechtsstaat
geinterpreteerd worden in het licht van de nieuwe omstandigheden?
Past daarin wel of niet een rechter of een minister met een hoofd-
doekje? Voor een deel gaat het echter ook om effectiviteitsvragen,
waar vooral kenners en vertegenwoordigers van de betrokken cultu-
ren inzicht in kunnen verschaffen. Dat vrouwenbesnijdenis moreel
en juridisch verkeerd is, wordt in het publieke debat in Nederland
door niemand bestreden. De vraag is echter wat de meest effectieve
strategie is om dit kwaad uit te bannen. Sommigen geloven in een
harde aanpak met het strafrecht; anderen zijn sceptisch over wat het
strafrecht kan bereiken en zien meer in overleg en voorlichting.?

3. De last van het gedrag

De derde categorie is die waarin de normen en waarden wel helder
zijn en ook vrij breed geaccepteerd, maar waarbij ze onvoldoende
worden nageleefd. De WRR stelt terecht dat de voornaamste proble-
men uit het debat over normen en waarden hier liggen, op het ter-
rein van het gedrag.3 Mensen weten wel hoe het eigenlijk moet,
maar leven er niet naar. Dat kan te maken hebben met luiheid,
gemakzucht of eigenbelang of in klassieke termen met de ‘zwakheid
van het viees’.# Veel zinloos’ geweld hangt bijvoorbeeld samen met
overmatig alcoholgebruik, waardoor mensen de controle over zich-
zelf verliezen. Een groot deel van de kleine criminaliteit is verbon-
den met ernstige psychische problemen, alcoholgebruik of drugs-
verslaving.

Maar gedrag dat overlast geeft, is niet alleen te wijten aan gebrek
aan controle door alcohol, drugs of psychische problemen. Het komt
ook bij ‘gewone’ burgers voor, hoewel in belangrijke mate wel bij een
bepaalde groep, namelijk jonge mannen.

De WRR biedt een interessante verklaring hoe het komt dat het
gedrag voor zoveel problemen zorgt.”> Mensen houden zich door-
gaans aan normen om drie elkaar versterkende redenen. Ten eerste
omdat ze de normen internaliseren. De normen zijn een deel van
henzelf geworden en ze zijn ervan overtuigd dat het goed is deze nor-
men na te leven. Ten tweede door informele sociale controle. Andere
leden van de sociale groepen waarvan mensen deel uitmaken, beves-
tigen normen en wijzen mensen die de normen overschrijden
terecht. ‘Dat doe je gewoon niet.” Ten derde de formele controle,



50 VERKENNING

door mensen met gezag, zoals ouders (tot op zekere leeftijd), docen-
ten, conducteurs en politie. Deze drie factoren zijn allemaal nodig
om normconform gedrag te bewerkstelligen. Als een van de factoren
wegvalt, kunnen de andere twee het tekort vaak nog wel lange tijd
opvangen. Maar de kans is groot dat ook de kracht van de andere fac-
toren geleidelijk wordt aangetast. Het wegvallen van de conducteur
op de tram leidde in het begin nog niet tot meer zwartrijden. De
burgers hadden de norm dat je altijd een kaartje moest kopen vol-
doende geinternaliseerd en dit werd versterkt door de sociale contro-
le. Maar geleidelijk werden ook deze twee bronnen van normcon-
form gedrag aangetast en werd zwartrijden op de tram een gewoon
verschijnsel. De WRR stelt terecht dat het in zo'n situatie niet veel
helpt om slechts een van de drie bronnen te herstellen. De conduc-
teur terug op de tram draagt wel bij, maar werkt onvoldoende als
niet ook de andere bronnen worden aangepakt. En ook met een con-
ducteur op de tram kan het heel lang duren voor iedereen het weer
gewoon vindt om een kaartje te kopen.

De twee varianten van individualisering die ik eerder noemde,
spelen hierbij een belangrijke rol. Als mensen zelf hun moraal moe-
ten ontwikkelen, is het risico groter dat ze naar zich toe redeneren,
bewust of onbewust, en vaak op basis van eenzijdige waarneming van
de werkelijkheid. ‘Als anderen belasting ontduiken, mag ik het ook.’
‘Niemand heeft er last van als ik deze norm overtreed.” En het meer
centraal stellen van de mens in de inhoud van de moraal, kan dan al
snel leiden tot een te centraal stellen van zichzelf in de moraal. ‘Als
iemand aan mijn eer komt, kan hij een mes verwachten.’

Individualisering is een positief te waarderen ontwikkeling, maar
brengt wel duidelijke risico’s mee. Dit is er een van. De terugtreden-
de overheid en vooral het opkomen van het beeld van de calculeren-
de overheid spelen een aanvullende rol in het proces van gedragsver-
ruwing. De overheid doet minder en geeft daarbij ook nog het slech-
te voorbeeld. Als zelfs in de publicke sfeer calculeren het toonaange-
vende type denken wordt, waarom dan ook niet in het handelen van
burgers?

Dit type morele problemen vergt dus een inzet op vele fronten,
zoals ook uit het rapport van de WRR duidelijk wordt. Sociologen,
psychologen, antropologen, economen, beleidswetenschappers en
noem maar op hebben allemaal iets bij te dragen aan hoe we met

EEN EIGENTIJDSE ETHIEK 51

deze problemen moeten omgaan. Dit vergt vooral gedegen sociaal-
wetenschappelijke analyse van de afzonderlijke problemen, hun oor-
zaken en de mogelijke oplossingen.

Een voorlopige balans

Het wordt tijd voor een eerste balans. Door allerlei snelle ontwikke-
lingen wordt onze samenleving voor nieuwe morele en politicke pro-
blemen geplaatst. Ik heb een aantal ontwikkelingen geschetst en drie
typen problemen onderscheiden. Uit die schets rijst bepaald niet het
beeld op van een ernstige crisis, integendeel. Voor een groot deel gaat
het om problemen die er altijd zijn, maar die in onze samenleving
alleen sterker naar voren komen.

De eerste twee categorieén zijn de typen problemen waar de
inhoud van morele normen onhelder of controversieel is. Die onze-
kerheid en meningsverschillen trekken in de publiciteit veel aan-
dacht. Daardoor ontstaat al snel de indruk dat er sprake is van grote
morele verwarring in Nederland. Dat is echter een volstrekt verte-
kend beeld van de werkelijkheid. Uit alletlei studies blijkt steeds weer
dat over het overgrote deel van de normen en waarden in Nederland
een grote overeenstemming bestaat. De waarden van de democrati-
sche rechtsstaat worden door zeer grote meerderheden gedeeld. De
steun hiervoor lijkt volgens de WRR zelfs eerder toe dan af te nemen.
Hetzelfde geldt voor de steun voor meer concrete normen rond
belastingontduiking en fraude. De morele en politicke onzekerheid
betreft slechts een beperkt deel van onze moraal en dan voorname-
lijk dat deel dat geraakt wordt door de snelle veranderingen in de
samenleving.

Hetzelfde geldt voor het pluralisme als gevolg van de instroom van
immigranten met andere culturen en religies. De islamitische moraal
is slechts op enkele punten anders dan de christelijke of de humanis-
tische, en op die punten zijn overigens de moslims in ons land
onderling ook verdeeld. Dan gaat het vooral om de positie van vrou-
wen, om seksualiteit en om eer. Ook al zijn dat zeer wezenlijke pun-
ten, het zou verkeerd zijn om daaruit de conclusie te trekken dat de
islamitische moraal (of bijvoorbeeld de Turkse cultuur) als geheel in
strijd is met westerse waarden.



52 VERKENNING

Voor beide typen problemen gaat het vooral om de vraag welke
oplossingen inhoudelijk de beste zijn. Dat is een kwestie van bezin-
ning op principiéle morele en politicke uitgangspunten en nagaan
hoe deze in het licht van de concrete problemen het beste kunnen
worden uitgewerkt. Over deze vragen zullen we als samenleving en
als individuele burgers de komende jaren stevig moeten nadenken en
discussiéren. En daarbij moeten we steeds weer onze voorlopige con-
clusies proberen in de praktijk te brengen om vervolgens kritisch te
toetsen of de gewenste effecten worden bereikt. Hoe vind je daarvoor
de juiste inhoudelijke aanknopingspunten, hoe leer je om te gaan
met de onzekerheid en conflicten?

Het derde type problemen is van een heel andere aard. Daarbij is
de vraag vooral heel praktisch: hoe kunnen we onze samenleving zo
inrichten dat de overlast van het gedrag wordt verminderd? Allerlei
groepen en instanties hebben daarin een verantwoordelijkheid. Om
die problemen aan te pakken is vooral een zorgvuldige analyse per
deelprobleem nodig om na te gaan wat de meest effectieve manier is
om er mee om te gaan. Dat is iets waarbij het niet zozeer een kwes-
tie is van ethick of filosofie, maar van bijvoorbeeld sociologie en psy-
chologie. Helpt het om een stadsetiquette te ontwikkelen, of is dat
slechts symboolpolitiek? Welke rol kunnen buurthuizen spelen? Is
harder straffen wel of niet een oplossing?

Dit soort vragen valt grotendeels buiten het bestek van dit boek
(en van mijn filosofische competentie). Maar één aspect wil ik wel
naar voren halen. Een van de factoren waarop de WRR de nadruk
legt, is het internaliseren van normen. Hoe maak je normen en waar-
den tot de jouwe, tot een deel van jezelf, en hoe houd je het vol om
ernaar te leven? Dat is een kwestie van motivatie.

De motivatiec om moreel juist te handelen wordt voor een deel
bepaald door externe factoren zoals sancties en informele sociale con-
trole. Maar zij is ook deels athankelijk van de interne overtuiging en
dat raakt aan levensbeschouwing en godsdienst. Moreel verantwoord
handelen ‘kost’ vaak iets — een extra inspanning, afzien van bepaalde
niet eerlijk te verkrijgen voordelen. We hoeven daarbij niet meteen
aan de offers van heiligen te denken. We kennen in ons leven vol-
doende gewone voorbeelden waarin ons eigenbelang, onze gemak-
zucht of de druk van de omgeving ons ervan weerhouden om het
goede te doen. Tegen de kudde ingaan is vaak niet gemakkelijk. Dat

EEN EIGENTIJDSE ETHIEK 53

betekent dat mensen sterk gemotiveerd moeten zijn en blijven om
zich iets aan hun moraal gelegen te laten liggen. Een belangrijke
vraag is hoe deze motivatie gegarandeerd kan worden. Hoe kunnen
mensen het opbrengen om hun morele verantwoordelijkheid te
nemen?

Traditioneel hebben levensbeschouwingen en kerken hier iets te
bieden. Dat gebeurde door sancties of beloningen in het hiernamaals
in het vooruitzicht te stellen, maar ook door rituele praktijken als
schuldbelijdenis en biecht en door het inbedden van morele normen
in een levensbeschouwing waaraan men zich gecommitteerd wist.
Deze vraag naar de betekenis van levensbeschouwing en levensbe-
schouwelijke praktijken in de morele motivatie wil ik daarom mee-
nemen in het vervolg van dit boek.



4. Een nieuwe rol voor de kerken

Terug naar vroeger?

Wat betekent dit alles nu voor de kerken? Niet alleen de secularisa-
tie, maar ook de andere genoemde verschijnselen zorgen voor een
veranderende rol van de kerken op moreel gebied. Burgers laten zich
minder gelegen liggen aan gezaghebbende uitspraken van de kerken.
In samenhang met de toenemende onoverzichtelijkheid en het plu-
ralisme maakt dit het moeilijker om met algemene stellingnamen te
komen die voor iedereen bruikbaar zijn. Hoe kunnen de kerken in
deze nieuwe situatie ondersteuning bieden bij de omgang met more-
le vragen? Zowel politici als een deel van de bevolking verwachten
nog steeds morele leiding van de kerken. Kunnen zij die rol waarma-
ken of moeten we toe naar een andere?

Traditioneel was de rol van de kerken vaak die van moreel leids-
man. De dominee en pastoor vanaf de kansel of tijdens huisbezoek,
de synode of de paus in hun uitspraken, gaven aan hoe de individu-
ele gelovige moest leven. Misschien verwachten sommigen dat de
kerken nu weer op een dergelijke manier opkomen voor normen en
waarden. In onze samenleving zou echter een dergelijke bevoogden-
de rol niet meer goed aanslaan, althans niet wanneer de kerken ver-
der zouden gaan dan vrij algemene uitspraken waar niemand zich
cen buil aan kan vallen. Door de brede acceptatie van de eigen auto-
nomie, de keuzevrijheid, van burgers lijkt dat een gepasseerd station.

In deze omstandigheden hebben de kerken twee mogelijkheden.
De eerste is dat ze toch vasthouden aan de traditionele rol, waarin
kerkelijke voorlieden moreel leiding geven aan hun achterban. Het
lijkt erop dat dit de houding is van een deel van de katholicke bis-
schoppen. Als katholiecken niet bereid zijn het gezag van de paus en
de katholieke moraal te aanvaarden, moeten ze maar protestant wor-
den, aldus hulpbisschop De Jong van Roermond.! De eerderge-
noemde uitspraak van kardinaal Simonis, dat katholieken te weinig
gehoorzamen, wijst in dezelfde richting,?

EEN NIEUWE ROL VOOR DE KERKEN 55

Een dergelijke strategie is niet bij voorbaat kansloos. Individuali-
sering en secularisatie zijn niet overal in onze samenleving even sterk
doorgedrongen. Er zijn nog kleine groepen die een sterke onderlin-
ge sociale cohesie hebben en die groot gezag toekennen aan kerkelij-
ke voorgangers, aan het kerkelijk instituut en aan de bijbel en klas-
sicke belijdenisgeschriften. Men vindt deze groepen vooral in de
orthodoxe reformatorische hoek, maar ook bij sommige immigran-
tenkerken. Voor veel immigranten is immers de kerk ook in belang-
rijke mate een sociaal bindingsmiddel, nauw verbonden met hun
cultuur en hun hele identiteit. Voor deze groepen is het misschien
vooralsnog mogelijk dat de kerken vasthouden aan hun traditionele
rol. In de achterban van de rooms-katholicke kerk lijkt dit overigens
veel minder het geval. Betwijfeld moet daarom worden of het voor
de bisschoppen wel een verstandige strategie is, of dat het gevolg juist
zal zijn dat nog meer gelovigen de katholicke kerk verlaten. Zelfs in
de reformatorische rechtervleugel vertoont het hechte bouwwerk
scheuren. In de achterban van de sGP en in verschillende kerken in
die hoek staat de positie van de vrouw inmiddels ook ter discussie.

Een beweging terug naar de morele leiding van vroeger lijkt dus
voor de meeste kerken niet mogelijk. Maar het is ook om andere
redenen twijfelachtig. Een eerste bezwaar heeft te maken met de
geloofwaardigheid van de kerken. Hoe geloofwaardig zijn orthodoxe
kerken nog wanneer zij zeggen op te komen voor normen en waar-
den, terwijl ze zelf fundamentele democratische waarden schenden?
In veel kerken hebben vrouwen nog steeds geen gelijke rechten en
worden homoseksuele relaties achtergesteld. Verschillende kerken
hebben bovendien een weinig democratische kerkstructuur en cul-
tuur. Voorzover dat het geval is, denk ik dat die kerken weinig recht
van spreken hebben om aan anderen voor te houden hoe zij moeten
leven. Het vervelende is overigens dat deze conservatieve inslag van
sommige kerken voor de buitenwereld vaak het beeld van ‘de kerken’
bepaalt. Ook al is in de democratische linkervleugel van de kerken
homoseksualiteit volledig aanvaard en hebben vrouwen daar een
gelijkwaardige positie, deze beeldvorming straalt helaas ook op de
vrijzinnige kerken af. Zolang dit het geval is, kunnen kerken niet al
te hoog van de toren blazen.

Een tweede bezwaar is dat een rol als morele leiding mijns inziens
principieel moet worden afgewezen. De verantwoordelijkheid van



56 VERKENNING

ieder individu om zelf de eigen levenshouding en het eigen handelen
te bepalen kan niet meer worden overgenomen door anderen. Ker-
kelijke uitspraken waarin voor de eigen leden (laat staan voor buiten-
staanders) wordt aangegeven hoe zij moreel behoren te handelen,
passen niet in een principiéle aanvaarding van ieders autonomie. Op
deze wijze moeten de kerken zich niet met moraal bezighouden.

Dat brengt ons op de tweede optie. Die is dat de kerken de indivi-
dualisering en de secularisatie als gegeven aanvaarden. Dat betekent
dat ze accepteren dat individuen zelf hun morele opvattingen bepa-
len en dat officiéle kerkelijke standpunten daar geen overwegende
invloed op hebben. Wat kan dan hun rol nog zijn? Moeten ze hele-
maal zwijgen in morele zaken?

Dat lijkt me ook niet de juiste conclusie. Godsdienst heeft altijd
een morele dimensie. Die kan niet zomaar worden verwaarloosd.
Het christendom richt zich niet alleen op het zielenheil van de indi-
viduele gelovige; het heeft ook een maatschappelijke kant. Die kun-
nen individuele christenen, en die kunnen ook de kerken niet opge-
ven.

Individualisering vereist niet dat de kerken zich helemaal niet
meer met moraal bemoeien. Integendeel, door de individualisering is
hun ondersteuning misschien wel meer nodig dan ooit, alleen zal dat
anders moeten gebeuren dan vroeger. Mensen hebben minder hou-
vast aan overgeleverde traditionele normen, of aan instituties als staat
en kerk die hen voorschrijven hoe te handelen. Kerken kunnen daar-
om hulp bieden bij het dragen van die toegenomen morele verant-
woordelijkheid. Niet door hun leden de wet voor te schrijven, maar
wel op andere manieren.

Dat vergt een andere wijze van optreden van de kerken. In een
seculiere samenleving beoordeelt men het kerkelijk geluid op basis
van de kwaliteit van de argumenten. Er wordt niet meer naar de ker-
ken geluisterd vanwege hun grote achterban of het gezag van de lei-
ders, maar omdat (en voorzover!) zij een inhoudelijk goed onder-
bouwde bijdrage leveren. Kerken kunnen de morele bezinning van
hun leden en van anderen bevorderen door met kwalitatief goede
discussiebijdragen te komen. Niet als een voorgeschreven opvatting,
maar als gedachten ter overweging. Ze kunnen de ethische bezinning
stimuleren door gesprekken over morele kwesties te bevorderen.

EEN NIEUWE ROL VOOR DE KERKEN 57

Belangrijker nog is dat ondersteuning niet alleen hoeft te gebeu-
ren door het spreken van de kerk of door het bespreken van ethische
vragen binnen de kerk. Er zijn tal van andere manieren waarop ker-
ken mensen kunnen ondersteunen bij het dragen van hun morele
verantwoordelijkheid. Een kerk is ook liturgie, pastoraat, diaconaat,
jongerenwerk en nog veel meer. Het is niet verstandig om de rol van
de kerken rond ethiek alleen te beperken tot het spreken of bespre-
ken.

Ruimte voor verscheidenheid en ontwikkeling

Wat kunnen we uit de eerdere analyse van onze samenleving aan
eisen halen waaraan kerken moeten voldoen? Voor alle duidelijkheid:
het gaat me hier, als ethicus, alleen om de rol van kerken in morele
thema’s — ik bied hier zeker geen omvattende visie aan over de ‘kerk
van de toekomst’. Elk van de in hoofdstuk 2 besproken ontwikkelin-
gen heeft ook implicaties voor hoe de kerken hun rol in de huidige
samenleving kunnen vervullen.

Een eerste eis is dat de kerken recht doen aan individualisering.
Kerkleden bepalen zelf hun morele overtuigingen. Ze zijn best bereid
te luisteren naar de kerken als die iets zinvols bieden, maar zijn zeker
niet bereid zonder meer te gehoorzamen. In hun manier van spreken
dienen de kerken daar rekening mee te houden. Voorzover ze al
expliciete uitspraken doen op moreel terrein, moet dat doorgaans in
de vorm van gesprekshandreikingen zijn, met goed onderbouwde
overwegingen. De primaire taak van de kerken is dan het bespreek-
baar maken, het ondersteunen van de ethische bezinning van de
kerkleden.

De individualisering betreft ook de inhoud van de moraal. Dit is
een aspect van individualisering waar kerken en theologen nog te
weinig aandacht aan besteden. Voor sommige postmoderne Neder-
landse burgers is er misschien weinig absoluut zeker, maar vrijwel
onomstreden is in ieder geval de waarde van de mensenrechten. Dat
betekent dat de kerken ongeloofwaardig worden als ze afstand
nemen van die mensenrechten en niet in staat zijn die een plaats te
geven in hun ethische reflectie. Een theologische doordenking van de
mensenrechten lijkt me dan ook van groot belang.



58 VERKENNING

Het pluralisme heeft ook ingrijpende implicaties. De diversiteit
van de Nederlandse samenleving is groter geworden, in leefstijlen en
culturele achtergronden. Dat betekent dat de kerken intern en extern
ruimte moeten maken voor pluralisme. De Nederlandse samenleving
is minder homogeen dan vroeger en ook hun eigen achterban is dat.
(Hoewel veel kerken natuutlijk niet de volle breedte van de Neder-
landse samenleving weerspiegelen!) Kerken zullen zich hiermee moe-
ten verstaan en daarmee leren omgaan. Hoe zien ze de islam? Hoe
gaan ze de dialoog aan met niet-gelovigen — een groot deel van de
samenleving? Hoe functioneren ze in een pluralistische geseculari-
seerde samenleving?

Maar minstens zo belangrijk is dat ze intern het pluralisme serieus
nemen. Het huwelijk tussen man en vrouw gericht op het krijgen
van kinderen is bijvoorbeeld al lang niet meer het standaardmodel —
denk aan ongehuwd samenwonenden, en lesbische stellen of alleen-
staanden met kinderen. Kerken dienen de verschillende mogelijke
leefwijzen niet alleen als gelijkwaardig te respecteren, maar daar ook
in hun liturgische en pastorale praktijk gestalte aan te geven. Mensen
hebben heel verschillende culturele achtergronden, spreken mis-
schien zelfs verschillende talen. Hierop inspelen vergt meer dan het
introduceren van een beatmis. Die pluraliteit betekent dat de een als
referentickader Idols en Star Trek heeft en de ander naar de opera gaat
en Homerus leest. Het is ook een religieuze pluraliteit: de een gruwt
van New Age en staat helemaal achter de klassieke geloofsbelijdenis-
sen; de ander komt niet verder dan te zeggen dat er ergens ‘iets’ moet
zijn dat je misschien God zou kunnen noemen.

Kerken moeten ook leren omgaan met dynamiek. Hoe vertaal je
de boodschap van het evangelie steeds weer naar andere situaties? Of
is het beter te zeggen dat de boodschap mee verandert met die nieu-
we situaties, dat God zelf mee verandert?? Juist kerken zijn vaak ver-
starde instituties, waar dingen vastliggen. Liturgische vormen, belij-
denisgeschriften zijn vaak al eeuwen oud. Maar in een wereld van
grote veranderingen passen de kerken zich maar heel beperkt aan.
Dat kan goed zijn; deze stabiliteit kan juist een rustpunt bieden te
midden van grote hectiek. Een traditie is vaak waardevol, alleen al
omdat zij de eeuwen door blijkbaar in een behoefte voorzien heeft.
Maar het kan ook een ongerechtvaardigd conservatisme zijn. Het
lijkt me dat veel kerken te weinig in staat zijn echt in te spelen op

EEN NIEUWE ROL VOOR DE KERKEN 59

veranderingen en mensen dus in steeds weer nieuwe situaties onder-
steuning te bieden.

Willen kerken een zinvolle rol vervullen in de samenleving van
nu, dan moeten ze de ontwikkelingen in die samenleving serieus
nemen. Ach en wee roepen over de secularisering heeft weinig zin en
is bovendien niet terecht. Hetzelfde geldt voor de individualisering.
Dat is een geweldige verworvenheid — zij het een verworvenheid die
ook problemen met zich meebrengt. Vluchten in een nostalgisch ver-
langen naar vroeger of een halsstarrig vasthouden aan de traditie zal
de kerken alleen maar verder marginaliseren.

Kerken moeten daarom rekening houden met de individualisering
en daar positief op inspelen door hun leden te ondersteunen. Ze zul-
len de mensenrechten moeten doordenken en die positief incorpore-
ren in hun eigen leer (voorzover ze een officiéle leer hebben). Er
dient meer ruimte te komen voor pluralisme in en buiten de kerk en
een grotere openheid voor veranderingen. Dit zijn de uitdagingen
waarvoor de kerken nu staan.



5. De spagaat van de staat

Veeleisende burgers en symboolpolitick

In de wetenschappelijke literatuur van de laatste decennia komt de
staat er niet goed af. Hij lijkt machteloos en nauwelijks in staat om
effectief beleid te voeren. Procedures zijn stroperig. Door ambtelijke
verkokering en een wirwar aan overlegstructuren is de democratische
invloed op besluitvorming beperkt. Door globalisering, de invioed
van Europa, de privatisering en verzelfstandiging van openbare dien-
sten is de staat bovendien nauwelijks nog in staat om zelfstandig
beleid te voeren. In boektitels komt dit scherp tot uitdrukking. Ze
variéren van De illusie van de ‘democratische staat’ tot De lege staat.!
De oude linkse illusie van de maakbare samenleving dient te worden
opgegeven.

De betekenis van de staat is blijkbaar aan ingrijpende veranderin-
gen onderhevig. Tientallen ontwikkelingen in de samenleving wor-
den daarvoor aangedragen als oorzaken. Ik zal niet op die uitgebrei-
de literatuur ingaan, maar constateer dat er in ieder geval drie the-
ma’s naar voren komen. Allereerst dat de staat minder macht heeft en
maar heel beperkt in staat blijkt de samenleving te kennen en te stu-
ren. Ten tweede zijn de burgers kritischer en willen ze meer invloed
en controle. Ten derde wordt er veel gediscussieerd over de vraag of
de klassieke ideeén over de inrichting van de staat, zoals democratie,
rechtsstaat en grondrechten, nog wel adequaat zijn.

Deze drie thema’s komen in de discussie over de verhouding tus-
sen politick, godsdienst en moraal ook terug. Ook daar speelt de
vraag naar de grenzen en mogelijkheden van de staatsmacht en wor-
den aan de staat hoge eisen gesteld rond veiligheid en integratie.
Klassieke staatsrechtelijke thema's als de vrijheid van onderwijs of de
neutraliteit van de staat staan ineens weer in het centrum van het
debat.

Het is vooral de individualisering die de staat rond de drie ge-
noemde thema’s extra onder druk plaatst. Het woord van de wetge-

DE SPAGAAT VAN DE STAAT 61

ver of van oom agent heeft minder automatisch gezag. Burgers bekij-
ken eerst of ze het er zelf mee eens zijn en besluiten dan of ze zich er
iets aan gelegen laten liggen. De staat moet zijn gezag verdienen.?
Maar deze houding beperkt de mogelijkheid voor de staat om gedrag
door wettelijke normen te sturen. Niet alleen de samenleving is maar
beperkt maakbaar, voor het gedrag van de burgers geldt dit nog ster-
ker.

In dit licht is het begrijpelijk dat de laatste jaren veel nadruk wordt
gelegd op termen als burgerschap. Als de staat minder moreel gezag
heeft, moet de burger het maar opknappen. Het toenemende beroep
op de burger vanuit de politiek is in feite een erkenning van de
beperkingen van de staat.

Individualisering heeft nog een tweede kant. Burgers worden
assertiever, komen meer op voor hun eigen belang en hun eigen
mening. Ze stellen hogere eisen aan elkaar en ook aan de staat. De al
vaker genoemde, door de WRR geconstateerde, ‘normatieve opho-
ging’ treft ook de overheid. De overheid moet aan hoge en vaak vol-
strekt irreéle kwaliteitseisen voldoen. De onveiligheid en criminali-
teit moeten krachtig worden bestreden. De problemen rond de inte-
gratie van migranten moeten worden opgelost, en wel op korte ter-
mijn. Foutjes en missers worden niet meer door de vingers gezien —
er moet op worden afgerekend. We leven in de publieke cultuur van
incident naar incident. Ook als het objectief onvermijdelijk is dat
iets soms misgaat (zoals bij proefverloven van tbs'ers) lijke het
publiek niet meer bereid dat te accepteren. Barbertje moet hangen —
ook als ze in feite onschuldig is.

De twee kanten van individualisering versterken de spagaat waar-
in de overheid zit. Aan de ene kant zijn de mogelijkheden beperke
om maatschappelijke problemen werkelijk aan te pakken, en wordt
dit door de individualisering alleen maar moeilijker. Aan de andere
kant worden de verwachtingen wel steeds hoger. Dit is een onmoge-
lijke positie.?

Het gevolg is dat politici stceds meer vluchten in ronkend, maar
hol taalgebruik en symboolpolitiek. Het gaat erom de indruk te wek-
ken dat er stevig wordt opgetreden — ook als het op termijn niets uit-
haalt. De recente invoering van de identificatieplicht is daarvan een
voorbeeld. Uit sociaal-wetenschappelijk onderzoek is bekend dat het
nauwelijks iets uithaalt, maar dat het wel tot veel ongewenste neven-



62 VERKENNING

effecten leidt, zoals verdere stigmatisering van minderheidsgroepen.

Maar het past goed in het huidige politicke klimaat, waar veiligheid
een obsessic is en geen politicus zich kan veroorloven die obsessie
niet serieus te nemen. In zo'n klimaat wordt naar symboolmaatrege-
len gegrepen om de indruk te wekken dat er echt iets gebeurt.

Deze spagaat zien we ook terug in het debat over de taak van de
overheid op het gebied van godsdienst en op het gebied van morele
kwesties. Men concentreert zich op de symbolen als hoofddockjes,
maar heeft maar beperkte mogelijkheden om de echte problemen
van vrouwendiscriminatie effectief en zichtbaar aan te pakken. Men
kiest voor harder optreden tegen de zichtbare vormen van straatpros-
titutie en drugsgebruik, maar doet weinig aan de achterliggende pro-
blemen van de prostituees en de verslaafden. Harde taal en symbool-
maatregelen moeten verhullen dat de echte problemen door de over-
heid niet kunnen worden opgelost.

Secularisering is geen privatisering van de godsdienst

De secularisering heeft in Nederland ingrijpende gevolgen gehad
voor de inrichting van de publicke sfeer. Het typisch Nederlandse
systeem van verzuiling is grotendeels afgebroken. Overigens is dat
zeker niet helemaal het geval. Er zijn immers nog wel degelijk con-
fessionele partijen, de meerderheid van de scholen heeft een christe-
lijke grondslag. Confessionele organisaties zijn er nog volop. Maar de
hechtheid van de zuil en de sterke binding aan de grondslag is in het
algemeen veel geringer geworden.

Daarbij past overigens wel een kanttekening. Die secularisering
geldt niet overal even sterk. ‘Staphorst’ is niet voor niets een begrip.
Immigrantenkerken uit bijvoorbeeld Suriname of Ghana hebben
vaak heel hechte banden, alleen zijn die niet ook politiek georgani-
seerd. Sinds enige tijd is ook de islam in Nederland een groeiende
godsdienst; voor een deel van de moslims is de islam een belangrijk
organisatieprincipe van hun sociale leven.

De secularisering van de samenleving heeft godsdienst in de
publieke sfeer minder dominant gemaakt. De banden tussen kerken
en staat zijn op veel terreinen losser geworden. Er zijn nog wat over-
geleverde christelijke gewoonten, zoals de zondag als rustdag en de

DE SPAGAAT VAN DE STAAT 63

christelijke feestdagen als vrije dag. En we hebben dat merkwaardige
randschrift op de euro, ‘God zij met ons’ — een gebruik dat overigens
vanuit een christelijk perspectief even discutabel is als vanuit een
seculier perspectief. Maar in grote lijnen is de staat inmiddels neu-
traal ten opzichte van godsdiensten en andere levensovertuigingen.

De scheiding van kerk en staat wordt tegenwoordig vaak verward
met privatisering van de godsdienst. Maar dat zijn twee verschillen-
de dingen. Scheiding van kerk en staat houdt in dat de staat niet
institutioneel verbonden is met een bepaalde godsdienst. Dat impli-
ceert nog niet het veel verder gaande standpunt dat geloven alleen
nog maar een privé-zaak is die beperke blijft tot de persoonlijke
levenssfeer.” Toch is dat de visie die tegenwoordig onder veel opinie-
leiders gangbaar lijkt.

Maar wie zich even probeert te verplaatsen in het standpunt van
een gelovige, ziet dat een dergelijke privatisering van de godsdienst
voor de meeste gelovigen onmogelijk is. Geloven is meer dan de zorg
voor het eigen zielenheil. Het gaat verder dan de godsdienstoefening
op zondag, zaterdag of vrijdag. Ook in een seculiere samenleving
hebben kerken een maatschappelijke verantwoordelijkheid en geven
individuele gelovigen hun geloofsovertuiging gestalte in praktisch
handelen. Geloof heeft onvermijdelijk een publieke en maatschappe-
lijke dimensie.

Daarom kan geloven niet puur tot de privé-sfeer beperke blijven.
Hier gaan auteurs als Paul Cliteur en August Hans den Boef, die de
godsdienst willen verwijderen uit het publieke domein en de gods-
dienstvrijheid overbodig achten, dan ook veel te ver.0

Op sommige terreinen is die bijdrage van de kerken heel belang-
rijk. We kunnen denken aan het feit dat ze mogelijkheid bieden voor
ethische bezinning, maar ook aan praktische activiteiten als pastoraat
en diaconaat. De kerkelijke ondersteuning van armen en vreemde-
lingen is tegenwoordig opnicuw onmisbaar — helaas. Dergelijke
maatschappelijke activiteiten van de kerken verdienen steun omdat
ze een waardevolle bijdrage leveren aan de samenleving. Een klassiek
voorbeeld is de behoefte aan levensbeschouwelijke ondersteuning in
oorlog, ziekte en gevangenschap; daarom betaalt de overheid pasto-
res en raadslieden die in deze behoefte voorzien. Mijn eerdere plei-
dooi voor verdere secularisering van de staat betekent niet dat deze
steun moet worden afgeschaft.



64 VERKENNING

Kerken en individuele gelovigen houden een eigen verantwoorde-
lijkheid in de samenleving — geloof is niet te privatiseren. Dat leidt
soms tot conflicten met de staat. Anders dan Den Boef of Cliteur
menen, dient hierbij niet automatisch het seculiere staatsperspectief
te overheersen; maar evenmin geldt dat altijd de geloofsovertuiging
boven de staat gaat. Voor deze spanningsverhouding tussen geloof en
staat hebben we in Nederland in de loop der eeuwen een redelijk
werkbare oplossing ontwikkeld. Een neutrale staat liet veel ruimte
voor organisaties op confessionele grondslag, en gewetensbezwaren
werden bijvoorbeeld ruimhartig erkend. Door de secularisering is dit
compromis niet altijd meer adequaat. We zullen dus naar nieuwe
oplossingen moeten zoeken.

Door de opkomst van de islam in Nederland heeft het levensbe-
schouwelijke pluralisme cen nieuw karakter gekregen. Dit is een
extra reden om de traditionele compromissen tegen het licht te hou-
den. Aan de sGP met haar standpunt over vrouwenkiesrecht of
homoseksualiteit zijn we gewend en velen beschouwen het als een
vrij onschuldige folklore — overigens ten onrechte. Maar nu binnen
de islam een groep vergelijkbare standpunten inneemt als de SGP,
lijke het ineens minder onschuldig. Dit nieuwe pluralisme brengt
ook nieuwe problemen, waarvoor de oude oplossingen van verzui-
ling en de neutrale staat nict automatisch de juiste antwoorden
geven.

Democratie

Hoe de wetgever moet reageren op moreel en levensbeschouwelijk
pluralisme is een klassiek probleem in de rechtsfilosofie. Vroeger gin-
gen de debatten vooral om de vraag of homoseksualiteit, prostitutie,
overspel, en pornografie strafbaar gesteld moesten worden.” Tegen-
woordig zijn de onderwerpen anders, maar de principiéle vraag is het-
zelfde. Moet de overheid bepaalde morele normen in de wet of in haar
beleid tot uitdrukking brengen? Hoe moet zij bijvoorbeeld komen tot
wetgeving rond thema’s als huwelijk, euthanasie, embryo-onderzoek,
alcohol, drugs en prostitutie, als haar burgers zo verdeeld zijn?

Rond sommige thema’s kan het antwoord op het pluralisme zijn
dat jeder het zelf maar moet uitzoeken. Bij abortus, ongehuwd

DE SPAGAAT VAN DE STAAT 65

samenwonen, alcohol- en soft-drugsgebruik is dat in grote lijnen de
benadering geweest van de Nederlandse overheid. Overigens gaat het
hierbij nooit om een onbeperkte vrijheid. De overheid heeft wel
altijd grenzen gesteld en randvoorwaarden geschapen. Zij heeft bij-
voorbeeld een voorlichtende taak om voor de gevaren van alcohol en
drugs te waarschuwen of om ongewenste zwangerschappen te voor-
komen. Maar in grote lijnen is voor deze onderwerpen de verant-
woordelijkheid bij de burgers gelaten. Dat is een antwoord dat uit-
stekend past bij de tendens van individualisering,

We hebben inmiddels ruime ervaring dat dit in de praktijk vaak
goed werkt. Veel controversiéle morele vragen kunnen we het beste
aan de vrije keuze van burgers overlaten. Maar bij sommige andere
zaken werkt dat natuurlijk niet. Voor moord en diefstal moeten hel-
dere regels zijn en voor sommige ethisch gevoelige thema’s geldt dat
ook. Euthanasie is daarvan een voorbeeld — het risico van misbruik
is zo groot dat men niet zonder een wettelijke regeling kan. Daarvoor
kan de overheid de verantwoordelijkheid nooit helemaal op de bur-
gers afschuiven. Dit vereist een collectieve regulering. Bij die regule-
ring kan men vervolgens ervoor kiezen om de verantwoordelijkheid
deels bij burgers of professionals (zoals artsen) te leggen.

Over biotechnologie bijvoorbeeld wordt heel verschillend gedacht
in Nederland, maar er moet toch een collectief besluit genomen wor-
den (eigenlijk op Europees niveau) welke vormen we toestaan en
welke niet. De dynamiek en de onoverzichtelijkheid zorgen hier voor
extra problemen. Het is heel mocilijk een overziche te krijgen van alle
mogelijke toepassingen van biotechnologie en daarvoor een goede
regelgeving te verzinnen. Nog moeilijker is het om tockomstige toe-
passingen te voorspellen.

In dergelijke gevallen kiest de overheid tegenwoordig vaak voor
een ‘interactieve’ of communicatieve wetgevingsstrategie.® Normen
worden zoveel mogelijk in samenspraak met de bevolking en met
allerlei deskundigen en betrokkenen ontwikkeld. En ook de verdere
uitwerking wordt niet voor eens en altijd vastgelegd in een wet met
een beperkt aantal regels, maar wordt overgelaten aan het veld.
Ethische toetsingscommissies vormen daarvoor een belangrijk hulp-
middel.? Zo is bijvoorbeeld rond dierproeven en rond euthanasie de
regulering sterk interactief geweest. De rol van de wetgever was maar
beperkt. De ontwikkeling van de normen is vooral aan het veld over-



66 VERKENNING

gelaten en vervolgens deels door toetsingscommissies, rechter en wet-
gever ook juridisch vastgelegd.

Het moreel pluralisme is dus een klassiek probleem voor de over-
heid. Het komt misschien wat sterker naar voren dan vroeger door
de grotere dynamick en onoverzichtelijkheid van technologie en
samenleving. Maar daarvoor zijn oplossingen te verzinnen. Dat kan
in een aantal gevallen door een liberale oplossing: de burgers krijgen
de vrijheid zelf te beslissen. Soms ook zijn scherpe normen nodig,
soms kan men kiezen voor een meer interactieve wetgeving. Geen
van deze strategieén leidt altijd tot volle tevredenheid van alle betrok-
kenen — dat is eigen aan een pluralistische samenleving. Soms is
democratie inderdaad dat de meerderheid gewoon de knoop moet
doorhakken, omdat het onmogelijk is normen te vinden met een
breed draagvlak.'® Bij ethische vragen is dat niet anders dan bij vra-
gen met een minder expliciete ethische lading, zoals de hoogte van
het begrotingstekort.

In sommige gevallen is een democratische procedure een bevredi-
gend antwoord — althans het minst slechte. Dat is nu eenmaal het
wezen van democratie, dat er na een open discussie een meerder-
heidsbesluit moet vallen. Democratie is overigens wel meer dan het
meerderheidsprincipe — al wordt het te vaak daartoe gereduceerd.
Het is ook een kwestie van open debatten, van respect voor minder-
heden en van bescherming van mensenrechten en de waarborgen van
de rechtstaat.!! Juist omdat democratie ook debat veronderstelt, en
niet alleen een kwestie is van de macht van het getal, heeft het zin te
debatteren over al deze thema’s.

Het niewwe pluralisme

Eigenlijk is er dus niet iets principiecl nieuws in de vragen waarvoor
het maatschappelijke pluralisme rond ethische vragen de overheid
stelt. Maar de ethische dilemma’s voor de politiek krijgen tegenwoor-
dig vooral een nieuwe lading door de instroom van nieuwe culturen
en godsdiensten.

Sikhs hebben een religieuze plicht om een tulband en een (vlijm-
scherp) mes te dragen. Somalische christenen en moslims kennen het
gebruik van de vrouwenbesnijdenis en zien dit eveneens als een reli-

DE SPAGAAT VAN DE STAAT 67

gieuze plicht. De hoofddockjes van islamitische vrouwen zijn steen
des aanstoots voor velen. En in sommige moskeeén worden antide-
mocratische opvattingen verkondigd, wordt homoseksualiteit ver-
oordeeld en wordt verdedigd dat mannen hun vrouw mogen slaan.

Dit zijn de grote themas waarmee het nieuwe pluralisme de
Nederlandse politick confronteert. Sommige ervan klinken bekend
omdat ze ook in orthodox-christelijke kringen voorkomen, andere
zijn werkelijk nieuw voor Nederland. Meestal zijn de culturele ach-
tergrond en de religie sterk verweven en is de controversiéle opvat-
ting alleen verbonden met een bepaalde variant van de godsdienst.
Vrouwenbesnijdenis komt slechts voor in een aantal Afrikaanse lan-
den, bij zowel christenen als moslims. Liberale moslims zoals de ale-
vieten kennen een volledige gelijkheid van mannen en vrouwen. Dit
klinkt bekend; het sGp-standpunt over vrouwenkiesrecht is immers
ook niet representatief voor alle christenen.

In deel drie zal ik er uitgebreider op ingaan, maar voor een eerste
verkenning wil ik de problemen van het nieuwe pluralisme in drie

typen verdelen:

1. Ethische verschillen van mening met een levensbeschouwelijke
achtergrond
Dit is een voor Nederland bekend type conflicten. Nederland is
immers al eeuwen cen levensbeschouwelijk verdeeld land. We heb-
ben ook een lange geschiedenis in het vinden van oplossingen hier-
voor. De verzuiling, de neutrale staat, de traditie van tolerantie zijn
allemaal aspecten van onze omgang met levensbeschouwelijke ver-
scheidenheid.

Nederland is hierin zeker niet uniek, maar we hebben wel een
andere geschiedenis dan de meeste andere Europese landen. Landen
als Frankrijk, Engeland, Rusland of de Zuid-Europese landen ken-
nen of kenden allemaal een kerk waarbij de overgrote meerderheid
van de bevolking was aangesloten. Ook in de Scandinavische landen,
waarop we in andere opzichten sterk lijken, gold dit. Alleen in
Zwitserland en Duitsland kende men een cultureel en religieus plu-
ralisme, maar daar ontstonden weer andere oplossingen dan in
Nederland. In beide landen kende men een territoriale verdeling over
verschillende kantons en deelstaten, waarbij binnen een kanton of
deelstaat er doorgaans wel een dominante kerk was.



68 VERKENNING

Deze bijzondere traditie van Nederland, en de ervaring die we
daarmee hebben opgebouwd, wordt in het publicke debat helaas te
vaak genegeerd. Als Cliteur ons de Franse laicité als model voor-
houdt,'” of wanneer de steun aan scholen op islamitische grondslag
ter discussie staat, miskent men vaak de waarde van dit poldermo-
del.® De kracht van het Nederlandse model is altijd geweest dat men
probeerde zoveel mogelijk tegemoet te komen aan de opvattingen
van minderheden. Dat was gunstig voor de sociale vrede, maar paste
ook bij de Nederlandse democratieopvatting waarin respect voor
minderheden een veel grotere rol speelt dan in de meeste andere lan-
den.

Euthanasie en abortus, de opkomst van drugsgebruik en nieuwe
jeugdculturen, ongehuwd samenwonen en homoseksualiteit — het
zijn allemaal verschijnselen die mede dankzij deze Nederlandse pol-
dertraditie redelijk soepel zijn geintegreerd. Ethisch en levensbe-
schouwelijk pluralisme is in Nederland een bekend verschijnsel en
principieel wijke het niecuwe pluralisme hierin niet af. Dat betekent
dat we ook nu weer vanuit die traditie van verdraagzaamheid tegen-
over minderheden kunnen kijken in hoeverre we hen tegemoet kun-
nen komen.

Wanneer moslims bijvoorbeeld tijdens de ramadan willen vasten
of geen varkensvlees of alcohol willen gebruiken, kan hun daarvoor
meestal zonder veel problemen de ruimte worden geboden.
Hetzelfde geldt voor de behoefte om overdag te bidden, om bepaal-
de kleding te dragen, of om seksualiteit alleen binnen het huwelijk te
beleven. Het nieuwe pluralisme vergt vaak wel nieuwe aanpassingen,
maar deze lijken in principe niet minder bezwaarlijk dan andere
manieren waarop we in het verleden minderheden tegemoert zijn
gekomen. Voor islamitisch ritueel slachten moest de wet worden
aangepast, zoals cerder al rekening was gehouden met joods ritueel
slachten. Voor hoofddoekjes hebben de grootwinkelbedrijven hun
kledingvoorschriften inmiddels aangepast.

De staat en de samenleving moeten hiervoor oplossingen vinden.
Vaak is dat niet eenvoudig. Maar op zich is dat bij het nieuwe plura-
lisme niet principieel anders of moeilijker dan bij het oude, hoog-
stens is het ongewoner. Het lijkt vooral ongewoon omdat we ons niet
meer realiseren hoe ver we in het verleden vaak al gegaan zijn om
tegemoet te komen aan minderheden. We hebben gewetensbezwaren

DE SPAGAAT VAN DE STAAT 69

erkend tegen de ced, tegen de dienstplicht, zelfs tegen sociale verze-
keringen. We hebben scholen en ziekenhuizen op confessionele
grondslag toegestaan en meegefinancierd. We hebben in de Algeme-
ne wet gelijke behandeling uitzonderingen gemaakt voor organisaties
op confessionele grondslag. En om een voorbeeld op het gebied van
cultuur te nemen: we hebben Fries in de rechtszaal, in het openbaar
bestuur en op scholen mogelijk gemaakt.

Natuurlijk kunnen we minderheden niet overal in tegemoet
komen. De overheid zal ook grenzen moeten stellen en de burgers en
bedrijven mogen dat ook doen. Maar dan hebben we het vooral over
het tweede type problemen.

2. Botsing van religieuze opvattingen met democratische en
rechtsstatelijke waarden

Dit is de meest problematische categorie. Hier wordt het echt moei-
lijk, want voor beide partijen staat er iets wezenlijks op het spel.
Voorbeelden hiervan zijn de rechter die een hoofddoekje of keppel-
tje wil dragen en de imam die oproept tot de gewelddadige jihad.
Discriminatie van vrouwen, homo’s en joden met een verwijzing
naar bijbel of koran zijn andere bekende voorbeelden.

We moeten overigens wel kritisch nagaan of in alle gevallen waar
men claimt dat de godsdienst botst met wezenlijke waarden dat ook
echt zo is. Is het echt in strijd met de onpartijdigheid van de over-
heid als een ambtenaar of cen leraar een hoofddoekje draage? Dit is
op zijn minst open voor discussie. Is het echt in strijd met de neutra-
liteit dat een school een gebedsruimte inricht wanneer een groep
scholieren de mogelijkheid wil hebben daar in de eigen vrije tijd de
voorgeschreven gebeden te verrichten?!4 Qok onze democratische
waarden zijn niet monolithisch en het kan goed zijn dat bij nader
inzien er helemaal geen strijd is met die waarden.

Niettemin is het duidelijk dat de wezenlijke problemen van het
politicke debat hier liggen. Hoe gaat een democratic om met onde-
mocratische groepen? Het is een eeuwenoud probleem, maar in de
multiculturele samenleving heeft het een nicuwe lading gekregen.
Voor een deel is het antwoord een kwestie van principi€le bezinning,
voor een deel ook van pragmatische overwegingen. ledereen in de
Nedetlandse politiek vindt het tegenwoordig wenselijk dat immi-
granten goed Nederlands leren spreken. Op het principiéle vlak be-



70 VERKENNING

staan hierover geen fundamentele meningsverschillen. De menings-
verschillen richten zich vooral op de vraag wat de meest effectieve
manier is om dit te bereiken en welke middelen daarvoor geschikt en
legitiem zijn.

3. De maatschappelijke rol van godsdienst en van godsdienstige
organisaties

Een derde thema wat veel aandacht getrokken heeft, is de vraag of
een overheid religicuze organisaties moet betrekken in haar beleid.
Hierover is fel gedebatteerd tussen Job Cohen enerzijds en Ayaan
Hirsi Ali en Paul Cliteur anderzijds. Wat houdt de scheiding van
kerk en staat precies in? Mag de overheid op geen enkele manier con-
tact houden met religieuze organisaties? Moet de overheid levensbe-
schouwelijk blind zijn?

Dit is de discussie over de neutraliteit van de staat. In Nederland
is, anders dan in Frankrijk of Turkije, nooit sprake geweest van een
radicale afzijdigheid van de staat ten opzichte van religieuze organi-
saties. Denk aan het door de staat gefinancierde confessioneel onder-
wijs, confessionele ziekenhuizen, pastores in het leger, en zelfs con-
fessionele partijen. De staat en de politieke partijen hebben ook
regelmatig overleg met kerken en andere levensbeschouwelijke orga-
nisaties, Maar waar ligt de grens precies? En moeten we misschien in
het licht van het nieuwe pluralisme, de grenzen opnieuw doorden-
ken?

De democratische rechtsstaat opnieuw doordenken

Het ethisch en levensbeschouwelijk pluralisme is al sinds de Refor-
matie een verschijnsel waar de Nederlandse samenleving mee wor-
stelt. Onze traditie van tolerantie en de verzuiling leverden lange tijd
een redelijk functionerend compromis. Toen in de tweede helft van
de vorige ecuw de verzuiling afbrokkelde en de scherpe kanten van
de religieuze tegenstellingen afsleten, werd de publieke rol van de
godsdienst steeds minder belangrijk. Ook de daarmee verbonden
praktijk van onderlinge tolerantie verdween daarmee naar de achter-
grond van onze publicke cultuur. Door de komst van immigranten
uit niet-Europese culturen werden we ineens weer geconfronteerd

DE SPAGAAT VAN DE STAAT 71

met groepen met afwijkende godsdienstige overtuigingen en praktij-
ken. Maar door de genoemde veranderingen in onze publieke cul-
tuur weten we eigenlijk niet meer goed hoe we moeten omgaan met
ingrijpende religieuze meningsverschillen. Dat onvermogen voelen
we nog sterker omdat het om culturen en godsdiensten gaat die in
allerlei opzichten voor ons vreemd zijn.

De nieuwheid van die problemen moet overigens niet worden
overdreven. In veel gevallen is het ethisch pluralisme vooral sterker
geworden, maar niet radicaal anders. Ik concentreer me in dit boek
vooral op die vormen van ethisch pluralisme waar de levensbeschou-
welijke achtergrond een rol speelt. Dan hebben we het bijvoorbeeld
over de SGP die vrouwen weigert als lid, over vrouwenbesnijdenis,
over religieus fanatisme en onverdraagzaamheid, en over antidemo-
cratische bewegingen in islam en christendom. Maar ook over eutha-
nasie en over discriminatie van homo’s.

In veel gevallen zijn de oplossingen voor deze problemen te vin-
den in democratische besluitvorming, in het waarborgen van de
individuele vrijheid, of in interactieve vormen van wetgeving. Maar
dat helpt niet altijd. Voor sommige thema’s zullen we de achterlig-
gende waarden en idealen van onze democratische rechtsstaat en ook
van de daarmee botsende levensovertuigingen opnieuw moeten
doordenken en bezien wat in het licht daarvan een redelijke oplos-
sing is.



Deel 11

VRIJZINNIGE
ETHIEK



6. De verhouding tussen leer en leven

Een te simpel verbaal

In de debatten over normen en waarden en over de multiculturele
samenleving is de samenhang tussen godsdienst en moraal vaak een
centraal thema. De verschillende partijen in die discussies delen
doorgaans dezelfde beperkte veronderstelling over de verhouding
tussen godsdienst en moraal. Simpel gezegd is de gedachte dat gods-
dienstige overtuigingen een bron voor morele normen zijn. Een
godsdienstige opvatting is het uitgangspunt; daaruit worden morele
opvattingen afgeleid; die overtuigingen worden vervolgens in hande-
len omgezet.

Deze simpele visie lijkt mij echter een minder gelukkig vertrek-
punt om de verhouding tussen godsdienst en moraal opnieuw te
doordenken. Daarvoor zijn verschillende argumenten.! Allereerst
sluit deze visie naar mijn indruk steeds minder aan op de manier
waarop veel Nederlanders in de praktijk hun geloof beleven. Het
gaat te veel uit van een vaststaand, samenhangend geheel van gods-
dienstige en morele dogma’s waartegen ecn gelovige geacht wordt ja
te zeggen. Veel moderne christenen (maar iets vergelijkbaars geldt
ook voor veel jonge moslims en voor bijvoorbeeld New Age-aanhan-
gers) lijken echter nogal huiverig om stellige geloofsuitspraken te
doen over onderwerpen als God, Jezus of de betekenis van het
avondmaal, en zoeken vooral naar een verdieping van hun geloofsbe-
leving in de praktijk. Bovendien zijn ze meestal zekerder van hun
morele overtuigingen over bijvoorbeeld mensenrechten dan van hun
geloofsovertuigingen. De gedachte dat morele overtuigingen en
gedrag bepaald worden door godsdienstige overtuigingen spoort niet
met deze moderne geloofsbeleving.

Een tweede bezwaar is dat deze visie leidt tot een verstarring en
verstening van godsdienstige en morele opvattingen. Door de moraal
af te leiden uit de godsdienst (waarover moeilijk getwist kan wor-
den), wordt het veel moeilijker om morele overtuigingen te herzien.



76 VRIJZINNIGE ETHIEK

Ze worden geimmuniseerd tegen kritick. Wanneer we godsdienst
vooral zien als een stelsel van samenhangende stellingen waarin je
wel of niet gelooft, worden gelovigen gedwongen hun gelovige iden-
titeit te formuleren in termen van die overtuigingen. Dat staat op
gespannen voet met de dynamiek en het pluralisme die in de prak-
tijk van veel geloofsgemeenschappen, maar ook van ons dagelijks
leven, te vinden zijn.2 Als de orthodoxie vooropstaat, is voor ver-
scheidenheid en ontwikkeling in de praktijk te weinig ruimte.
Daardoor wordt het zowel intern als extern moeilijker om tot een
open dialoog over de betekenis van godsdienst en moraal in de plu-
ralistische samenleving te komen.

Een derde, meer theoretisch bezwaar is dat het een eenzijdige
benadering is van godsdienst en van ethiek, waardoor het onvol-
doende recht doet aan de werkelijkheid van beide. Verschijnselen als
ethiek, recht en godsdienst hebben zowel een dynamische als een sta-
tische kant. In de godsdienst is dit onderscheid bekend als de tegen-
stelling tussen leven en leer. Het huidige debat over moraal en religie
is in twee opzichten eenzijdig: de nadruk ligt te sterk op de leer, en
men kiest voor een orthodoxe, deductieve visie waarin de godsdien-
stige leer de grondslag is voor de morele normen. Dit geldt overigens
zowel voor degenen die een beroep op godsdienstige overtuigingen
in het politick-morele debat bepleiten als voor hun liberale tegen-
standers die een dergelijk beroep uitsluiten; beide delen dezelfde een-
zijdige benadering.?

Twee modellen van godsdienst en ethiek

Voor dynamische verschijnselen geldt dat we ze altijd op twee manie-
ren kunnen beschrijven die nooit helemaal in elkaar te vertalen zijn.
Een bekend voorbeeld is dat van een elektron, dat we als een deeltje
kunnen beschouwen en als een golf, maar niet als allebei tegelijk.
Beide modellen van het elektron geven bepaalde inzichten die in het
andere model minder goed naar voren komen.*

Dit geldt ook voor sociale verschijnselen als ethiek en godsdienst.
We kunnen ethick zien als een verzameling in proposities te formu-
leren normen en waarden voor het goede leven en voor het juiste
handelen, als een ethische code — al dan niet op schrift gesteld.

DE VERHOUDING TUSSEN LEER EN LEVEN 77

Uiteenlopende voorbeelden zijn de Tien Geboden in de bijbel en de
recente code-Tabaksblat voor bedrijven. Ruimer opgevat zijn het alle
vaak impliciete, maar in principe in woorden te formuleren morele
opvattingen. Maar we kunnen ethiek ook zien als het goede leven en
het juiste handelen zelf, als de geleefde moraal. Dan hebben we het
zowel over de dagelijkse praktijken waarin we proberen moreel juist
te handelen, als over de meer reflexieve praktijk waarin we nadenken
over wat moreel juist handelen en goed leven zou zijn.

Het eerste model kunnen we een productmodel (of doctrinemo-
del) noemen. Ethick wordt daarin gezien als een samenhangende
verzameling of doctrine van in proposities geformuleerde normen en
waarden — een verzameling die het product is van ons denken. Het
tweede model kunnen we een praktijkmodel (of procesmodel) noe-
men. Daarin gaat het om (de ethische dimensie van) de praktijk van
het dagelijkse leven en handelen, als een voortgaand proces van den-
ken, doen en ervaren. Beide modellen belichten aspecten van ethiek;
beide modellen zijn nodig om ethiek goed te begrijpen. De model-
len staan natuurlijk niet los van elkaar; ze verwijzen voortdurend
naar elkaar. We kunnen immers de geleefde moraal alleen begrijpen
in het licht van pogingen om deze ook te verwoorden en omgekeerd
kunnen we de verwoorde moraal alleen begrijpen in het licht van
pogingen om deze ook in praktijk te brengen.

Dit onderscheid tussen een praktijkmodel en een productmodel
komen we ook tegen bij religie. We kunnen een godsdienst beschou-
wen als een groot verhaal, als een samenhangende theorie over hoe de
wereld in elkaar zit (ontologie), waar de toekomst op uitloopt (escha-
tologie) en hoe wij in het licht van het voorgaande moeten handelen
(ethick).” Dan leggen we de nadruk op de leer. Theologische en ker-
kelijke geschillen gaan vaak over de juiste leer, bijvoorbeeld over de
vraag naar het karakter van God, de uitverkiezing of de betekenis van
het avondmaal, c.q. de eucharistie. Deze leer wordt vaak gekoppeld
aan teksten zoals de bijbel en bepaalde belijdenisgeschriften.

Maar godsdienst kunnen we ook zien als een geheel van praktij-
ken en als een dimensie van het dagelijks leven. Dan hebben we het
over herkenbaar religieuze activiteiten als liturgie, pastoraat en diaco-
naat (al dan niet georganiseerd in officiéle kerkelijke instituties),
maar ook over de manier waarop gelovigen in het leven staan en in
hun dagelijks handelen gestalte geven aan hun geloof.



78 VRIJZINNIGE ETHIEK

Net als bij de ethiek geldt dat beide modellen niet zonder elkaar
kunnen.® Als de leer op geen enkele manier in praktijk wordt
gebracht, is godsdienst slechts lippendienst. En voor een vitale prak-
tijk die ook doorgegeven kan worden is het noodzakelijk om op zijn
minst gedeeltelijk onder woorden te brengen wat mensen daarin
bezielt. In religies en in theologische theorieén worde doorgaans
geprobeerd om aan beide modellen recht te doen. Maar omdat men
nooit tegelijk geheel aan beide modellen recht kan doen, blijkt in de
praktijk meestal dat op een van beide modellen de nadruk komt te
liggen.

Beide modellen zijn daarom in de geloofsbeleving van individuen
en groepen niet altijd even sterk aanwezig. Dat blijkt ook binnen het
christendom. In de oosters-orthodoxe traditie bijvoorbeeld ligt het
accent in de kerkdiensten sterk op de liturgische praktijk, terwijl in
de protestantse traditie de preeck als doordenking van bijbel en
geloofsleer een centrale rol vervult. In de calvinistische traditie staat
het juiste geloof voorop (sola fide, sola scriptura), terwijl in de
doopsgezinde traditic de nadruk wordt gelegd op het juiste leven.”

In het sterk door het calvinisme gestempelde Nederland wordt
godsdienst traditioneel vooral gezien in termen van de leer. Mijn
indruk is echter dat in de hedendaagse geloofsbeleving van veel
Nederlanders de leer op de achtergrond is geraakt en de praktijk
meer naar voren is gekomen, zowel in de zin van liturgische praketij-
ken en rituelen als in de zin van het ethisch juiste handelen.? Uit tal
van onderzoeken blijkt dat veel mensen wel geloven in iets als een
hogere macht of diepere kracht, maar daarbij verder weinig omlijn-
de geloofsvoorstellingen hebben. Misschien dat die kracht nog wel
als ‘God’” wordt aangeduid, maar klassieke ideeén als almacht of de
Drie-eenheid spelen in dergelijke geloofsvoorstellingen geen rol. De
strijd tussen theologen en kerken over thema’s als de betekenis van
het avondmaal of eucharistie en de toelating daartoe laat grote groe-
pen tegenwoordig onverschillig.” Voorop staan de religieuze ervaring
(in kerkdiensten, maar ook in meditatie of kloosterretraites) en een
moreel goed leven. Een dergelijke nadruk op de praxis (overigens
zonder daarbij de uitdaging uit de weg te gaan om daarop ook ratio-
neel te reflecteren) sluit goed aan bij de vrijzinnige traditie.'?

DE VERHOUDING TUSSEN LEER EN LEVEN 79

Deductivisme versus pmgmﬂtisme

De gangbare visie op godsdienst en moraal is ook op een tweede
manier eenzijdig. Men kiest niet alleen voor het modelleren van gods-
dienst als stelsel van godsdienstige overtuigingen, maar binnen dat
model wordt ook een specifieke keuze gemaake. Sterk versimpeld zijn
de impliciete veronderstellingen als volgt. Wie gelooft, aanvaardt het
gezag van God (of Allah). God heeft zich geopenbaard in de bijbel (of
de koran of andere geschriften). Daarnaast is er misschien een religi-
euze institutie, een kerk, die gezaghebbende uitspraken kan doen en
dogma’s kan vastleggen, of zijn er bepaalde andere geschriften die een
groot gezag hebben (bijvoorbeeld de zogenaamde drie formulieren
van enigheid in de reformatorische rechtervleugel). Die uitgangspun-
ten — de teksten en de grondbegrippen daaruit, de dogmass, de gezag-
hebbende interpretaties en instituties — vormen de basis voor een
omvattende religieuze doctrine en een moraal.!! We kunnen dit een
deductieve methode noemen: het geheel van godsdienstige en morele
overtuigingen wordt afgeleid uit een aantal algemene uitgangspunten.

Tegen zo'n deductieve benadering zijn tal van bezwaren.'? Een
eerste probleem is dat van de overbelasting of onderbepaaldheid van
de dogma’s en klassicke geschriften. Uit de bijbel of de belijdenisge-
schriften valt moeilijk af te leiden hoe om te gaan met biotechnolo-
gie of voorbehoedmiddelen; pogingen daartoe zijn vaak weinig over-
tuigend. Een tweede probleem is dat het te statisch en universalis-
tisch is. Geloven in de agrarische en nomadische samenleving van het
Midden-Oosten tweeduizend jaar geleden kan niet precies hetzelfde
inhouden als geloven anno 2004. Een derde bezwaar is dat het wei-
nig ruimte biedt voor pluralisme. Als concrete morele en religicuze
normen het resultaat zijn van strikte deductie uit onbetwijfelbare uit-
gangspunten, dan is iemand die een andere overtuiging heeft cen
ketter die bekeerd moet worden tot het ware geloof en niet cen inte-
ressante gesprekspartner.

Het belangrijkste bezwaar is natuurlijk fundamenteler. Waarom
zouden we aannemen dat de bijbel, de belijdenisgeschriften of de
uitspraken van kerkelijke leiders en instituties volledig juist zijn? Het
is toch allemaal uiteindelijk mensenwerk, zij het mogelijk door God
geinspircerd mensenwerk? Maar als de uitgangspunten niet meer
absoluut zeker zijn, kunnen we het hele bouwwerk van de religieuze



80 VRIJZINNIGE ETHIEK

doctrine niet meer met zekerheid funderen. Het is vooral dit pro-
bleem dat het deductieve model uiteindelijk niet bevredigend maakt.

Als alternatief voor de deductieve methode kan inspiratie gevon-
den worden in de ethiek, in het filosofisch pragmatisme. John Rawls
heeft het idee van een reflectief evenwicht geintroduceerd als een
methode voor ethische theorievorming en oordeelsvorming.!? We
kunnen de vorming van een geloofsovertuiging, van een religieuze
doctrine, ook zien als een proces van reflectief evenwicht, waarbin-
nen heel ongelijksoortige elementen met elkaar in verband worden
gebracht en elkaar wederzijds corrigeren in het streven naar een
coherent verhaal. Daarbij kunnen elementen als persoonlijke religi-
euze ervaringen (en die van anderen), morele ervaringen, de traditie,
de in die traditie gevormde dogma’s en verhalen, de heilige teksten,
maar ook een analyse van de samenleving waarbinnen de laatste
gegroeid zijn en van de samenleving waarbinnen iemand nu leef,
met elkaar in verband worden gebracht.

Welke elementen dat precies zijn en welk gewicht aan elk ervan
wordt toegekend, verschilt van persoon tot persoon. De een ontwik-
kelt zijn religieuze overtuigingen vooral door religieuze ervaringen,
bijvoorbeeld de beleving van gemeenschap in een kerkdienst, of een
mystieke ervaring van contact met God. Een ander legt in haar
geloofsbeleving sterker de nadruk op praktische diaconale activitei-
ten, op de ontmoeting met de medemens, en herkent daarin een reli-
gieuze dimensie. Weer een ander heeft een meer intellectuele geloofs-
weg door het consequent doordenken van wat bepaalde aanspreken-
de verhalen uit de traditie betekenen. !4

Het gaat hier om accentverschillen. Doorgaans speelt elk van deze
drie geloofswegen in de ontwikkeling van iemands geloofsbeleving
een rol, maar de onderlinge verhouding kan verschillen. Ook in de
loop van een leven kunnen die verhoudingen verschuiven; geloven is
immers een levenslang leerproces. Dat leerproces is doorgaans geen
zuiver individueel proces, maar vindt plaats in contact met anderen,
zodat men de eigen opvattingen kan toetsen. Een reflectief even-
wichtsproces is nooit af: steeds weer komen er nieuwe ervaringen,
nieuwe contexten, die in het proces worden ingebracht en tot bijstel-
len (soms ook radicaal herzien) van religieuze en morele overtuigin-
gen leiden. Dat geldt zowel op individueel niveau als op het niveau
van een religieuze traditie.

DE VERHOUDING TUSSEN LEER EN LEVEN 81

Dit alles is een veel te summiere schets, maar de kerngedachte is
hopelijk duidelijk. Naast een deductieve methode van het funderen
van een geloofsovertuiging is een tweede model mogelijk. Daarin
probeert men tot een samenhangende verwoording te komen van het
eigen geloof (zonder hier overigens ooit geheel in te slagen) op basis
van zowel algemene uitgangspunten als concrete ervaringen, van
zowel religieuze overtuigingen als morele intuities.

Een dergelijke pragmatische methode heeft belangrijke voordelen
boven de deductieve benadering. Zij is contextualistisch, omdat con-
crete ervaringen en contexten een rol spelen; daarmee is de aldus tot
stand gekomen geloofsovertuiging veel meer een zingevend kader
waaraan mensen voor hun concrete levensvragen ook iets hebben.
Zij is dynamisch omdat de geloofsovertuiging meegroeit met de per-
soonlijke ontwikkeling van iemand gedurende haar leven en, op col-
lectief niveau, met de ontwikkeling van een groep of samenleving.
En ze is pluralistisch om twee redenen: omdat ze erkent dat elke for-
mulering van een geloofsovertuiging altijd een voorlopige, onvol-
maakte poging is, en omdat ze erkent dat mensen afthankelijk van
hun context en ervaringen tot verschillende overtuigingen kunnen
komen.

Dit leidt overigens niet noodzakelijk tot een subjectivisme waarin
slechts de eigen vooroordelen worden gesystematiseerd. Een subjec-
tivistische en in zichzelf besloten ontwikkeling is zeker mogelijk.
Men kan zich afsluiten voor nieuwe, dissonante ervaringen en voor
kritische reflectie, en men kan zich afsluiten voor kritiek van ande-
ren en toetsing aan de opvattingen van anderen.!®> Zowel in sterk
geinstitutionaliseerde en hiérarchische kerken als in sterk geindividu-
aliseerde geloofsbewegingen als New Age is dat risico onmiskenbaar
aanwezig. Maar het is niet noodzakelijk. Een christelijke geloofsge-
meenschap kan juist ook mogelijkheden bieden tot verrijking met
ervaringen uit rijke tradities, tot kritische reflectie in een open dia-
loog (en soms een felle confrontatie!) met anderen, tot het verwoor-
den en invoelbaar maken van het onzegbare en vooral, zoals Denis
Miiller het noemt, tot het radicaliseren van ervaringen van dissonan-
tie.!® Vooral dat laatste kan een belangrijk potentieel tot kritische
herziening belichamen.

De deductieve benadering past goed bij de orthodox-protestantse
traditie, waar men vanuit de centrale positie van het Woord centraal



82 VRIJZINNIGE ETHIEK

staat en vanuit een aanvaarding van bijbel en belijdenisgeschriften als
grondslag de implicaties daarvan voor het hele (geloofs)leven pro-
beert te doordenken. Maar voor veel moderne gelovigen geldt dat ze
hun uitgangspunten niet zo precies kunnen verwoorden. Sommigen
geloven wel dat er ‘iets’ is, maar vinden het moeilijk onder woorden
te brengen wat dan (en vinden een specifick godsbeeld vaak ook niet
nodig voor hun geloofsleven).!” Anderen voelen zich wel aangespro-
ken door klassieke voorstellingen van God en de bijbelse verhalen,
maar zonder aan die laatste een absoluut gezag toe te kennen. Weer
anderen laten zich ook inspireren door het waardevolle uit andere
religieuze tradities en bijvoorbeeld uit New Age. Al deze groepen
hebben echter gemeen dat ze geen absolute zekerheid toekennen aan
bepaalde geloofsinhouden en die als grondslag gebruiken voor de rest
van hun geloof, maar dat ze meer fragmentarisch en zoekend probe-
ren uit verschillende elementen waardoor ze zich aangesproken voe-
len een samenhangend verhaal te ontwikkelen. Mijn vermoeden is
daarom dat veel moderne gelovigen zich beter herkennen in de prag-
matische benadering.

Het primaat van de praktijk

Wat betekent dit nu voor de verhouding tussen godsdienst en
moraal? De gangbare benadering kan in termen van de vorige twee
paragrafen worden betiteld als een deductief-doctrinaire benadering.
Ten eerste wordt de verhouding tussen praktijk en doctrine geken-
merkt door een sterk primaat van de leer. Dat primaat hoeft niet
absoluut te zijn, maar de hoofdrichting is duidelijk: de religieuze
doctrine bepaalt hoe mensen (moeten) leven. Ten tweede wordt die
leer ontwikkeld via een deductieve benadering. Uit godsdienstige
uitgangspunten met een groot, zo niet absoluut gezag wordt een
geheel van godsdienstige en morele overtuigingen afgeleid. Beide
kenmerken passen goed bij een orthodox-protestantse visie, waarin
de Heilige Schrift het vertrekpunt is en het hele leven in het teken
van de geloofsovertuiging staat.

De verhouding tussen moraal en godsdienst ziet men vooral als
een verhouding tussen twee typen overtuigingen, tussen overtuigin-
gen met een propositionele inhoud.'® Men ziet die relatie als een

DE VERHOUDING TUSSEN LEER EN LEVEN 83

deductieve relatie, waarbij uit bepaalde godsdienstige uitgangspun-
ten de morele overtuigingen voortvloeien. Uit de stelling dat iemand
gelooft in God, volgt dan met een aantal stappen van interpretatic en
afleiding dat de bijbelse normen uitgangspunt moeten zijn voor het
morele handelen en dat dus bijvoorbeeld vrouwen geen kiesrecht
dienen te hebben.

Daarnaast kan een tweede benadering worden geplaatst, een prag-
matisch-praktische benadering. Daarin staat de praktijk (of eigenlijk
de vele praktijken waarin mensen zich bewegen) voorop en komt de
doctrinaire verwoording van de eigen geloofsbeleving voort uit die
praktijk. Simpel gezegd: het leven staat voorop en de leer sluit daar-
op aan. De ontwikkeling van de doctrine ziet men niet als cen
deductieve methode die uitgaat van bepaalde dogma’s, maar als een
voortgaand proces om tal van verspreide clementen in ondetling ver-
band samen te brengen. Deze benadering sluit, zoals gezegd, goed
aan bij de vrijzinnige traditie.

De verhouding tussen moraal en godsdienst ligt in zo'n benadering
heel anders. Ten eerste is het niet de propositionele inhoud van over-
tuigingen waar het om draait, maar de dagelijkse praktijk. De overtui-
gingen worden mee ontwikkeld in het licht van die prakeijk, in het
licht van de context waarin men zich beweegt, maar vaak blijkt het
moeilijk om ze goed onder woorden te brengen. En ten tweede is er
geen deductieve verhouding tussen morele en godsdienstige overtui-
gingen, maar beinvloeden en corrigeren ze elkaar wederzijds in een
voortdurende wisselwerking. Een godsdienstige overtuiging kan dus
ook worden bijgesteld omdat ze niet strookt met diepgewortelde
morele overtuigingen.!® Als uit de bijbel lijkt te volgen dat vrouwen
ondergeschikt zijn aan de man, is dit in strijd met de overtuiging dat
mensenrechten zoals het kiesrecht, voor iedereen gelijkelijk gelden; in
z0'n geval kan die laatste overtuiging de doorslag geven. Dat kan bete-
kenen dat de interpretatie van de gezaghebbende tekst wordt aange-
past of dat de visie op het gezag van die tekst wordt aangepast.

De verhouding tussen godsdienst en moraal wordt hiermee con-
textathankelijk, pluralistisch en dynamisch. Het is niet een voor eens
en altijd geldende doctrine; de verhouding ontwikkelt zich mee met
de geschiedenis en met ieders persoonlijke groei. Het is vooral dit
laatste dat interessante aanknopingspunten biedt voor de pluralisti-
sche samenleving.



84 VRIJZINNIGE ETHIEK

Het debat over godsdienst en moraal wordt in Nederland vooral
gevoerd in termen van de eerste benadering. Dit is ook niet verwon-
derlijk, omdat veel spraakmakende vertegenwoordigers van het chris-
tendom, zoals de rooms-katholieke bisschoppen of de sGP en de cu,
hiervan uitgaan. Veel liberalen (al dan niet gelovig) gaan overigens in
dit denkpatroon mee. Ook zij concentreren zich op de propositione-
le inhoud van geloof en moraal, maar bepleiten binnen dat kader de
autonomie van de moraal ten opzichte van het geloof.?

Maar dit alles doet geen recht meer aan de geloofsbeleving van
grote groepen Nederlanders, die veel meer aansluit bij de tweede
benadering. Moraal en geloof zijn met elkaar verbonden, maar niet
in de zin dat de moraal voortvloeit uit het geloof. Men probeert goed
te leven en juist te handelen en zoeke in praktijken van liturgie en
meditatie naar verdieping van religieuze ervaringen. Vertrekkend
vanuit die praktijken probeert men misschien — maar zeker niet
altijd! — tot een verwoording te komen van hoe men leeft en wat men
beleeft. Komt er vanuit de kerk (of de moskee) een scherpe morele
uitspraak waarmee men het niet eens is, dan legt men die terzijde of
levert zelfs felle kritiek: het is immers de eigen ervaring en praktijk
die bepalend is voor het geloof en niet de officiéle leer. Als een ker-
kelijke leider (uitgaande van de eerste benadering) standpunten
inneemt over anticonceptie, seks buiten het huwelijk of euthanasie,
waarmee men het niet eens is, is dat geen reden om de eigen stand-
punten te herzien. Integendeel, de correctie is eerder de andere kant
uit, het gezag van de betrokkene en van de kerkelijke institutie wordt
erdoor (nog verder) aangetast.

Waarom zon moeilijk verhaal?

In dit hoofdstuk heb ik duidelijk gemaakt dat er meerdere manieren
zijn om de verhouding tussen godsdienst en moraal te zien. In het
publicke debat overheerst ten onrechte de deductief-doctrinaire
manier. Die maakt godsdiensten tot massieve onveranderlijke groot-
heden. Voor een open discussie in het kader van een multiculturele
samenleving is dat niet de meest vruchtbare. Wie denkt dat het sGp-
standpunt over vrouwenkiesrecht tot in de eeuwigheid onverander-
lijk is, hoeft de dialoog ook niet aan te gaan; de keuze is slechts of

DE VERHOUDING TUSSEN LEER EN LEVEN 85

men de SGP wil verbieden of niet. Wie de islam alleen ziet als een
godsdienst waarbinnen alle voorschriften helder en onweerlegbaar
uit de koran volgen, kan zich de moeite van een gesprek besparen.
Dat verandert toch niets. Wanneer Ayaan Hirsi Ali aan burgemees-
ter Cohen voorhoudt dat hij de ‘ware moslim, dat wil zeggen de
orthodoxe moslim’ niet begrijpt, hanteert zij cen dergelijk massief
beeld van de islam.?! Volgens Hirsi Ali heeft de orthodoxe moslim
namelijk opvattingen die op alle punten haaks staan ten opzichte van
de democratische rechtstaat. ledere diversiteit en mogelijkheid tot
verandering binnen de orthodoxie wordt daarmee bij voorbaat uitge-
sloten (want zo iemand is dan immers in de ogen van Hirsi Ali geen
ware moslim).

Om tal van redenen is het hanteren van zo'n eenzijdige benade-
ring dus contraproductief. Maar voor mij is de belangrijkste reden
dat ik mij er totaal niet in kan herkennen. Het is niet de manier
waarop ik mijn geloof beleef en het is nict de manier waarop veel
mensen om mij heen dat doen. Daarom heb ik een tweede model
voorgesteld dat beter recht doet aan de manier waarop mensen in de
moderne samenleving hun geloof beleven en met ethiek bezig zijn.



7. Christelijk én humanistisch

Ethiek is mensenwerk

Moraal valt niet uit de hemel als een kant-en-klaar pakketje normen.
Het zijn mensen die morele normen ontwikkelen, soms heel bewust,
soms min of meer impliciet. En het zijn mensen die zich al dan niet
iets aantrekken van die morele normen. Daarbij kunnen zij steun en
inspiratie krijgen van andere mensen, of misschien ook van God,
maar ook dan is het uiteindelijk het menselijk handelen waar het op
aan komt. Of om het in expliciet religieuze termen te zeggen: Gods
Geest werkt door de mensen. Ethick is mensenwerk.

Ethick is dus altijd persoonlijk. Het is mijn ethiek of onze ethiek.
Natuurlijk hebben we daarbij vaak de pretentie dat onze ethische
normen ook voor anderen gelden. Filosofen noemen dit ‘universali-
seerbaarheid’. Volgens sommige ethici is het zelfs een eis aan morele
normen. Normen zijn pas moreel als we kunnen pretenderen dat ze
voor iedereen moeten gelden. Dit lijkt me een te strikt standpunt —
er kunnen morele uitgangspunten zijn, zoals deugden, die persoons-
of rolgebonden zijn. Maar voor de meeste morele uitgangspunten
geldt wel dat ze aan iedereen kunnen appelleren.

Ethiek is ook altijd contextueel. De ethick voor een agrarische
samenleving is anders dan die voor het computertijdperk. Daarom
moet een ethiek ook mee kunnen variéren met de verschillende con-
texten, En zij moet zich kunnen ontwikkelen in de loop van de tijd,
om zich aan te passen aan de veranderende omgeving.

Dit alles betekent overigens niet dat ethiek subjectief is. Het is:
geen kwestie van persoonlijke smaak dat ik iemand anders niet mag
vermoorden. Maar een levende ethiek is een ethiek waar mensen iets
mee kunnen in de praktijk en die dus bij hen en bij hun omgeving
past. Mensen moeten zelf hun eigen ethiek ontwikkelen. Niet uit het
luchtledige, want gelukkig kan men daarvoor een beroep doen op de
inzichten van anderen, op tradities, op ouders, docenten en vrien-
den. Voor een groot deel is dit ook geen bewust proces. Je neemt heel

CHRISTELIJK EN HUMANISTISCH 87

veel normen en waarden als vanzelfsprekend over in de loop van je
jeugd en van je verdere leven. Gelukkig maar — het zou nogal lastig
zijn als mensen over alles diep moesten gaan nadenken. Maar voor
een deel is het wel een proces van nadenken, van worstelen met de
materie. Daarover wil ik het nu vooral hebben. Het gaat niet over de
simpele normen waarover we het allemaal in grote lijnen eens zijn,
maar juist over die onderwerpen waarover we van mening verschil-
len. Daarbij blijven we zelfs vaak twijfelen ook nadat we een stand-
punt hebben.

Hoe kunnen we rond deze onderwerpen onze eigen ethick ont-
wikkelen? Het is moeilijk daarover algemene uitspraken te doen. Het
ontwikkelen van een ethiek is niet alleen altijd persoonlijk en con-
textueel, maar ook verbonden aan onze levensbeschouwing. Daarom
wil ik in dit boek geen abstract verhaal vertellen over hoe iedereen
dat zou kunnen doen. Dat zou te algemeen en nietszeggend zijn. Tk
wil mijn eigen verhaal vertellen, over hoe een vrijzinnige het zou
kunnen doen.

Niet omdat ik meen dat dit de enige mogelijke manier is. Zeker
niet. Maar ik denk dat ik niet een puur persoonlijk verhaal te vertel-
len heb. Op sommige punten zullen anderen zich er misschien in
herkennen en met me mee kunnen gaan. Op andere punten maken
zij andere keuzen, maar kunnen dan, door zich af te zetten tegen
mijn opvattingen, misschien ook helder krijgen hoe zij tot hun keu-
zen komen. Juist door zo expliciet mogelijk te zijn over mijn eigen
benadering, hoop ik anderen uit te dagen hun eigen benadering te
ontwikkelen.

Een positieve, open identiteit

In cen pluralistische samenleving put je nooit uit maar één traditie.
Je krijgt iets mee van allerlei grocpen waar je mee te maken hebt.
Tradities zijn bovendien niet gesloten en eenduidig, maar bevatten
allerlei tegenstrijdige uitgangspunten en worden beinvioed door
andere tradities waarmee 7ij in aanraking komen. Het begrip traditie
wordt vaak geassocieerd met ouderwets en traditioneel, maar dan
hebben we het vooral over traditionele gebruiken en klederdrachten
waaraan krampachtig wordt vastgehouden, ook al zijn ze niet meer



88 VRIJZINNIGE ETHIEK

functioneel in de veranderde samenleving. Levende tradities vernieu-
wen zich echter voortdurend, ze zijn altijd in ontwikkeling terwijl ze
zich aanpassen aan hun veranderende omgeving. Dat geldt bijvoor-
beeld ook voor politieke tradities; politicke partijen vernieuwen bij
elke verkiezing hun verkiezingsprogramma en met wat langere tus-
senpozen worden ook eventuele beginselprogramma’s herzien.

Ook religieuze tradities kunnen zich vernieuwen, hoewel daar
helaas vaak de neiging overheerst om krampachtig vast te houden
aan het oude. De traditie waar ik toe behoor is de vrijzinnig-christe-
lijke. (Een hele mond vol — ik zal het daarom in dit hoofdstuk meest-
al kortweg over ‘vrijzinnig’ hebben). Het vrijzinnig protestantisme is
vanouds voor een deel georganiseerd binnen eigen kerkelijke organi-
saties. Dat geldt voor (een deel van) de doopsgezinden, de remon-
stranten, de vrijzinnig hervormden (sinds de recente kerkfusie is hun
naam veranderd in vrijzinnig protestanten) en de vrijzinnige geloofs-
gemeenschap NPB. Maar de vrijzinnige stroming is breder dan alleen
deze kerkelijke groepen. Ook binnen de rooms-katholieke kerk en de
nieuwe Protestantse Kerk in Nederland zijn er grote groepen met
vrijzinnige opvattingen, ook al zijn ze niet onder die noemer georga-
niseerd.

De term vrijzinnig staat tegenwoordig vaak in een kwade reuk.
Het wordt geassocieerd met vrijblijvendheid, met steeds meer water
in de wijn doen en vaagheid. Associaties die zeker niet helemaal ten
onrechte zijn. Vrijzinnigen hebben er maar al te vaak aanleiding voor
gegeven. Vooral bij doopsgezinden, maar ook bij veel hervormden en
gereformeerden is er daarom aarzeling om zichzelf vrijzinnig te noe-
men. _

Maar ik wil me niet bij dat beeld neerleggen. Vrijzinnig is inder-
daad te vaak in negatieve termen gedefinieerd: “We zijn niet ortho-
dox, niet dogmatisch, kennen geen bindende belijdenissen en geen
kerkelijke hiérarchie’. Het is allemaal waar, maar niet genoeg. Ik
denk dat dit tegenwoordig niet meer de goede manier is. Het wordt
tijd om de term vrijzinnig-christelijk weer een positieve lading te
geven. In dit hoofdstuk wil ik daar (met de nadruk op ethiek) een
poging toe doen.

Sommigen zullen een dergelijke poging misschien als weinig vrij-
zinnig zien. Vrijzinnigen zijn immers vaak huiverig om tot een posi-
tieve verwoording van het geloof te komen. Ze erkennen dat er

CHRISTELIJK EN HUMANISTISCH 89

meerdere manieren zijn om je geloof te beleven, te verwoorden en te
ontwikkelen en bieden daarvoor graag aan anderen de ruimte. Ze
zijn zich maar al te bewust van de risico’s van vaststaande belijdenis-
sen waarmee anderen om de oren geslagen worden. Heine Siebrand
merkt terecht op over de vrijzinnige traditie:

Ruimte is een kernbegrip, opdat ieder met behoud van eigenheid en
respect voor de meningen van anderen, op zock kan gaan naar antwoor-
den op geloofsvragen in een context waar geen pasklare antwoorden voor

handen zijn.1

Maar wil die ruimte zinvol zijn, dan moet er ook inhoud worden
geboden. Ruimte zonder inhoud is leegte. Dialoog zonder substantie
leidt alleen maar tot vage frasen en zwijgen. Daarom is het wel dege-
lijk zinvol als vrijzinnigen pogingen doen om tot een positieve invul-
ling van het begrip vrijzinnig te komen.

Een van de dingen die me in het vrijzinnig christendom aanspreekt,
is de grote openheid naar de wereld, naar andere christelijke tradities
en zelfs naar niet-christelijke godsdiensten. Wanneer ik hieronder
een vrijzinnig verhaal vertel, maak ik dan ook geen enkele aanspraak
op exclusiviteit. Veel, zo niet alles van wat ik it de vrijzinnige tradi-
tie haal, is ook bij andere tradities te vinden. De eigenheid van een
vrijzinnige ethiek ligt niet in bijzondere inhoudelijke uitgangspun-
ten.

De gedachte dat een vrijzinnig-christelijke ethiek een exclusieve
eigen inhoud zou hebben lijkt mij onhoudbaar. Christenen hebben
niet een speciaal kenvermogen waardoor zij over andere inhoudelij-
ke waarden of normen zouden beschikken dan niet-christenen.
Vrijzinnigen hebben evenmin een bijzonder verlichte geest waardoor
zij beter zouden kunnen nadenken dan orthodoxe christenen. Alle
normen en waarden die vrijzinnigen aanhangen, delen zij met som-
mige anderen buiten hun eigen kring. En gelukkig maar, want het
zou nogal lastig zijn als iedere groep een heel eigen normen- en waat-
denstelsel zou hebben zonder overlap met dat van anderen.

Toch is er wel een specificke inhoudelijke oriéntatie. Wanneer we
naar concrete standpunten kijken, valt dat ook duidelijk op. Terwijl
tal van kerken stormliepen tegen de openstelling van het burgerlijk



90 VRIJZINNIGE ETHIEK

huwelijk voor homoparen, steunden vrijzinnige kerken als de
remonstranten dit van harte. Vrijzinnigen kiezen voor een volledige
gelijkwaardigheid van mannen en vrouwen en van homoseksuele en
heteroseksuele relaties, ook binnen het verband van de kerk. Ze heb-
ben een positieve houding ten opzichte van individuele zelfbeschik-
king. De meeste vrijzinnigen staan daarom niet principieel afwijzend
tegenover euthanasie — anders dan bijvoorbeeld de leiding van de
twee grote kerken. Ten opzichte van niet-kerkelijke opvattingen is
het verschil misschien op het eerste gezicht minder duidelijk omdat
veel typisch vrijzinnige opvattingen ook een parallel hebben in
opvattingen die bij humanisten leven. Maar ook daar is zeker ten
opzichte van sommige seculiere opvattingen wel degelijk een ver-
schil. Vrijzinnige christenen begrijpen hoe zeer een godsdienstige
overtuiging iemands leven kan bepalen en willen iedereen zoveel
mogelijk de kans geven daarnaar te leven. Soms kan een godsdiensti-
ge overtuiging je in gewetensnood brengen, bijvoorbeeld omdat je
vindt dat je militaire dienst moet weigeren of een hoofddoekje moet
dragen. Daarom zullen vrijzinnigen vaak proberen ruimte te schep-
pen voor de beleving van die godsdienst — zelfs als ze daar persoon-
lijk grote bezwaren tegen hebben! — bijvoorbeeld door wettelijke
erkenning van gewetensbezwaren. Van recente pleidooien van secu-
laristen als Paul Cliteur om de godsdienstvrijheid irrelevant te verkla-
ren, moeten zij dan ook weinig hebben.

Mijns inziens is kenmerkend voor het vrijzinnig christendom dat
het van harte in twee tradities tegelijk staat: de christelijke en de
humanistische. Humanisme en christendom kunnen worden gezien
als elkaar bevruchtende, aanvullende en corrigerende tradities. Door
de combinatie kunnen we uitwassen en beperkingen van elk van deze
afzonderlijke benaderingen tegengaan.

Hoewel het christendom ouder is en ook voor mij inhoudelijk
vooropstaat, begin ik met het humanisme. Dat maakt het beter
mogelijk om de overeenkomsten en verschillen helder te krijgen.

Met humanisme bedoel ik de traditie die in de zestiende eeuw met
schrijvers als Erasmus en Coornhert begint (maar overigens ook
oudere wortels heeft). De Verlichting en het modernisme maken ook
deel uit van deze traditie. In feite vormt het christelijk humanisme
met de doperse beweging van Menno Simons een van de twee oor-
spronkelijke hoofdstromen van het Noord-Nederlandse protestantis-

CHRISTELIJK EN HUMANISTISCH 91

me. Het calvinisme kwam pas in de tweede helft van de zestiende
eeuw sterker naar voren, vooral dankzij vluchtelingen uit Zuid-
Nederland. Humanisme in deze ruime zin is dus niet antichristelijk,
integendeel. Het is een houding van redelijkheid en kritisch naden-
ken. Het stelt de mens centraal (maar niet noodzakelijk absoluut) en
probeert met behulp van de rede tot uitgangspunten voor een vreed-
zame samenleving en voor een goed leven te komen.?

Het humanisme biedt een oriéntatie op waarden als vrijheid,
gelijkheid, democratie en mensenrechten. Daarmee vormt het een
tegenwicht tegen orthodoxe visies op het christendom die vrouwen
en homo’s discrimineren of vasthouden aan hiérarchische en autori-
taire kerkstructuren en -culturen. Het biedt ook de grondslag voor
actieve verdraagzaamheid, waarin men bereid is om in gesprek te
gaan met andersdenkenden vanuit de gedachte dat men daaruit jets
zou kunnen leren. Deze humanistische inspiratie levert de grondslag
om te pleiten voor gelijke rechten van vrouwen en homoseksuelen,
maar ook van vluchtelingen en aanhangers van andere levensovertui-
gingen. Het leidt tot opkomen voor het zeltbeschikkingsrecht van
mensen, bijvoorbeeld inzake seksualiteit en rond euthanasie en abor-
tus.

Een vrijzinnige herkent overigens dezelfde uitgangspunten ook in
de christelijke boodschap. Niet voor niets waren veel auteurs die het
klassieke humanisme belichamen, zoals Erasmus, Thomas More en
Hugo de Groot, ook christenen. In een vrijzinnig perspectief is er
dus geen echte spanning, maar een overlap. Daarom begon ik ook
met humanisme, om die gemeenschappelijkheid helder te krijgen. In
het evangelie gaat het immers ook om naastenliefde, menselijke
waardigheid, gelijkheid van alle gelovigen en menselijke vrijheid.

Maar daar voegt de christelijke inspiratie iets aan toe. Er is meer
dan alleen het minimum aan mensenrechten — hoe wezenlijk ook —
die in de humanistische traditie te vaak als de kern van de ethick
worden gezien. Het christendom wijst ons in de richting van meer
dan het gewone. Het verwijst naar waarden als liefde, vriendschap en
onderlinge verbondenheid. Het biedt oriéntatie voor het nadenken
over de zin van het bestaan. Naast de Tien Geboden als minimum-
normen bevat de bijbel ook de Bergrede die ons radicale idealen
voorhoudt.

In het verlengde daarvan is de evangelische boodschap radicalise-



92 VRIJZINNIGE ETHIEK

rend en kan ons behoeden voor zelfgenoegzaamheid. Die oriéntatie
op de idealen uit de Bergrede laat ons voortdurend beseffen dat we
er nog niet zijn, dat we ons actief moeten inzetten voor een betere
wereld. De bijbelse visioenen van gerechtigheid vormen een referen-
tiepunt, waarmee we de huidige werkelijkheid kritisch kunnen
bevragen. En in de bijbel is ook aandacht voor het kwaad, voor tra-
giek en het mensclijke tekort. Humanisme heeft een neiging tot een
te optimistisch mensbeeld en tot zelfoverschatting.? Het christen-
dom maant ons tot bescheidenheid. We kunnen het niet allemaal zelf
en er gaat veel mis — soms grondig mis.

Her christendom kiest voor de zwakkeren. In de klassieke termen:
voor de weduwen en wezen en voor de vreemdeling. Het richt de
aandacht op degenen die buiten de boot vallen, op mensen die bene-
den de armoedegrens leven, op vluchtelingen. Daarmee wordt het
humanistisch opkomen voor humanitaire idealen behoed voor afglij-
den in een meer vrijblijvend en afstandelijk pleidooi. Het verdiept
het humanisme tot een radicale humaniteit.?

Overigens zullen sommige humanisten zeggen dat dit alles voor
hen ook tot het humanisme behoort. Hoewel sommigen binnen het
humanisme de neiging hebben om de humanistische moraal te ver-
smallen tot de mensenrechten, geldt dat zeker niet voor allen. Qua
inhoud hoeft er dus uiteindelijk geen groot verschil te zijn tussen een
vrijzinnig-christelijke en een humanistische moraal.

Maar het christendom biedt niet alleen inhoudelijke uitgangspun-
ten. Het is niet alleen een levensbeschouwing, een leer, maar ook een
praktijk. Het biedt een praktische spiritualiteit die ervoor zorgt dat
die radicale humaniteit gevoed wordt, zoals ook omgekeerd onze
inzet voor een betere wereld onze geloofservaringen kan verdiepen.
Ethiek begint en eindigt bij de mens zelf en is onderdeel van de
manier waarop hij of zij gestalte geeft aan zijn of haar leven. [emands
geloofsovertuiging is net zomin los verkrijgbaar als zijn of haar
moraal. Beide vormen (althans idealiter) een eenheid met de praxis,
met het handelen van de persoon. Omdat moreel juist handelen vaak
offers vergt, is die voeding van morele overtuigingen vanuit een prak-
tische spiritualiteit wezenlijk.

Daarbij is overigens geen sprake van een cenrichtingsverkeer tus-
sen geloofsovertuiging en spiritualiteit enerzijds, en morele overtui-
ging en praktisch handelen anderzijds.# Onze spiritualiteit kan wor-

CHRISTELIJK EN HUMANISTISCH 93

den gevoed en geoefend op veel manieren. Dat kan door meditatie,
deelname aan kerkdiensten, door de stilte van de natuur, maar min-
stens zozeer door praktische ervaringen waarin iemand geconfron-
teerd wordt met het onrecht in de wereld en probeert daarin verbe-
tering te brengen. Met andere woorden: onze spiritualiteit, onze
geloofsovertuiging ontwikkelt zich ook dankzij ons praktisch hande-
len, dankzij onze morele ervaring. Tegelijk geeft zij ons de kracht om
te blijven streven naar onze radicale idealen en vol te houden wan-
neer het tegenzit.

Zeven kenmerken van vrijzinnig christendom

Het vrijzinnig christendom staat dus in twee tradities en put uit
beide. Daarin bestaat een grote variatie. Sommige vrijzinnigen hou-
den vast aan de klassicke christelijke belijdenissen en voelen zich het
meest thuis bij een traditionele kerkdienst. Anderen noemen zich
religieus humanist om aan te geven dat het humanisme vooropstaat
en hebben niet zoveel met de kerken. Toch zijn er voor die brede
stroming van de vrijzinnigheid een aantal gemeenschappelijke ken-
merken. leder legt daarin zijn eigen accenten. Willem B. Drees
noemt in zijn inleiding tot het boek Een beetje geloven bijvoorbeeld
drie kenmerken van een vrijzinnige houding: ‘openheid voor de bui-
tenwereld, gehechtheid aan het moderne, kritische denken, en het
verstaan van de eigen traditie als vormend in plaats van normerend.”

Elk van de door Drees genoemde kenmerken is inderdaad wezen-
lijk, maar met het oog op de ontwikkeling van een eigentijdse ethiek
is een wat uitgebreidere karakrterisering nodig. Daarom wil ik hier
zeven kenmerken bespreken waarvan mijns inziens de eerste zes (met
natuurlijk enige variaties) ook kunnen gelden voor vrijzinnige bena-
deringen in bijvoorbeeld de islam of het jodendom. Daarbij laat ik
zien hoe ze in de dagelijkse praktijk van vrijzinnige geloofsgemeen-
schappen zoals de remonstranten tot uitdrukking komen. Natuurlijk
is dit alles een persoonlijke keuze, en zal iedereen weer andere accen-
ten leggen, maar ik hoop dat daaruit toch een helder beeld ontstaat
van ?oe een eigentijds vrijzinnig christendom eruit zou kunnen
zien.



94 VRIJZINNIGE ETHIEK

1. Vrijheid en verantwoordelijkheid

Het meest kenmerkende inhoudelijke uitgangspunt is de nadruk op
individuele vrijheid en verantwoordelijkheid. De remonstrantse
godsdienstfilosoof Han Adriaanse ziet het zelfs als hoofdkenmerk
van het begrip: ‘Vrijzinnig is wie aan individuele gelovigen de
bevoegdheid toekent om zelf over aard en inhoud van hun geloof te
beslissen.”’

Instituties als de staat en de kerken zijn nodig, maar dienen niet
te heersen over het individu. Mensenrechten zijn een belangrijke
waarborg om die vrijheid van het individu te beschermen. De vrij-
heid is echter niet onbegrensd en niet leeg. Zij is niet onbegrensd,
omdat de mens geen los atoom is, maar deel van een gemeenschap
en in relatie staat tot andere mensen.® Zij is niet leeg, omdat vrijheid
gepaard dient te gaan met verantwoordelijkheid en bovendien
gepaard kan gaan met een religieuze invulling.

De mens is voor vrijzinnigen weliswaar het vertrekpunt, maar
zeker niet het enige waar het in het leven om draait. De menselijke
vrijheid dient allereerst begrensd en ingevuld te worden op een ver-
antwoordelijke manier, waarin rekening wordt gehouden met ande-
ren — en met dieren en de natuur. Maar vooral ook staat die invul-
ling van de vrijheid in het perspectief van een religieuze dimensie —
bij vrijzinnige christenen in het perspectief van het evangelie.”

Deze nadruk op de menselijke vrijheid en verantwoordelijkheid
past natuurlijk bij de humanistische traditie waarin de mens centraal
staat. Maar er zijn evenzeer bronnen in de christelijke traditie.!® Het
conflict in de zeventiende eecuw waarbij de remonstranten tijdens de
synode van Dordt (1618-1619) uit de toenmalige gereformeerde
kerk werden gegooid, draaide om de menselijke vrijheid. De remon-
stranten pleitten vergeefs voor de vrijheid van de gelovige tegenover
God (overigens destijds nog in heel terughoudende termen), en voor
geloofsvrijheid binnen de kerk en binnen de samenleving,

In de geloofspraktijk van vrijzinnige kerken uit dit zich bijvoor-
beeld in de waarde die men hecht aan verdraagzaamheid. De korte
beginselverklaring van de Remonstrantse Broederschap kent een cen-
trale betekenis toe aan het beginsel van vrijheid en verdraagzaam-
heid: ‘De Remonstrantse Broederschap is een geloofsgemeenschap
die, geworteld in het evangelie van Jezus Christus en getrouw aan
haar beginsel van vrijheid en verdraagzaamheid, God wil eren en die-

CHRISTELIJK EN HUMANISTISCH 95

nen.” Een andere manier waarop de vrijheid tot uitdrukking komt is
de afwezigheid van kerkelijke tucht (niemand zal heersen over het
geweten van een ander). Op veel remonstrantse kerken (maar ook op
bijvoorbeeld de doopsgezinde vermaning van IJlst) hangt als motto

de spreuk: ‘Eenheid in het nodige, vrijheid in het niet nodige, in alles
de liefde. 1!

2. Persoonlijk doorleefd geloof
In het verlengde van het vorige punt ligt de nadruk op een persoon-
lijk doorleefd geloof.!? Vrijzinnigen zijn huiverig voor het vastleggen
van een geloofsinhoud in bepaalde geschriften en dogma’s, die
onderschreven moet worden. Daarom wordt in plaats van vrijzinnig
vaak de term ondogmatisch gebruikt, om aan te geven dat er geen
voorgeschreven dogma’s zijn. Deze term als algemene aanduiding is
echter mijns inziens minder gelukkig. Allereerst is ze alleen maar
negatief. Vrijzinnig is meer dan dat men niet aan dogma’s hecht — dat
doet de agnost ook. En bovendien suggereert de term te gemakkelijk
dat men helemaal kan afzien van het verwoorden van geloofsinhou-
den. Maar ook vrijzinnigen staan voor de opgave een eigen visie op
de geloofsinhoud, cen dogmatiek, te ontwikkelen en zo goed moge-
lijk te verwoorden. Het typisch vrijzinnige bestaat er dan ook niet in
dat vrijzinnige theologen en gelovigen helemaal geen dogmatiek zou-
den hebben, maar dat men daarmee op vrijzinnige wijze omgaat.
ledere poging om een dogmatiek te ontwikkelen, om het wezenlijke
van het geloof te formuleren, is altijd een voorlopige verwoording,
die voor kritiek en discussie vatbaar is en die niemand mag binden.
Daarom vermijd ik liever de term ondogmatisch en zet er een
positieve karakteristiek voor in de plaats. Dat is de keuze voor een
persoonlijk doorleefd geloof met daarbij dus ook een persoonlijke
poging tot verwoording van dat geloof. Dat betekent dat er meerde-
re wegen zijn om het eigen geloof te ontwikkelen en meerdere
manieren om het geloof te verwoorden. Daarom kennen vrijzinnigen
doorgaans geen bindende belijdenissen.!® Zowel doopsgezinden als
remonstranten schrijven bij toetreding als lid hun eigen persoonlijke
geloofsbelijdenis.

3. Openbheid voor kritick en voorlopigheid van (geloofs)uitspraken

Vrijzinnigen zijn zich bewust van de onvolmaaktheid van de mens,



96 VRIJZINNIGE ETHIEK

ook al zullen ze daarbij minder snel zware woorden als zondigheid of
erfzonde gebruiken. Die onvolmaaktheid betreft ook ons kennen en
onze pogingen het mysterie te doorgronden en onder woorden te
brengen. Onze religieuze raal kan daarom vaak niet meer dan een sta-
melen zijn. ledere uitspraak over God, maar ook iedere uitspraak
over moraal s altijd principieel voorlopig en voor kritiek en verbete-
ring vatbaar. Vooral rationaliteit, wetenschap en filosofie bieden een
belangrijke manier om ons geloof kritisch te doordenken. Vrijzinnig
geloven wordt dan ook wel als ‘denkend geloven’ gekarakeeriseerd. !4

Deze openheid voor kritiek en het besef dat iedere verwoording
altijd voorlopig is past natuurlijk goed in de humanistische traditie.
Erasmus, de Verlichting, de moderne wetenschap — ze leverden en
leveren allemaal bijdragen aan een kritische, open houding, juist ook
tegenover geloofszaken. Maar ook in de bijbel vinden we die gedach-
te op tal van plaatsen terug. Denk aan het tweede van de Tien
Geboden waarin wordt verboden om beelden van God te maken. We
kunnen hem niet direct kennen en zeker geen concrete beelden
maken — alsof we God in onze broekzak hebben.!®

Vrijzinnigen zijn daarom vaak erg terughoudend in het spreken
over geloof. Dat lijkt me echter niet altijd de juiste reactie — hoezeer
de achterliggende gedachte ook te prijzen valt. Als je het helemaal
niet onder woorden probeert te brengen, kun je het geloof voor jezelf
ook niet helderder krijgen en kun je het ook niet aan anderen, bij-
voorbeeld aan volgende generaties overdragen. In tijden waarin het
behoren tot een kerk vanzelfsprekend was, was dit misschien minder
nodig, maar in tijden van secularisering leidt dat tot verarming van
het geloof en snelle achteruitgang van de kerken.

Beter is het daarom te kiezen voor een vrijmoedig spreken over
geloof. Een vrijzinnige dient voluit te durven staan voor waar zij in
gelooft en voor wat zij in praktijk brengt. Maar zij dient dit in alle
voorlopigheid te doen. Dat betekent dat zij ook principicel de beper-
kingen van haar eigen visie erkent en openstaat voor kritiek en ver-
rijking door anderen. Die ander heeft misschien ook wel gelijk, heeft
cen evenzeer verdedigbaar gezichtspunt. Natuurlijk ben ik vaak vol-
ledig overtuigd van dat waarvoor ik sta en kan ik me misschien niet
cens voorstellen dat het anders kan zijn. Maar op een meer afstande-
lijk niveau moet ik erkennen dar ik ongelijk kan hebben, en dat ik
dus misschien iets kan leren van dic ander.

CHRISTELIJK EN HUMANISTISCH 97

Daarom is oecumene voor vrijzinnigen niet slechts een noodop-
lossing. Het gesprek met de ander is juist een mogelijkheid om het
cigen geloof helderder te verwoorden — daar word je in het gesprek
met de ander toe gedwongen. En het biedt een kans om kritische
vragen bij de cigen opvattingen te krijgen en je te laten verrijken
door de ander. Oecumene hoeft daarbij niet beperkt te zijn tot de
christelijke traditie, maar raakt de hele wereld. Dat betekent dat we
ook het gesprek dienen aan te gaan met andere godsdiensten en met
niet-gelovigen. Ook van hen kunnen we leren, ook door hen kunnen
we worden bekritiseerd en verrijkt.

4. Praktische spiritualiteir

Geloven doe je niet alleen op zondag. Geloven doe je juist ook in het
dagelijks leven — in de manier waarop je met andere mensen omgaat.
In de vrijzinnigheid ligt traditioneel sterker de nadruk op de praxis
dan op de geloofsleer.'® Het gaat om de persoonlijke spirituele of
mystieke ervaring, om de ethische praktijk en de verbinding tussen
beide. Daarom heb ik in het vorige hoofdstuk gesteld dat het prag-
matisch-praktische model goed aansluit bij de vrijzinnige traditie.

In het begin van de vorige ecuw waren de vrijzinnige jeugdbewe-
gingen vaak sterk gericht op concrete maatschappelijke hervormin-
gen, op inzet voor een betere wereld. Een destijds onder vrijzinnigen
zeer populair lied symboliseert dit: ‘God roept ons, broeders, tot de
daad, zijn werk wacht, treedt dan aan.”’” De sfeer (en het mannelij-
ke taalgebruik) van dit soort liederen is niet helemaal meer van deze
tijd. Maar een tekst als deze laat heel goed de verbinding zien tussen
geloof en handelen, of liever nog, de eenheid van beide in een prak-
tische spiritualiteit.

In de laatste decennia is de vrijzinnige spiritualiteit anders van
karakter geworden. De invloed vanuit de rooms-katholicke spirituele
traditie en vanuit oosterse tradities heeft het vrijzinnig protestantis-
me verrijkt en minder rationalistisch gemaakt. En de teleurstellingen
van de Tweede Wereldoorlog en van het communisme hebben het
vaak wat nafeve optimisme en geloof in die maakbare, betere wereld
onderuitgehaald. Maar de basisidee blijft dezelfde. Praktische spiri-
tualiteit is de dialectische eenheid van geloof en handelen. ‘Dialec-
tisch’, want beide vallen nooit helemaal samen, maar corrigeren, voe-
den en inspireren elkaar. Juist die spanning houdt ons in beweging,



98 VRIJZINNIGE ETHIEK

houdt ons geloof levend en voorkomt dat we afglijden naar een star
moralisme.

5. Openbheid voor cultuur, wetenschap en samenleving

Humanisten als Erasmus geloofden in de heilzame werking van
wetenschap en filosofie en pleitten bijvoorbeeld voor kritisch bijbel-
onderzoek. In de humanistische traditie is ook altijd grote waarde
gehecht aan cultuur, aan kunst en algemene ontwikkeling. Kunst kan
ons schokken of juist diep ontroeren, ons nieuwe ervaringen geven
en ons aldus verrijken. De samenleving is geen onveranderlijk gege-
ven, maar is vatbaar voor verbeteringen.

Te vaak is deze humanistische gedachte verbonden geweest met
een naief vooruitgangsgeloof, ook in het vrijzinnig christendom.
Door meer kennis en rationele hervormingen zouden we de ideale
samenleving krijgen. We zijn in de twintigste eeuw in dit opzicht
realistischer geworden, hebben meer inzicht in de diepte van het
menselijk tekort, het kwaad en de tragiek. Maar dat realisme ontslaat
ons niet van de plicht om ons in te zetten voor een (iets) betere
wereld, hier en nu én op de langere termijn.

Gelovigen dienen midden in de samenleving te staan en daar hun
verantwoordelijkheid te nemen. Ze moeten niet die samenleving vol-
strekt omarmen, maar het geloof is niet alleen gericht op een andere
wereld in een toekomstig leven na de dood. Iets van dat Koninkrijk
Gods moet en kan hier worden waargemaake.

Daarom zijn vrijzinnigen van oudsher op allerlei manieren actief
in de samenleving. Ze kiezen niet voor het isolement om daar hun
kracht te zoeken. En ze staan open voor de moderne cultuur en
wetenschap, in plaats van zich daar kritisch tegen af te zetten. Dat
betekent geen kritickloze aanvaarding van cultuur en maatschappij.
Maar ze gaan met hun tijd mee en proberen de ontwikkelingen bij
te sturen.

6. Gelijkheid

Vrijzinnigen erkennen in hun kerk en daarbuiten de principiéle
gelijkwaardigheid van alle mensen. Van mannen en vrouwen, van
homo’s en hetero’s, van arm en rijk. Alle gelovigen zijn gelijk. De
voorganger of de kerkelijke besturen hebben dus ook geen bijzonder

kerkelijk gezag.

CHRISTELIJK EN HUMANISTISCH 99

Dit is een heel wezenlijk uitgangspunt. Het gelijkheidsideaal
wordt doorgaans vooral verbonden met de Verlichting, maar het
heeft ook in het christendom en vooral in het protestantisme herken-
bare wortels. In de eerste christelijke gemeenten waren allen gelijk en
declden hun bezit.!® Het protestantisme nam stelling tegen de ker-
kelijke hiérarchie en de bemiddelaarsrol van priesters. Het koos voor
het ‘priesterschap van alle gelovigen’ en maakte daarmee alle gelovi-
gen in principe gelijkwaardig.

In de vrijzinnige geloofsgemeenschappen is dit gelijkheidsideaal
onder meer uitgewerkt in de democratische en sterk gedecentraliseer-
de kerkstructuren. Er zijn geen pausen, bisschoppen of synodes die
de gemeenten en leden richtlijnen voorhouden. Het hoogste orgaan
wordt gevormd door de gemeentelijke vergadering van alle leden, of
door een democratisch gekozen afvaardiging.

Vrijzinnige kerken waren bijvoorbeeld de eersten die in het begin
van de vorige eeuw vrouwen als predikant accepteerden. De doops-
gezinden waren in 1911 de eersten, en werden al snel gevolgd door
de remonstranten in 1915. Eerlijkheidshalve moet daaraan toege-
voegd worden dat in de beginjaren de feitelijke acceptatie in de
gemeenten vaak nog moeizaam verliep. (Dat was overigens in de
samenleving als geheel helaas niet veel anders; de eerste vrouwelijke
minister verscheen immers pas in 1956, ook al was het vrouwenkies-
recht al in 1919 geaccepteerd.) Een ander punt waarin het gelijk-
heidsideaal gestalte kreeg, was bij de aanvaarding van homoseksuele
relaties. In 1986 waren de remonstranten de eerste kerk in Europa
die in zijn kerkorde homoseksuele relaties als volledig gelijkwaardig
erkende. Een kerkelijke zegening van niet-huwelijkse relaties (zowel
homoseksueel als heteroseksueel) werd toen mogelijk gemaakt.

7. Staand in de christelijke traditie maar open voor andere tradities
Dit kenmerk noem ik bewust als laatste, omdat de andere zes ken-
merken evenzeer bruikbaar zijn voor een kenschets van vrijzinnige
tradities binnen andere godsdiensten en tot op zekere hoogte ook
voor de agnostische humanistische traditie. Deze volgorde is echter
geen kwestie van prioriteit, integendeel. Voor mij staat het christen-
dom juist voorop en is vrijzinnig cen bijvoeglijk naamwoord daarbij.
Het is natuurlijk ondoenlijk om in enkele zinnen de rijkdom van
de christelijke traditie recht te doen. Ik zal het dan ook niet probe-



100 VRIJZINNIGE ETHIEK

ren. De christelijke traditie komt binnen de vrijzinnige traditie op tal
van manieren tot uitdrukking, in de liturgie, in de praktijk van pas-
toraat en diaconaat, in het persoonlijk geloofsleven van mensen. De
bijbel is een wezenlijke bron van inspiratie daarbij, maar niet als
Gods onfeilbaar woord, eerder als een uitdagende “polyfonie” van
stemmen en tegenstemmen’.!? De christelijke traditie kleurt natuur-
lijk ook elk van de zes hiervoor genoemde kenmerken, die immers
alle ook binnen het christendom hun wortels hebben.

Kenmerkend voor vrijzinnigen is hierbij dat ze wel volledig in de
christelijke traditie staan, maar geen exclusiviteit van het christen-
dom claimen. In de achttiende eeuw woedde in Nederland een hevig
debat, de zogeheten Socratische oorlog, rond de vraag of in de hemel
ook plaats was voor de heidense filosoof Socrates. Aangezien hij leef-
de in de vijfde ceuw voor Christus, was hij natuurlijk geen christen.
De vrijzinnige remonstranten verdedigden toen principieel dat ook
niet-christenen die een goed leven hadden geleid in de hemel kon-
den komen.2® Er is ook heil buiten Christus, de kerk is zeker niet
zaligmakend.

Mede daarom staan vrijzinnigen open voor de rijkdom van ande-
re religicuze en niet-religieuze tradities. Vrijzinnige kerkgenootschap-
pen werken bijvoorbeeld niet alleen samen met andere christelijke
kerken in organisaties als de Wereldraad van Kerken of de Neder-
landse Raad van Kerken, maar onderhouden ook banden met vrij-
zinnige geloofsgemeenschappen binnen andere wereldgodsdien-

sten.?!

FEen passend antwoord

Hiermee hebben we een algemene karakteristick van de vrijzinnig-
christelijke traditie. Maar wat betekent dit voor de ethiek? Kunnen
we in het licht van deze traditie een eigentijdse ethiek ontwikkelen?
Ik kies bewust voor de formulering ‘in het licht van’, want een ethiek
put nooit alleen uit een specificke traditie. Doorgaans komt het erop
neer dat men bij de algemene wijsgerige ethick vertrekt en daaraan
een specifieke inkleuring geeft in het licht van de eigen traditie en in
het licht van de concrete maatschappelijke context. Of als men het
mooier wil zeggen, dat men probeert tot een synthese te komen van

CHRISTELIJK EN HUMANISTISCH 101

de eigen religieuze traditie en de algemene wijsgerige ethiek.

De ontwikkeling van een ethiek vindt altijd in een bepaalde con-
text plaats. De vrijzinnige traditie is een inspiratiebron, maar de con-
crete uitwerking kan alleen maar zinvol plaatsvinden in het licht van
de concrete context. Daarom is het goed terug te keren naar de ver-
eisten die ik in hoofdstuk 3 heb genoemd, waaraan een eigentijdse
ethiek zou moeten voldoen. Ze moet meer gericht zijn op achterlig-
gende waarden dan op strikte regels, dynamisch en flexibel zijn.
Kritische toetsing en de openheid voor verdere ontwikkeling dienen
voorop te staan. En ze dient recht te doen aan de grotere morele ver-
antwoordelijkheid van het individu.

De vrijzinnige traditie biedt veel aanknopingspunten om aan die
vereisten tegemoet te komen. Elk van de zeven bovengenoemde ken-
merken levert daaraan een specificke bijdrage. De vrijzinnige nadruk
op individuele vrijheid en verantwoordelijkheid en op een persoon-
lijk doorleefd geloof, past bij de tendens naar individualisering.
Vanuit vrijzinnig perspectief valt deze dan ook aanmerkelijk positie-
ver te waarderen dan meestal gedaan wordt in christelijke en chris-
ten-democratische kringen. De openheid voor kritische toetsing en
de wezenlijke voorlopigheid van ieder oordeel, dus ook van ieder
moreel oordeel, bevordert een dynamische ethiek. Dat geldt evenzeer
voor de openheid naar cultuur en wetenschap en samenleving. De
praktische spiritualiteit zorgt ervoor dat mensen, ook met geringere
steun vanuit de sociale omgeving, het kunnen volhouden naar hun
morele opvattingen te leven en zich in te blijven zetten voor een
betere samenleving.

Bovendien is er een positieve waardering van pluralisme. Pluralis-
me is vaak lastig, maar het wordt door vrijzinnigen ook als verrijkend
gezien en dat sluit goed aan op de multiculturele samenleving waar-
in we nu leven. Dialoog is meer dan een pragmatische noodzaak, het
is ook een opdracht en een kans om je eigen opvattingen steeds weer
kritisch tegen het licht te houden. De niet-exclusieve visie op het
christendom maakt het mogelijk om aanhangers van andere levens-
overtuigingen zoals de islam als gelijkwaardige gesprekspartners te
erkennen en te zoeken naar gemeenschappelijke uitgangspunten in
een pluralistische samenleving. In deze zin kan dus met recht gesteld
worden dat onze tijd behoefte heeft aan vrijzinnige benaderingen van

ethick.



102 VRIJZINNIGE ETHIEK

Ook inhoudelijk zijn er goede aanknopingspunten. De nadruk op
vrijheid en verantwoordelijkheid impliceert dat aan mensenrechten
en tolerantie grote waarde wordt toegekend. In een tijd waarin de
godsdienstvrijheid onder druk staat en tolerantie bijna een negatief
beladen woord is geworden, is dat van grote betekenis. En rond the-
ma’s als seksualiteit, relaties, moderne voortplantingstechnologie en
cuthanasie biedt de keuze voor de menselijke vrijheid en zelfbeschik-
king cen belangrijke waarde, die juist in christelijke kringen te vaak
minder belangrijk wordt geacht.

De keuze voor gelijkheid en democratie geeft eveneens wezenlij ke
vertrekpunten die in en door kerken vaak onvoldoende erkend wor-
den. Gelijkheid van man en vrouw, homo en hetero, vreemdeling en
autochtoon — het blijft een waardevol, maar nog te weinig gereali-
scerd ideaal. Dat geldt niet alleen binnen de kerken maar ook voor
de samenleving als geheel. Democratie is inmiddels een wijd geac-
cepteerd ideaal in de samenleving, maar in de organisatiestructuur
van sommige kerken, in het bijzonder van de rooms-katholicke kerk,
nog te weinig doorgedrongen.

Last, but not least, biedt natuurlijk ook de christelijke traditie tal
van inhoudelijke en vaak zeer radicale nitgangspunten. Het recente
conciliair proces stelde bijvoorbeeld de waarden centraal van vrede,
gerechtigheid en heelheid van de schepping. De bijbelse verhalen
bevatten radicale maatschappijkritiek en tal van concrete verhalen
die inspiratie kunnen bieden.

Dit alles verder uit te werken zou natuurlijk een boek op zich zijn,
en ook veel theologische analyse vergen, en dat is nu eenmaal niet
mijn vak. Daarom laat ik het hier bij deze korte schets.

8. De rol van kerken en religieuze organisaties

De januskop van de kerken

Een vrijzinnige ethiek past als benadering, als houding goed bij deze
tijd. En ook inhoudelijk biedt deze goede aanknopingspunten voor
een eigentijdse ethiek. Maar dat is nog niet het hele verhaal. Want
ethick moet ook geleefd worden. En daar ligt vaak een groot pro-
bleem. Hoe kunnen mensen gemotiveerd worden en blijven om
moreel goed te leven? De toegenomen individuele verantwoordelijk-
heid heeft als keerzijde een grotere behoefte aan morele vorming en
toerusting en aan ondersteuning bij het volhouden van de juiste
levenswijze.

Dit roept de vraag op of kerken en andere levensbeschouwelijke
organisaties een rol kunnen spelen. Door politici als Donner en
Balkenende wordt de laatste jaren weer een beroep gedaan op de ker-
ken om een eigen bijdrage te leveren aan het debat over normen en
waarden. Kunnen de kerken inderdaad hulp bieden bij het levend
houden van normen en waarden? En zo ja, doen de vrijzinnige ker-
ken dan ook mee, en hebben ze daarbij misschien een specificke
eigen invalshoek?

Laten we beginnen met een kritische noot. De rol van de kerken
op dit terrein is in de geschiedenis bepaald niet onverdeeld positief
geweest. Kerken zijn vaak de bolwerken geweest van conservatisme.
Van vasthouden aan achterhaalde opvattingen rond seksualiteit of
rond de positie van de vrouw in de samenleving. En van te gemak-
kelijke steun aan de machthebbers, van welke kleur ook, of aan
onrechtvaardige economische verhoudingen.

Maar de kerken hebben hier duidelijk een januskop. Naast dat
tekortschieten zijn er ook altijd momenten geweest waarop de ker-
ken scherpe critici van onrechtvaardigheid waren en voorlopers op
maatschappelijk en moreel gebied. Het diaconale werk van de kerken
is daarvan een duidelijk voorbeeld. Kerkelijke groepen als de quakers
liepen voorop bij de strijd tegen de slavernij en tegen de oorlog.



104 VRIJZINNIGE ETHIEK

Martin Luther King en de burgerrechtenbeweging in de Verenigde
Staten hadden een duidelijk christelijke inspiratie. In de strijd voor
gelijkberechtiging van vrouwen en later die van homoseksuelen, en
voor een rechtvaardiger verdeling van de welvaart, waren en zijn
progressieve christenen vaak eveneens op de barricaden te vinden.

Ik noem deze twee gezichten van kerkelijke bemoeienis met nor-
men en waarden bewust aan het begin. Het laat zien dat er meerde-
re manieren zijn waarop kerken hiermee bezig kunnen zijn. En wat
voor de kerken geldt, geldt evenzeer voor andere religieuze groepen.
Gandhi staat als symbool voor een vreedzaam verzet tegen koloniale
overheersing en onrechtvaardigheid; daar tegenover laat het huidige
hindoeistisch fundamentalisme een andere kant van hetzelfde geloof
zien. Moskeeén en moslimintellectuelen die een modernisering van
de islam zoeken die recht doet aan democratie en mensenrechten zijn
één kant van de islam; Al Qaida en de aanslag op Theo van Gogh een
andere.

De bemoeienis van kerken en andere religieuze organisaties is niet
alleen naar buiten gericht. Ze kunnen ook intern gestalte geven aan
normen en waarden. Kerken kunnen opkomen voor mensenrechten
door te laten zien dat binnen de kerk vrouwen en mannen, homo’s
en hetero’s gelijke rechten hebben. Ze kunnen opkomen voor demo-
cratie door te laten zien hoe binnen de kerk een democratische struc-
tuur en cultuur kan bestaan. Ze kunnen zelfs laten zien, zoals de
quakers doen, dat besluitvorming bij consensus niet per se een
onhaalbaar ideaal is, maar onder bepaalde voorwaarden goed kan
werken. De oude tegeltjeswijsheid ‘verbeter de wereld, begin bij
jezelf” geldt zeker ook voor kerken. Als zij al niet in hun eigen func-
tioneren laten zien dat een betere manier van onderlinge omgang
mogelijk is, hoe kunnen ze dan ooit naar buiten toe geloofwaardig
zijn?

Bescheidenheid en zelfkritiek dienen dus voorop te staan. Maar
dat neemt niet weg dat kerken een rol kunnen spelen in het levend
houden van normen en waarden. Daarbij concentreer ik me op drie
problemen.

Er is allereerst een kennisprobleem: hoe bepaal ik hoe ik moet
leven? Wat zijn de normen en waarden waarnaar ik wil leven en wat
betekent dat voor concrete vragen? Is euthanasie wel of niet moreel
juist in deze situatie? Daarnaast is er een motivatieprobleem: hoe houd

DE ROL VAN KERKEN EN RELIGIEUZE ORGANISATIES 105

ik het vol daarnaar te leven? Hoe kan ik tegenslagen overwinnen, hoe
kan ik zorgen dat gemakzucht en eigenbelang het niet altijd winnen?
En ten slotte is er een handelingsprobleem: hoe breng ik in deze com-
plexe, onoverzichtelijke wereld mijn normen en waarden in prakeijk?
Hoe geef ik gestalte aan die inzet voor een betere wereld, voor de
naaste? Voor elk van die drie problemen kunnen de kerken en ande-
re levensbeschouwelijke organisaties een zinvolle bijdrage leveren. Ik
richt me hier vooral op de kerken, maar met enige aanpassingen is
het onderstaande ook van toepassing op organisaties binnen andere
godsdiensten of op het Humanistisch Verbond.

Ethisch beraad

Het kennisprobleem krijgt in de media de meeste aandacht. Hoe
kunnen we nog bepalen wat moreel verantwoord is in deze ingewik-
kelde en pluralistische samenleving? Rond veel actuele vragen bieden
overgeleverde normen weinig houvast. Ik denk aan de keuzes rond
het levenseinde, maar ook aan vragen rond biotechnologie en globa-
lisering. Het kennisprobleem heeft vooral te maken met de ontwik-
kelingen die ik in deel I schetste, die leiden tot grote onzekerheid en
tot een verscheidenheid aan meningen waaruit niet gemakkelijk te
kiezen valt.

Ethische bezinning, reflectie, onderling gesprek zijn manieren
waarop we met deze onzekerheid en verscheidenheid kunnen leren
omgaan. Kerken kunnen daarvoor ruimte bieden — intern en in de
samenleving als geheel. Juist binnen kerken is nog tijd en ruimte
voor diepgaande bezinning en gesprek. In preken (tegenwoordig niet
voor niets vaak aangeduid als overweging of overdenking) kan men
stof ter overdenking bieden. In gespreksavonden of theologische
cafés kan men de ruimte bieden om onderling met elkaar in gesprek
te gaan, al dan niet na een uitgebreide voordracht ter inleiding op het
gesprek. De kerken behoren momenteel tot de weinige plaatsen waar
mensen nog met elkaar in gesprek raken over wezenlijke levensvra-
gen. Ze kunnen een plaats bieden waar open over morele kwesties
kan worden gesproken en waar dus als een soort ‘education perma-
nente’ ecn voortdurende morele vorming plaatsvind.

De kerken kunnen daarbij ook een inhoudelijke handreiking bie-



106 VRIJZINNIGE ETHIEK

den door ethische vragen systematisch te verhelderen en te doorden-
ken vanuit een christelijke levensbeschouwing. Dat kan waardevol
zijn in de dialoog met de eigen leden en de samenleving, maar ook
in het gesprek met de overheid. Zo'n levensbeschouwelijke doorden-
king is bovendien ook zinvol binnen een echte interreligieuze dia-
loog, waarin men tussen de verschillende godsdiensten zoekt naar
het gemeenschappelijke en naar de wezenlijke verschillen. Alleen als
de gesprekspartners in een dialoog ook weten waar ze zelf voor staan
en niet alleen maar vriendelijk luisteren naar de anderen, is het
mogelijk tot werkelijk onderling begrip te komen.

Ook hier geldt weer dat we de individualisering en secularisering
serieus moeten nemen. Een direct voorhouden van normen kan niet
meer en is ook zelden gerechtvaardigd. Maar wel kunnen kerken,
moskeeén en Humanistisch Verbond mensen bewustmaken van hun
verantwoordelijkheid voor anderen en voor de samenleving. En
inhoudelijke stof ter overweging kan bij die bewustwording alleen
maar behulpzaam zijn, wanneer deze op een open wijze wordt gepre-
senteerd die stimuleert tot nadenken in plaats van vraagt om gehoor-
zaamheid.

Dit vergt wel dat de kerken op een open en democratische wijze
gestructureerd zijn. Anders ontstaat een vreemde spanning tussen het
open moreel beraad en een hiérarchische kerkstructuur. Als betwist-
bare morele uitspraken bekleed worden met kerkelijk gezag, belem-
mert dit het open gesprek. Soms zal het nodig zijn als kerken om
duidelijke uitspraken te doen, maar dit heeft alleen zin en gezag als
eindpunt van een uitvoerig democratisch proces, waarin het open
gesprek vooropstond.

Ik wil dit illustreren met een concreet voorbeeld. Een terrein waar-
op veel kerken al eeuwen morele normen propageren, is dat van de
seksualiteit. Het is ook het terrein waarop het kerkelijk gezag in
morele kwesties het sterkste is aangetast, omdat burgers steeds meer
zelf hun eigen keuzen maakten en deze niet weerspiegeld zagen in de
kerkelijke opvattingen. Het vasthouden aan de achterhaalde seksuele
cthick door veel kerken is een belangrijke factor geweest bij het ver-
lies van geloofwaardigheid als morele leiding.

Als reactie zou men kunnen bepleiten dat de kerken zich dan maar
helemaal niet meer moeten bezighouden met relaties en seksualiteit.
Dat is een begrijpelijke reactie die ingegeven kan zijn door terechte

DE ROL VAN KERKEN EN RELIGIEUZE ORGANISATIES 107

zelfkritiek en prijzenswaardige bescheidenheid. Maar een betere reac-
tie is mijns inziens om dit juist als een kans te zien, een ‘vitdaging’
om te leren op een andere manier met moreel en persoonlijk gevoe-
lige kwesties om te gaan. Juist kerken en andere levensbeschouwelij-
ke organisaties hebben hierin bij uitstek een taak, omdat de persoon-
lijke vormgeving van relaties en seksualiteit sterk raake aan levensbe-
schouwelijke vragen.

De remonstranten hebben in de jaren tachtig van de vorige eeuw
die taak ter hand genomen op een wijze die goed past bij deze tijd en
die laat zien hoe een diepgaand ethisch beraad binnen kerken kan
functioneren. Toen zij bezig waren met een herziening van hun ker-
korde, kwamen ze voor de vraag wat te doen met de bepalingen rond
het huwelijk. Het was duidelijk dat men niet meer heen kon om de
erkenning van homoseksuele en andere niet-huwelijkse relaties; tege-
lijk was het voor velen nog een met veel emoties beladen en contro-
versieel onderwerp. Door uitgebreide gesprekken in de gemeenten,
ondersteund door speciaal gemaakte video’s en discussiemateriaal, is
toen een jarenlang zeer intensief bezinningsproces in gang gezet. Dit
proces resulteerde in 1986 in een breed gedragen en tegelijk zeer
radicaal besluit, waarin geen enkel onderscheid meer werd gemaakt
tussen huwelijk en andere relaties. Ook homoscksuele en lesbische
levensverbintenissen en heteroseksuele niet-huwelijkse relaties zou-
den in een kerkelijke plechtigheid gevierd en gezegend kunnen wor-
den. Daarin liepen de remonstranten duidelijk voor op het Neder-
landse parlement dat pas meer dan tien jaar later het huwelijk open-
stelde voor homoseksuele en lesbische paren (helaas onder protest
van andere kerken).

De inhoud van dit besluit laat ik hier verder terzijde. Waar het mij
nu om gaat, is dat in deze gesprekken het mogelijk bleek in een open
sfeer over zeer persoonlijke onderwerpen als relaties en de betekenis
van begrippen als liefde en trouw te praten en deze te herformuleren
in het licht van de moderne tijd. Aldus droegen dit soort gesprekken
bij aan de morele vorming van de aanwezigen.

Tets soortgelijks kunnen de kerken ook doen rond andere maat-
schappelijke vragen en doen zij feitelijk ook al jaren. Hoe gaan we ver-
antwoord om met werk, met het milieu, met de noden in de wereld?
Is een nieuwe levensstijl mogelijk die niet gericht is op steeds meer
consumptie? Hoe kunnen we gestalte geven aan vrede, gerechtigheid



108 VRIJZINNIGE ETHIEK

en heelheid van de schepping? Maar ook rond thema’s als medische
ethiek en euthanasie zijn dit soort gesprekken uitermate zinvol.

In de discussie over de multiculturele samenleving wordt tegen-
woordig vaak wat badinerend gesproken over dialoog. Alsof het
alleen iets softs zou zijn, dat niet echt een oplossing is. Het is alleen
maar pappen en nathouden. Dat beeld van de dialoog is soms her-
kenbaar, maar zeker niet de enige vorm van dialoog. Een dialoog kan
juist ook heel confronterend zijn.! Het kan inhouden dat mensen
elkaar bedoeld of onbedoeld diep kwetsen, en vervolgens dat de
ander laat zien dat men zich zeer gekwetst voelt. Ook in de discus-
sies bij de remonstranten kwamen vooroordelen over homoseksuelen
soms op zeer pijnlijke manier naar boven. Maar door ze te uiten wer-
den ze bespreekbaar en veranderbaar. Alleen door die vaak pijnlijke
momenten van confrontatie kunnen mensen zich realiseren wat ze
aanrichten bij anderen en mogelijk zichzelf matigen of zelfs hun
opvattingen aanpassen.

Voor mij is de ideale kerk een plaats waar onder meer dit soort
gesprekken mogelijk zijn. Onder meer, want — om Kuitert te para-
fraseren — alles is moreel, maar moraal is niet alles. Daarom denk ik
dat we ook bij discussies over normen en waarden de levensbeschou-
welijke dimensie niet uit de weg moeten gaan. Zij hoort er bij, maar
dan wel graag in een moderne vorm die bij de geindividualiseerde
samenleving past. Dat vereist een nadruk die niet ligt op het gezag-
hebbend spreken door de kerkelijke leiding, maar op het open
bespreken door gemeenten en parochies.

Ondersteuning en bemoediging

Levensbeschouwing kan ook een rol spelen in de motivatie om je aan
bepaalde normen en waarden te houden. Moreel handelen vergt
meestal iets van je — het kost iets: tijd, geld, geduld, dingen doen
waarin je geen zin hebt. Vaak weten we wel wat we moeten doen,
maar we doen het niet — door luiheid, gemakzucht, of wat voor
reden ook. Dat is ook het centrale probleem volgens het al vaker
geciteerde rapport van de WRR.> Mensen weten wel wat ze zouden
moeten doen, maar ze doen het niet. Het is geen kennisprobleem,
maar een motivatieprobleem.

DE ROL VAN KERKEN EN RELIGIEUZE ORGANISATIES 109

Ik noemde hierboven al dat mensen zich volgens de WRR om drie
redenen aan sociale of wettelijke normen houden.? Ze doen dat van-
wege formele controle en sancties (de politicagent), vanwege infor-
mele, sociale controle (de buren), en omdat ze normen geinternali-
seerd hebben. Meestal spelen alle drie factoren een rol en versterken
ze elkaar. Diezelfde factoren zijn ook van betekenis om de invloed
van kerken op gedrag te begrijpen. Vroeger werkten alle drie facto-
ren mee om mensen op het rechte pad te houden. De pastoor of de
ouderling oefende toezicht uit en had (vooral in de extreme gevallen)
kerkelijke sancties ter beschikking. De hechte verzuiling zorgde voor
een sterke onderlinge sociale controle binnen de eigen kerkelijke
gemeenschap. En mensen internaliscerden de morele en godsdiensti-
ge normen — ze hielden zich eraan omdat die een deel van henzelf
waren geworden.

Tegenwoordig hebben kerken (gelukkig!) veel minder mogelijkhe-
den om sancties op te leggen, en als ze deze formeel al hebben, wor-
den ze nauwelijks meer gebruikt. Door de ontzuiling is de interne
sociale controle binnen de kerkelijke groep veel kleiner geworden.
Dus resteert alleen nog de internalisering. Mensen moeten het hele-
maal uit zichzelf halen om zich aan bepaalde normen en waarden te
houden. Dit vergt veel van hen.

Eigenlijk is dit hetzelfde proces dat we al eerder zagen op de schaal
van de samenleving bij het verdwijnen van de conducteur op de
tram.% Daar kan het nog helpen de conducteur terug te brengen,
hoewel ook dan het herstel van bepaalde gedragsnormen een proces
van lange adem is. Maar terugkeer van de kerken naar een sterkere
interne tucht en een sterkere sociale controle is niet bepaald een
oplossing die ik zou willen bepleiten.

We moeten deze analyse overigens bepaald niet overdrijven. Voor
veel normen is er nog wel degelijk sociale controle van de eigen peer
group of formele controle door overheid en toezichthouders. Zoals
Duyvendak en anderen beweren: mensen zijn heel conformistisch en
voegen zich in de kudde.> Ze houden zich vrijwillig aan de meeste
normen en vertonen bovendien veel prijzenswaardig gedrag zoals
vrijwilligerswerk.

Maar niettemin geldt dat in een aantal situaties mensen het wel
helemaal zelf moeten opbrengen. Sancties en formele controle zijn
maar voor een beperkt aantal wettelijke normen van betekenis. Er is



110 VRIJZINNIGE ETHIEK

geen of weinig sociale controle of je wel voldoende geeft aan goede
doelen, of je fatsoenlijk zaken doet et cetera. Mensen hebben dus
steun en inspiratie nodig om het vol te houden naar hun morele
opvattingen te leven.

Die steun kan iemand op tal van manieren krijgen, bijvoorbeeld
uit haar vriendenkring. Of ze kan zich laten inspireren door litera-
tuur of aangesproken worden door idolen en rolmodellen. Moderne
helden, moderne heiligen zijn voorbeeldfiguren zoals Nelson
Mandela of Ruud Gullit — die echt niet per se perfect hoeven te zijn
(liever niet zelfs), maar waaraan je je kunt optrekken.

Een van de manieren waarop mensen steun en inspiratie kunnen
krijgen, is door hun levensbeschouwing en kerk. Een godsdienstige
overtuiging kan iemand motiveren om in haar leven aan de daarmee
verbonden normen vast te houden. Dat moet niet per se gezien wor-
den in de zin dat iemand bepaalde dogma’s aanhangt en daarom
daaruit af te leiden morele normen aanhangt. Het gaat veel meer om
de praktijk: die levensovertuiging, en die morele normen zijn deel
van haarzelf geworden en daarom is het voor haar normaal gewor-
den om zich aan die normen te houden. Of daarom voelt ze zich
elke keer weer uitgedaagd om gestalte te geven aan dat wat haar be-
weegt.

Het gaat hier dus om de dialectische combinatie van geloof en
handelen, waarover ik in het vorige hoofdstuk schreef, om een prak-
tische spiritualiteit. Die spirituele basis stelt iemand in staat om elke
keer weer de kracht op te brengen om zich in te zetten voor gerech-
tigheid, en om niet alleen de sociale minimumnormen na te leven,
maar ook daar bovenuit te gaan.

Die praktische spiritualiteit kan op verschillende manieren geoe-
tend en gevoed worden. Opnieuw: dat hoeft niet noodzakelijk in het
verband van een geloofsgemeenschap te gebeuren. Maar de christe-
lijke traditie heeft wel een rijkdom van vormen om die spiritualiteit
te ontwikkelen. De opbouw, de adem van een goede kerkdienst is
daarvan al een eenvoudig voorbeeld. Je komt binnen, komt tot rust
en inkeer, er is tijd voor bezinning en gebed, voor muziek, zang en
soms beweging: verschillende lagen van ons menszijn worden aange-
raakt. En na die dienst ga je gesterkt de wereld weer in.

Die adembeweging van de dienst wordt voor mij persoonlijk heel
mooi gesymboliseerd door twee teksten die mij altijd weer inspireren

DE ROL VAN KERKEN EN RELIGIEUZE ORGANISATIES 111

en bemoedigen. Aan het begin van de dienst ken ik geen mooier lied
dan het Intochtslied van Marijke Koijck-de Bruijne met de regels:

Vol van verwachting zijn wij gekomen,

Om weer te weten waartoe wij bestaan.
Verstillend van binnen, verlangend te horen
Het levende Woord dat opnieuw wordt geboren
Waar mensen in aandacht en liefde verstaan.®

Aan het eind van de dienst komt de zegen die nieuwe kracht geeft
om weer verder te gaan. Maar die wordt voorafgegaan door, een heel
klein, maar voor mij wezenlijk onderdeel, de uitzending, de opdracht
om in de wereld gestalte te geven aan het geloof. In de woorden van
een veelgebruikte remonstrantse liturgie:

Bevestigen wij ons geloof in een leven van liefde;

aanvaarden wij onze verantwoordelijkheid voor onze geloofsgemeen-
schap,

haar taak in de wereld en haar noden;

en gaan wij van hier naar ons huis en onze levensopdracht

onder Gods zegen.

Een dergelijke adem van een dienst kan ons voeden, sterken en
bemoedigen. Natuurlijk ligt dit niet voor iedereen hetzelfde — ieder
heeft weer andere aspecten die hem raken en voeden. Het werkt ook
voor dezelfde persoon niet altijd op dezelfde wijze.

Dit is slechts een voorbeeld uit de liturgische rijkdom van de
christelijke traditie. Belangrijke levensmomenten kunnen worden
gevierd, of het nu gaat om de geboorte van een kind (kinderdoop of
kinderopdracht), om een levensverbintenis, of om de bewuste keuze
voor een geloofsgemeenschap (belijdenis of volwassenendoop). In
tijden van verdriet en afscheid bieden rouwdiensten vormen om de
emoties naar boven te laten komen en te verwerken. Of om weer iets
heel anders te noemen: ook meditatictechnieken, spirituele retraites
— her zijn allemaal vormen om de cigen spiritualiteit te voeden en te
versterken.

De praktische spiritualiteit in liturgie, meditatie en andere vor-
men is overigens niet het enige dat de christelijke traditie te bieden



112 VRIJZINNIGE ETHIEK

heeft om het in deze wereld vol te houden. Ook het pastoraat — de
zorg voor elkaar — kan daartoe een belangrijke bijdrage leveren. Het
elkaar in persoonlijke contacten ondersteunen, luisteren, bemoedi-
gen en weer op weg helpen in tijden van crisis ~ het hoort evenzeer
bij de christelijke gemeente. Deze taak wordt in veel kerken vooral
vervuld door een pastor, maar het kan evenzeer gebeuren door gewo-
ne gemeenteleden onderling.

De kerken (en andere geloofsgemeenschappen) zijn hierin —
opnieuw — zeker niet unick. Gelukkig hebben veel mensen een net-
werk om zich heen waardoor ze gesteund en bemoedigd worden. En
gelukkig zijn er ook buiten de kerken veel vormen van spiritualiteit
te vinden, waardoor mensen zich in hun leven gesterkt voelen en zich
richten op iets of iemand dat henzelf te boven gaat. Elke claim dat
de kerken iets te bieden hebben dat nergens anders te vinden is, wil
ik uitdrukkelijk van de hand wijzen. Maar de lange spirituele tradi-
tie en de vaak goede organisatie van het pastoraat door daartoe opge-
leide professionals of vrijwilligers bieden toch bepaalde voordelen.
Spiritualiteit loopt altijd het risico te ontaarden in onkritische zwe-
verigheid en uitsluitend op persoonlijke groei gerichte activitejten.
De vriendenkring ontbreekt soms of is onvoldoende toegerust om in
werkelijke nood de vereiste opvang en steun te bieden. Daarom is in
de ondersteuning aan mensen om het vol te houden, in liturgie, spi-
ritualiteit en pastoraat, de bijdrage van de kerken van grote waarde.

Doen

De derde taak van de kerken is het praktisch werk. Moraal is vooral
een kwestie van doen. Meestal gaat het om individueel handelen. Of
ik wel of niet om euthanasie vraag, hoeveel geld ik aan goede doelen
geef, zijn zaken waarover ik zelf een beslissing moet nemen.
Algemener is de vraag hoe ik met andere mensen omga, of het nu
mijn buren, collega’s of zwervers zijn, een zaak van individuele ver-
antwoordelijkheid.

Daarnaast zijn er zaken die heel duidelijk een verantwoordelijk-
heid van de samenleving als geheel, van de staat, zijn. De ordening
van de gezondheidszorg en van de sociale zekerheid, het verzekeren
van een behoorlijk bestaansminimum en van een goed onderwijsni-

DE ROL VAN KERKEN EN RELIGIEUZE ORGANISATIES 113

veau zijn een collectieve verantwoordelijkheid van de samenleving als
geheel. Individuen en organisaties kunnen daar een bijdrage aan
leveren, maar de primaire taak ligt bij de staat.

Maar naast individu en staat is er nog een derde niveau, dat van
allerlei organisaties, waaronder de kerken. Voor veel taken werkt het
gewoon niet erg goed, als deze helemaal aan losse individuen worden
overgelaten. De taak is te zwaar voor een enkel individu; denk bij-
voorbeeld aan de ondersteuning van vluchtelingen. Of de kans is
groot dat groepen mensen buiten de boot vallen. Een voorbeeld is de
hulp aan de armen, die als we het overlaten aan particulieren waar-
schijnlijk niet erg efficiént en eerlijk zal worden verdeeld. Voor dit
soort zaken is het daarom zinvol organisaties te vormen die de krach-
ten van individuen kunnen bundelen. In de Nederlandse termen
worden deze organisaties doorgaans als het maatschappelijk midden-
veld aangeduid.

Veel van deze taken zijn overigens taken die ook goed door de
staat of onder toezicht van de staat kunnen worden uitgeoefend. De
bijstand is primair een staatstaak, ook al vonden sommigen bij de
invoering van de bijstandswet dat ondersteuning van armen primair
de verantwoordelijkheid is van particulier (kerkelijk) initiatief.
Onderwijs is een collectieve verantwoordelijkheid van de gemeen-
schap, ook al kunnen er goede gronden zijn om particulieren de
mogelijkheid te bieden om zelf onderwijs naar keuze te organiseren.
Maar soms schiet de staat tekort, of gaat het om taken die even goed
door groepen particulieren kunnen worden vervuld en dan kan het
maatschappelijk middenveld een zinvolle rol spelen.

Die organisaties hoeven overigens niet op religieuze basis te wor-
den gevormd. In ons verzuilde land is dat wel lang de praktijk
geweest, maar voor veel van die taken is het juist zinvol om met
anderen samen te wetken. Het kan ook verrijkend zijn, om in de
praktische uitvoering van maatschappelijke taken samen te werken
en te zien dat ondanks heel verschillende achtergronden mensen
toch voor hetzelfde staan. Daarom hebben vrijzinnigen traditioneel
meestal de voorkeur gegeven aan niet-confessionele organisaties, die
proberen de hele breedte van de samenleving te organiseren. In het
onderwijs lag dan ook de keuze voor de openbare, veelkleurige ont-
moetingsschool als ideaal voor de hand, waar kinderen van allerlei
maatschappelijke, religieuze en politicke achtergronden elkaar kon-



114 VRIJZINNIGE ETHIEK

den ontmoeten en konden leren met elkaar, ondanks die verschillen,
vreedzaam samen te leven. En ook in de politiek kozen (en kiezen)
de meeste vrijzinnigen voor niet-confessionele partijen.

Het maatschappelijk middenveld vervult een belangrijke functie
in de samenleving. Vanuit een vrijzinnige invalshoek is er geen spe-
cificke reden om dat op confessionele basis te organiseren. Het gaat
erom dat bepaalde taken goed gedaan worden en hoe meer mensen
daar samen gestalte aangeven, hoe beter.

Hebben kerken dan nog een eigen taak in het vormgeven van onze
maatschappelijke verantwoordelijkheid? Als we kijken naar de prak-
tijk is dat zonder meer het geval. Kerken leveren een belangrijke bij-
drage aan de kwaliteit van de samenleving — onder meer via diaco-
naat en pastoraat, via ontwikkelingssamenwerking en opvang van
vluchtelingen. Er zijn inmiddels verschillende studies geweest waar-
in de bijdrage van kerken aan de samenleving ook financieel is becij-
ferd, en die blijkt steeds weer een behoorlijke omvang te hebben. In
de opvang van hulpbehoevende ouderen hebben de kerken met hun
pastorale activiteiten bijvoorbeeld een belangrijke taak. Maar ook de
gaten in de sociale zekerheid zorgen dat steeds meer mensen buiten
de bureaucratische boot vallen en bij de kerken aankloppen voor dia-
conie.” En al jaren wordt vanuit de kerken zeer veel gedaan aan de
opvang van vluchtelingen — vaak ook van mensen die nog recht heb-
ben om hier te blijven maar van de overheid geen enkele steun ont-
vangen.

De vraag is dan natuurlijk of dit alles echt een taak is voor de ker-
ken of dat eerder andere maatschappelijke organisaties daarvoor die-
nen te zorgen. Hier is een duidelijke spanning tussen twee perspec-
tieven. De eerste is hierboven al genoemd. Er is voor vrijzinnigen
geen inhoudelijke reden om aan organisatie van dit soort taken op
confessionele basis de voorkeur te geven boven organisatie op alge-
mene basis, of eventueel op een brede oecumenische basis. En gezien
de vtijzinnige nadruk op individuele verantwoordelijkheid is het pri-
mair aan de kerkleden om te bepalen hoe ze aan hun diaconale en
pastorale taak invulling geven.

De andere lijn vertreke niet bij de behoeften van de samenleving,
maar bij een visie op wat het betekent om een christelijke gemeente
te zijn. Kan een gemeente zich werkelijk christelijk noemen, wanneer
ze volstaat met ethisch beraad, kerkdiensten, gesprekskringen en pas-

DE ROL VAN KERKEN EN RELIGIEUZE ORGANISATIES 115

toraat en zij als gemeente zelf geen verantwoordelijkheid neemt voor
de behoeften van de samenleving? Kan de gemeente dan wel een
gemeenschappelijke oefenplaats zijn van praktische spiritualiteit, als
aan die spiritualiteit geen handen en voeten gegeven wordt in prak-
tische maatschappelijke activiteiten?

Voor mij is een christelijke gemeente in ieder geval meer dan
alleen een vereniging van gelijkgezinden die op zondag samenkomen
om zich bezig te houden met spiritualiteit en zich te richten op God.
Een gemeenschappelijke spiritualiteit die niet ook direct gestalte
krijgt in praktisch werk, is maar half werk. Ook diaconaat, ook
onderling en extern pastoraat is een kerkelijke opdracht.® Een ge-
loofsgemeenschap heeft een diaconale taak, een taak in de wereld.
Dat kan niet alleen de verantwoordelijkheid van individuele gelovi-
gen zijn, maar is ook voor de kerkgemeenschap als geheel een op-

dracht.

Een ander perspectief

Drie taken dus: ethische bezinning, ondersteuning en bemoediging
en praktisch werk — is dat het? Nee, dat is niet alles. Want deze drie
taken zijn vooral vanuit de behoeften van de samenleving geformu-
leerd. Wat kunnen kerken bijdragen aan de bezinning over normen
en waarden en welke ondersteuning kunnen ze bieden aan het in
praktijk brengen daarvan? Dit zijn de vragen over de rol van de ker-
ken gezien vanuit de behoeften van de samenleving en de leden daar-
van, maar niet noodzakelijk vanuit de kerken zelf.? Om dit te begrij-
pen moeten we van perspectief veranderen.

Want er is nog een fundamenteler gezichtspunt en dat kwam hier-
boven al enigszins naar boven. Een kerk oriénteert zich niet alleen,
en zelfs niet primair, op de behoeften van de samenleving of van de
eigen leden. Een kerk heeft ook een ander, fundamenteler perspec-
tief. Het christendom doet meer dan normen en waarden ontwikke-
len, ondersteunen en praktiseren. Het plaatst ze ook in een breder
kader — in het licht van het Koninkrijk Gods. Daardoor krijgen onze
normen en waarden een andere inkleuring en andere accenten. Gods

Woord wil immers deze wereld omgekeerd, zoals Huub Oosterhuis
het vitdruke.?



116 VRIZINNIGE ETHIEK

Hier komen we op de primaire taak van de kerken. De kerken
leven vanuit een andere levenshouding, vanuit een andere visie op de
samenleving. Ze kunnen zich niet neerleggen bij onrecht of bij een
eenzijdig materialistische levensoriéntatie. Daarom houden ze de
eigen leden voortdurend een kritische spiegel voor, om zich telkens
weer bewust te worden dat het anders kan en anders moet. En van
daaruit kunnen ze niet anders dan ook de samenleving en de over-
heid een kritische spiegel voor te houden.

Ik noem daarvan enkele voorbeelden. Onze samenleving kent,
collectief en individueel, een sterke oriéntatie op het cigenbelang.
Het evangelie stelt daar een andere oriéntatie tegenover: een open-
heid voor anderen, en een keuze voor de zwakkeren. In dit licht moe-
ten de kerken blijven opkomen voor een humaan vreemdelingenbe-
leid en protesteren tegen een klimaat waarin immigranten zich maar
helemaal aan ons moeten aanpassen.

In het verlengde daarvan past een pleidooi voor tolerantic.
Tolerantie staat tegenwoordig vaak in een wat dubieus perspectief en
het lijkt soms wel of het voor sommigen helemaal niet meer een
waardevolle deugd is. Voor vrijzinnigen is het dat juist wel. Verdraag-
zaamheid is niet alleen een noodzakelijk smeermiddel voor een
vreedzaam samenleven, maar ook principiecl van grote betekenis. In
het debat over normen en waarden is herwaardering van tolerantie
misschien wel de grootste prioriteit.

Een derde punt is de huidige ideologie van eigen verantwoorde-
lijkheid. Vrijzinnigen kunnen een pleidooi voor vrijheid en verant-
woordelijkheid van harte ondersteunen. Maar zij weten ook dat het
slechts een ideaal is en dat velen niet in staat zijn om volledige ver-
antwoordelijkheid voor het eigen leven te dragen, en ook nooit daar-
toe in staat zullen zijn. Bij de huidige pleidooien voor eigen verant-
woordelijkheid zullen we daarom altijd kritisch moeten kijken of dat
er niet toe leidt dat de zwakkeren buiten de boot vallen.

Dit zijn maar drie voorbeelden van onderwerpen waarover vanuit
de (vrijzinnige) kerken een tegendraads geluid mag en moet klinken.
Naar mijn idee is dat evenzeer een bijdrage aan het debat over nor-
men en waarden als de eerdergenoemde aspecten. Immers, een debat
is alleen mogelijk als er ook een tegengeluid is als kritick op het
dominante geluid. De kerk als gesprekspartner hoeft zich niet altijd
aan te passen aan de manier waarop de overheid of de geseculariseer-

DE ROL VAN KERKEN EN RELIGIEUZE ORGANISATIES 117

de samenleving de problemen structureert — ze mag ook haar eigen
perspectief, haar eigen verhaal daartegenover zetten.

Met deze laatste paragraaf heb ik al enigszins mijn filosofische
analyse verlaten en ben op het terrein van de theologie terechtgeko-
men. Om aan het eigen perspectief van de kerken echt gestalte te
geven is theologische studie nodig, om de boodschap van het evan-
gelie te betrekken op de meer filosofische en sociologische analyse
van onze samenleving van waaruit ik ben vertrokken. Tk moet het —
als niet-theoloog — dus hier bij laten. Waar het mij om ging in dit
derde deel is te laten zien dat een dergelijk project ook filosofisch ver-
antwoord kan zijn en dat daarvoor binnen de vrijzinnig-christelijke
traditie voldoende aanknopingspunten gevonden kunnen worden
die recht doen aan de behoeften van onze samenleving. De kerken
leveren bovendien aan die samenleving nog steeds belangrijke bijdra-
gen. Maar uiteindelijk is hun opdracht een andere. Hun bijdrage kan
daarom vanuit het perspectief van het evangelie soms ook een zeer
kritische inhoud krijgen, waarmee de overheid niet altijd gelukkig is.
Dit spanningsveld van enerzijds cen perspectief gericht op het
Koninkrijk Gods (of bij andere godsdiensten een ander gelovig per-
spectief) en anderzijds dat van de seculiere moderne samenleving is
niet door simpele compromisformules oplosbaar. Het spanningsveld
is niet eenvoudig oplosbaar vanuit het gezichtspunt van de gelovige,
maar ook niet vanuit het gezichespunt van de staat. Het is dat laatste
gezichtspunt dat in het volgende deel centraal staat.



Deel 111

VRIJZINNIGE
POLITIEK



9. Vrijzinnige beginselen in de politiek

Het pluralisme serieus genomen

In het vorige hoofdstuk bleck dat twee extremen moeten worden
afgewezen. Aan de ene kant het religieus fundamentalisme dat één
godsdienstige overtuiging als basis voor de politiek ziet. Dit doet
onvoldoende recht aan het bestaande levensbeschouwelijk pluralis-
me. Aan de andere kant de idee van een volstrekte scheiding tussen
levensovertuiging en politiek, die godsdienst geheel naar de privé-
sfeer verbant. Dit miskent dat vrijwel iedere levensovertuiging impli-
caties heeft voor de publicke sfeer.

We kunnen het hier natuurlijk bij laten en maar wat behoedzaam
tussen beide extremen doorlaveren. Proberen ergens een gulden mid-
denweg te vinden. Soms is dit in de politick de enige mogelijkheid
en dan kan het zeker gerechtvaardigd zijn. Maar voor we tot die con-
clusie komen, zullen we eerst moeten kijken of er ook een meer prin-
cipiéle benadering mogelijk is. Als die er is, dan verdient die natuur-
lijk de voorkeur.

In dit derde deel wil ik zo’n principiéle benadering uitwerken. Tk
vind mijn aanknopingspunten daarvoor bij wat in de Angel-
saksische wereld als ‘liberalism’ wordt aangeduid. De voor de hand
liggende Nederlandse vertaling ‘liberalisme’ is helaas minder geluk-
kig, omdat dit ten onrechte alleen met de VvD (en soms ook D66)
wordt geassocieerd. Maar ‘liberalism’ is veel ruimer dan dat, zoals
iedereen weet die de Amerikaanse of Britse politick volgt. Daar
wordt ‘liberalism’ juist geassocieerd met alles wat maar enigszins
links is.

Als ik les geef over politieke filosofie aan studenten, blijkt altijd
hoe moeilijk het is om het Angelsaksische begrip goed te vertalen.
Ook Femke Halsema werd hiermee geconfronteerd, toen zij in een
discussie over de ideologische uitgangspunten van GroenLinks deze
partij als ‘links-liberaal’ betitelde. Zij gebruikte dit begrip in de brede

Angelsaksische betekenis, maar merkte al gauw dat het te veel mis-



122 VRIJZINNIGE POLITIEK

verstanden opriep. In tweede instantie kwam zij daarom met de aan-
duiding ‘vrijzinnig links.!

Vrijzinnig is een bepaling bij ‘links’ — het geeft aan hoe zij als
GroenLinkser links wil zijn. Op dezelfde manier heb ik in deel II
betoogd dat vrijzinnig een bepaling kan zijn bij christelijk — het geeft
aan hoe iemand christen wil zijn. Maar vrijzinnig kan dus ook een
bepaling zijn bij rechts, of bij christen-democratisch. Voor de Tweede
Wereldoorlog was er de Vrijzinnig Democratische Bond, een soort
DG6. Na de oorlog werd deze partij opgeheven en vonden de leden
onderdak bij de PvdA en de vvD. Dit laat al zien dat de vrijzinnige
stroming bij meerdere partijen aanwezig is. In de betekenis waarin ik
het begrip hier verder gebruik, is het cen benadering die in een breed
spectrum van de Nederlandse politick kan worden aangetroffen. In
ieder geval is het duidelijk herkenbaar als een aspect van het denken
binnen de vvD, D66, PvdA en GroenLinks. Maar ook binnen ande-
re partijen zijn herkenbare politiek-vrijzinnige trekjes te vinden. In
bepaalde opzichten is Nederland als geheel vrijzinnig te noemen.
Sommige ideeén van de politicke vrijzinnigheid zijn karakeeristiek
voor de Nederlandse traditie. Het Nederlandse poldermodel en zijn
tolerantie, zijn drugsbeleid en zijn vooroplopen rond thema’s als
homoseksualiteit en euthanasie zijn daarvan voorbeelden.

In politicke debatten worden de woorden vrijzinnig en liberaal
vaak door elkaar gebruike. Ik zal het woord liberalisme gemakshalve
gebruiken als vertaling voor het Angelsaksische ‘liberalism’. Maar om
misverstanden te voorkomen geef ik voor het Nederlandse equivalent
de voorkeur aan de term vrijzinnigheid. Om daaraan een duidelijke
inhoud te geven, begin ik bij Femke Halsema, die het begrip recent
herintroduceerde in de Nederlandse politick. We zullen zien dat zij
een aantal kenmerken naar voren haalt die ook bij andere politiek-
vrijzinnigen steeds weer terug komen. Daarna zal ik proberen hier-
voor een meer filosofische grondslag te vinden in de Angelsaksische
politicke filosofie.

Halsema en vrijzinnig links

Femke Halsema’s pleidooi voor vrijzinnigheid verscheen in 2004 in
een artikel in De Helling, het tijdschrift van het wetenschappelijk

VRIJZINNIGE BEGINSELEN IN DE POLITIEK 123

bureau van GroenLinks. Zij bepleitte een vrijzinnige houding als
reactie op het oprukkende conservatisme. Vrijzinnig links kiest vol-
gens Halsema voor cen pragmatische oriéntatie, waarin ‘links’ niet
meer alles ondergeschikt dient te maken aan het eigen heilige gelijk
en een grotere nadruk legt op verantwoordelijke politiek. Bij ‘rechts’
ziet zij juist een tegengestelde beweging: een sterk geloof in de maak-
baarheid van de samenleving en van levensstijlen (bijv. rond migra-
tie en integratie) en een sterk geloof in het eigen ideologische gelijk,
waarbij het praktische effect van maatregelen ondergeschikt is aan de
eigen beginselen. Zij verwijst daarbij naar uitspraken van de vvD’ers
Van Aartsen, Hirsi Ali en (toen nog vvD-Kamerlid) Wilders.
Halsema plaatst zich uitdrukkelijk in de liberale traditie. Ten
onrechte is liberalisme volgens haar synoniem geworden met markt-
denken, vrijblijvendheid en afscheid van de publieke sector. Om die
beperkte vorm van liberalisme gaat het haar juist niet; zij kiest voor:

liberalisme in de vorm van vrijzinnigheid: grote nadruk op het vrije
woord en de vrijheid anders te zijn, ondogmatisch, met een gezonde ach-
terdocht tegen culturele dwang en een tikje anarchistisch ten opzichte

van de uitdijende overheidsbureaucratie.?

In deze vrijzinnige benadering past wel degelijk overheidsingrijpen op
de markt, vanuit het streven de samenleving vrijer te maken. Om ach-
terstanden weg te werken, en een betere ontplooiing mogelijk te
maken, kan staatsinterventie soms nodig zijn, bijvoorbeeld door het
recht op kinderopvang te waarborgen. Een vrijzinnige invulling daar-
van kiest overigens juist niet uitsluitend voor ‘staatscréches’ (die moe-
ten er wel zijn als keuzemogelijkheid), maar geeft ouders een vrije
keuze hoe ze met hun budget voor kinderopvang willen omgaan.

Vrijzinnigheid betekent dat de overheid ‘de handen af” heeft te houden
van de persoonlijke relaties van mensen, hun seksualiteit, religie, hun
kledingstijlen en culturele licfhebberijen. Datzelfde geldt voor de
gemeenschapsverbanden die mensen stichten en de organisaties waarvan
zij deel willen uitmaken. (...) Allochtone zelforganisaties dienen bijvoor-
beeld door de overheid te worden gerespecteerd, maar enkel die zelforga-
nisaties die zich richten op de emancipatie en ontplooiing van hun leden
komen, wat mij betreft, voor subsidie in azmmerking.3



124 VRIJZINNIGE POLITIEK

Zij werkt dit vervolgens nog uit door te pleiten voor een vrijzinnig
burgerschap, waarin burgers hun eigen verantwoordelijkheid nemen,
maar ook gevrijwaard worden van oneigenlijke staatsdwang. Geen
paternalisme, en geen assimilatie. Vrijzinnigen dienen op te komen
voor de vrijheden van de democratische rechtsstaat.

In het artikel gaat Halsema overigens ook in op allerlei andere,
‘linkse’ thema’s als duurzaamheid en solidariteit die ik hier verder
buiten beschouwing laat. Het gaat mij hier alleen om het specifiek
vrijzinnige in ‘vrijzinnig links’. Wie het bovenstaande legt naast de
thema’s die ik in deel IT kenmerkend noemde voor christelijke vrij-
zinnigheid, ziet een aantal opvallende parallellen. Daar noemde ik
onder meer het pragmatisch en ondogmatisch karakter, de nadruk
op persoonlijke vrijheid en verantwoordelijkheid, de erkenning van
de onvolmaaktheid en voorlopigheid van iedere verwoording van
geloof, de openheid voor cultuur en samenleving, de gelijkwaardig-
heid van alle mensen. In de kerkelijke organisaties van vrijzinnigen
uit zich dat in een afkeer van sterke centrale organen met veel macht.
Elk van deze thema’s komt in een seculiere variant terug in de ken-
merken van Halsema. Natuurlijk zijn er ook verschillen, die vooral
te maken hebben met dat waarvan vrijzinnig een kwalificatie is,
respectievelijk christelijk en links. Dat uit zich soms in taalverschil-
len, bijvoorbeeld ‘persoonlijk doorleefd geloof” versus ‘de vrijheid
om anders te zijn’. En soms zijn er ook inhoudelijke verschillen; de
yrijzinnig-religieuze verbinding tussen spiritualiteit en handelen kent
geen parallel in de politicke sfeer en het staan in de christelijke tra-
ditie al helemaal niet.

Maar wat opvalt, is toch de grote gemeenschappelijkheid in de
genoemde kenmerken. Zowel de politieke als de christelijke vrijzin-
nigheid hebben hun wortels deels in de humanistische, liberale tra-
ditie van Erasmus, Hugo de Groot, de Verlichting. Gezien deze
gemeenschappelijkheid is het mijns inziens verdedigbaar om in beide
gevallen dezelfde term te gebruiken. Natuurlijk zal niet iedere vrij-
zinnig christen ook vrijzinnig in politicke zin zijn en omgekeerd
geldt dit al helemaal niet. Maar er is voldoende geestesverwantschap
tussen politicke en religieuze vrijzinnigheid om voor beide dezelfde
term te gebruiken.

Ook buiten GroenLinks zijn in de politiek veel verwijzingen te
vinden naar vrijzinnigheid. Voor de oorlog was er in Nederland de

VRIJZINNIGE BEGINSELEN IN DE POLITIEK 125

Vrijzinnig Democratische Bond. De politiek leider van deze bond,
Oud, ging na de oorlog eerst mee met de nieuwe PvdA en behoorde
in 1948 vervolgens tot de oprichters van de vvD. In beide partijen is
dan ook een duidelijk vrijzinnig of liberaal element. Bij de vvD is
overigens het woord vrijzinnig minder gangbaar en wordt meestal
gewoon de term liberaal gebruikt, soms met een kwalificatie als
links-liberaal of sociaal-liberaal om het te onderscheiden van de meer
conservatieve vleugel.4 In de PvdA wordt het woord liberaal minder
vaak gebruikt, omdat het hier te zeer wordt geassocieerd met de vvD.
Daar is het woord vrijzinnig minder belast. In het nieuwe beginsel-
programma van de PvdA staat bijvoorbeeld:

Wij verdedigen een vrijzinnige moraal, waarin — tegen de achtergrond
van voor iedereen geldende grondrechten — ruimte is voor verschillende
levensbeschouwingen, levensstijlen en culturen.’

De vrijzinnigheid is het duidelijkst herkenbaar bij D66. Veel D66 ers
zien de partij als een voortzetting van de vooroorlogse Vrijzinnig
Democratische Bond en betitelen de partij ook als sociaal-liberaal of
vrijzinnig. Een voorbeeld is Tweede-Kamerlid Boris van der Ham
(overigens als remonstrant ook in religicus opzicht vrijzinnig), die
zich op zijn website expliciet afficheert als “Van der Ham — vrijzin-
nig’.% De jongerenorganisatie van D66, de Jonge Democraten, noemt
zich in haar eigen beginselverklaring van 1984 uitdrukkelijk vrijzin-
nig-democratisch. Zij stelt zich ‘ten doel bij te dragen tot de indivi-
duele ontplooiing van alle mensen.’ In deze beginselverklaring
komen een aantal thema’s terug die we ook bij Halsema en de PvdA
tegenkomen:

Deze ontplooiing moet geschieden in vrijheid en verantwoordelijkheid,
naar eigen inzicht en overtuiging, in solidariteit met de medemens en
zonder politieke, sociale en economische discriminatie van anderen. De
verscheidenheid van mensen en opvattingen is een positief te waarderen
goed.

De ontvankelijkheid voor deze verscheidenheid vormt de bron van het
maatschappelijk denken van de Jonge Democraten. De JD kiest voor een
open en pragmatische aanpak van problemen.



126 VRIJZINNIGE POLITIEK

De JD streeft naar een radicale democratisering van de maatschappij
opdat de principiéle gelijkwaardigheid van alle mensen, individuele vrij-
heid, onderlinge solidariteit en rechtszekerheid zo goed mogelijk gega-

randeerd worden.”

Als we deze drie bronnen naast elkaar zetten, komt er een duidelijk
beeld uit. Politieke vrijzinnigheid wordt gekenmerkt door een open
en ondogmatische opstelling, door pragmatisme, door inhoudelijke
waarden als individuele zelfontplooiing, principiéle gelijkwaardig-
heid en democratie. Burgers moeten de vrijheid hebben om hun
leven in te richten zoals zij dat zelf willen, qua levensstijl, cultuur,
godsdienst, seksualiteit en relaties. Verscheidenheid wordt positief
gewaardeerd. De overheid moet die vrijheid en die verscheidenheid
beschermen door de waarborgen van de democratische rechtsstaar,
door grondrechten en door het bestrijden van discriminatie. Maar ze
moet zich niet paternalistisch of moralistisch opstellen en zo min
mogelijk ingrijpen in de individuele vrijheden van burgers.

Wie deze schets leest, zal ongetwijfeld opmerken dat een aantal
kenmerken niet alleen bij de genoemde drie progressieve partijen te
vinden is, maar ook bij andere partijen, in het bijzonder de vvD.
Binnen de vvD wordt bijvoorbeeld wel gesproken over ontplooi-
ingsliberalisme dat wars is van paternalisme en moralisme. Rond
thema’s als abortus, euthanasie en gelijke rechten voor vrouwen en
homoseksuelen heeft de vvD altijd een herkenbaar vrijzinnige posi-
tie ingenomen, waarin de persoonlijke vrijheid van burgers centraal
stond. De vvD kent bovendien traditioneel een kritische opstelling
ten opzichte van een te grote macht van de overheid en is sceprisch
ten opzichte van grote ideologieén die menen de waarheid in pacht
te hebben. In de laatste jaren zijn deze vrijzinnige elementen mis-
schien wat meer op de achtergrond geraakt door de stellingname
van sommige VvD'ers in de debatten over veiligheid en integratie,
maar dat neemt niet weg dat ze vanouds in de VVD sterk voorop
gestaan hebben. Wanneer oud-bewindslieden als Hans Dijkstal en
Nell Ginjaar-Maas opkomen voor de vrijheid van godsdienst en de
vrijheid van onderwijs, appelleren ze aan deze vrijzinnige traditie in
de vvD.®

VRIJZINNIGE BEGINSELEN IN DE POLITIEK 127

Duworkins ‘liberalism’

We hebben nu een aantal kenmerken van politieke vrijzinnigheid
verzameld. Maar de vraag is of dat een min of meer toevallige verza-
meling is, of dat er ook een onderling verband tussen bestaat. En is
dit de hele lijst, of zijn er misschien kenmerken die ten onrechte als
vrijzinnig worden aangeduid? Misschien ontbreken er ook bepaalde
wezenlijke kenmerken in deze inventarisatie. En vooral rijst de vraag:
is er ook een overtuigende inhoudelijke rechtvaardiging voor de ver-
schillende elementen van een vrijzinnige opvatting?

Voor dit soort vragen kunnen we terecht bij de politieke filosofie.
Halsema zoekt inspiratie voor haar verhaal bij de Britse filosoof
Isaiah Betlin. Die verwijzing is niet helemaal gelukkig, omdat wat zij
hierover zegt, inhoudelijk eigenlijk meer past bij het denken van de
Amerikaanse filosoof John Rawls.” Ik denk dat Ronald Dworkin, een
denker in het voetspoor van Rawls, het beste vertrekpunt biedt voor
het nadenken over de grondslagen van politieke vrijzinnigheid.
Terwijl Rawls zich richt op een theorie voor de ideale samenleving,
komt Dworkin met een uitgewerkte theorie voor de werkelijke, be-
paald niet ideale samenleving.

In zijn artikel ‘Liberalism’ uit 1978 worstelt Dworkin met eenzelf-
de vraag als Halsema nu.!® Hij ziet zichzelf als vertegenwoordiger
van de liberale traditie. Deze stond voor thema’s als de Amerikaanse
New Deal, de burgerrechten, een terughoudende overheid rond bij-
voorbeeld seksualiteit en drugsgebruik, een scherpe scheiding tussen
kerk en staat. Maar dit liberalisme is in een slecht daglicht komen te
staan doordat liberale politici werden geassocieerd met de Vietnam-
oorlog, met cen sterke en inflexibele overheidscontrole over de eco-
nomie en met een ouderwets geworden verzorgingsstaat. En voor tal
van nieuwe vragen zoals consumentenbescherming en het milieu
lijke het liberalisme geen oplossing te bieden. In die situatie vraagt
Dworkin zich af of er een duidelijk samenhangende filosofie is te
construeren die niet alleen in staat is de klassieke liberale posities te
rechtvaardigen maar ook een antwoord geeft op de nieuwe vragen
waar de politiek mee worstelt.

Zijn antwoord hierop ontwikkelt hij in een aantal stappen.
Allereerst stelt hij dat in een moderne democratische samenleving als
de Amerikaanse een brede overeenstemming bestaat over het begin-



128 VRIJZINNIGE POLITIEK

sel dat de staat al zijn burgers moet behandelen als gelijken, dat wil
zeggen met gelijke zorg en respect. Dat is het gemeenschappelijke
uirgangspunt. Het lijkt me dat dit uitgangspunt niet alleen in de
Verenigde Staten breed gedeeld wordt, maar ook in Nederland. De
verschillen tussen politieke stromingen ontstaan als we aan dit alge-
mene beginsel invulling gaan geven. Hij onderscheidt daarbij twee
posities.

De cerste positic, de liberale, houdt in dat de overheid neutraal
moet zijn ten opzichte van opvattingen van het goede leven. De ene
burger ziet bijvoorbeeld als ideaal een monogaam, onontbindbaar
huwelijk, de ander kiest voor seriéle monogamie en de derde voor
vrije seks. De overheid dient in dat meningsverschil geen eigen keuze
te maken. Hetzelfde geldt voor de vraag of burgers een voorkeur heb-
ben voor André Hazes of voor Maria Callas, voor cen academische
loopbaan of voor het bedrijfsleven, voor achter de tv hangen of voor
meditatie. Godsdienst, cultuur, levensstijlen, seksualiteit — het dient
allemaal aan de vrije keuze van de burger overgelaten te worden.

De tweede positie, de niet-liberale, is eigenlijk een verzameling
van posities die onderling sterk verschillen.'! Maar ze hebben
gemeenschappelijk dat ze vinden dat de overheid wel degelijk een
opvatting over het goede leven moet hebben. Die opvatting moet zij
ook in haar beleid tot uitdrukking brengen. Een conservatieve
katholiek zal vinden dat de wetgever dient op te komen voor het
huwelijk tussen man en vrouw en echtscheiding slechts in uitzonde-
ringsgevallen mogelijk moet maken. Een klassicke socialist zal een
voorkeur hebben voor verheffende activiteiten die de arbeiders
opvoeden tot betere burgers. We kunnen dit ook naar actuelere voor-
beelden vertalen: een nationalist zal misschien vinden dat alle bur-
gers de nationale taal moeten spreken en zich helemaal moeten aan-
passen aan de nationale cultuur. Een Verlichtingsfundamentalist
vindt godsdienst achterhaald en vindt dat de overheid de godsdienst
moet bestrijden en zeker niet steunen.

Op basis van dit fundamentele verschil laat Dworkin zien dat
beide groepen tot geheel verschillende keuzes komen rond sociaal-
economische en juridische vragen. Een liberaal zal bijvoorbeeld voor
een gemengde markteconomie kiezen. Een vrije markt onder ideale
omstandigheden stelt mensen in staat om naar hun eigen voorkeu-
ren te leven. Ze kunnen dan zelf afwegen of ze hun geld willen uit-

VRIJZINNIGE BEGINSELEN IN DE POLITIEK 129

geven aan dure restaurants of aan mooie boeken en of ze misschien
extra hard willen werken om hun dure voorkeuren te kunnen beta-
len. Maar de omstandigheden zijn helaas niet ideaal; sommige men-
sen zijn gehandicapt, hebben door hun afkomst een achterstand,
hebben minder talenten. Het is onrechtvaardig dat ze daarvan de
dupe worden. Daarom zijn er correctiemechanismen nodig om die
onrechtvaardige achterstanden zo goed mogelijk te compenseren. We
moeten dus zorgen dat gehandicapten extra faciliteiten krijgen zodat
ze volwaardig mee kunnen doen op de arbeidsmarkt en dat werklo-
zen die echt geen baan kunnen vinden toch een inkomen krijgen
waarvan ze kunnen leven. Op sociaal-economisch terrein leidt
Dworkins liberalisme dus tot een markteconomie gecombineerd met
een verzorgingsstaat en andere waarborgen voor de zwakkeren. De
verdere uitwerking hiervan zal ik buiten beschouwing laten, omdat
het mij vooral gaat om Dworkins theorie op het gebied van de demo-
cratische rechtstaat en de mensenrechten.

Zowel liberalen als niet-liberalen kiezen volgens Dworkin voor
een democratie. Een gelijke stem voor iedereen en vervolgens beslis-
sen bij meerderheid doet immers het beste recht aan her gelijk
respect dat de staat aan alle burgers verschuldigd is. Maar de verschil-
len komen scherp naar voren als we ons afvragen of die meerderheid
zomaar alles mag beslissen. Stel, een christelijke meerderheid besluit
om de eigen godsdienst ook in wetgeving neer te leggen. Een levens-
stijl die afwijkt van de orthodox-christelijke normen (bijvoorbeeld
overspel of homoseksualiteit) wordt daarom strafrechtelijk verboden.
Een niet-liberaal kan zeggen dat dit prima is, omdat daarmee de
meerderheid van zijn recht gebruikmaakt om de samenleving vol-
gens de eigen overgeleverde normen en waarden in te richten. En het
recht vormt een extra steun voor de burger om moreel goed te leven
volgens deze opvatting; het is cen instrument om deugdzame burgers
te kweken.

Maar een liberaal zal met deze uitkomst niet gelukkig zijn. De
minderheid wordt hierdoor immers belemmerd in haar recht om
zoveel mogelijk naar eigen voorkeuren te leven, alleen omdat de
meerderheid een afkeer heeft van een andere levensstijl. Daarmee
handelt de wetgever in strijd met de neutrale invulling van het begin-
sel van gelijk respect en zorg. Het meerderheidsprincipe van de
democratie moet daarom volgens de liberaal worden aangevuld met



130 VRIJZINNIGE POLITIEK

waarborgen dat de meerderheid geen misbruik kan maken van haar
machtspositie en de rechten van minderheden niet onnodig inperkt.
Een liberaal vult daarom het meerderheidsprincipe aan met rechten
voor minderheden. Met een discriminatieverbod om te zorgen dat
vooroordelen van andere burgers er niet toe leiden dat minderheden
geen banen of woonruimte kunnen vinden. Met een godsdienstvrij-
heid om te zorgen dat weerzin tegen vreemde godsdiensten niet leidt
tot maatregelen die mensen verhindert om in overeenstemming met
hun godsdienst te leven. En zo voort. Kortom, een liberaal zal juist
een heel uitgebreide verzameling van grondrechten willen vastleggen,
als aanvulling op het meerderheidsprincipe. Die grondrechten zijn
dus niet een inperking van de democratie, maar een uitwerking
ervan. Een gecombineerd stelsel van meerderheidsprincipe en grond-
rechten voor minderheden garandeert het beste dat iedere burger
gelijkelijk tot zijn recht komt.

Een dworkiniaanse liberaal komt dus met een hele verzameling
grondrechten om minderheden te beschermen. Hij probeert daar-
mee ruimte te creéren voor, zoals Halsema het uitdrukt, het recht om
anders te zijn. Hij geeft, zoals het PvdA-beginselprogramma bepleit,
ruimte voor verschillende levensbeschouwingen, levensstijlen en cul-
turen. En hij zal zeker ook, zoals door politici als Mat Herben en
Hans Wiegel in deze vrijzinnige geest met nadruk gesteld is, het niet
als taak van de overheid zien om godsdienstkritiek uit te oefenen.

In plaats van een nadruk op gemeenschappelijke normen en waar-
den, op een gemeenschappelijke taal en cultuur, bepleit een dworki-
niaanse liberaal dus juist het recht om anders te zijn, om afwijkend te
zijn. Het klinkt misschien paradoxaal: in naam van de gelijkheid
wordt het verschil, de verscheidenheid beschermd. Maar dat is begrij-
pelijk wanneer we ons realiseren dat gelijkwaardigheid helemaal niet
vereist dat alle mensen precies gelijk worden behandeld. Gelijkwaar-
digheid houdt in dat iedereen als burger gelijk respect en zorg ver-
dient en dat iedere burger daarom juist in zijn of haar eigenheid seri-
eus genomen moet worden. Als sommige mensen gehandicapt zijn en
anderen niet, is het niet juist om iedereen precies gelijk te behande-
len. Het is onrechtvaardig om niemand een rolstoel te geven en het is
onzinnig om iedereen een rolstoel te geven. Gelijk respect en zorg ver-
eist dat je alleen een rolstoel geeft aan diegenen die deze echt nodig
hebben om volwaardig in de samenleving te kunnen functioneren.

VRIJZINNIGE BEGINSELEN IN DE POLITIEK 131

Het gaat hier te ver om de hele theorie van Dworkin uitgebreid te
behandelen. Tk denk dat het bovenstaande een goede basis biedt voor
precies al die rechtsstatelijke verworvenheden die Halsema en ande-
re politiek-vrijzinnigen centraal stellen. Maar wat betekent dit alles
voor het thema waar onze samenleving nu zo hevig mee worstelt,
voor de multiculturele en multireligicuze samenleving?

Rechten voor minderbeden

Vrijzinnigen hebben speciaal aandacht voor groepen die in de ver-
drukking dreigen te komen op de vrije markt of in een meerder-
heidsdemocratie. Ze proberen daar soms een bijzondere bescherming
voor te geven, niet om voorrechten te geven, maar om te zorgen dat
ze als gelijken worden behandeld. Op de vrije marke geldr dat bij-
voorbeeld voor gehandicapten of voor mensen die door wat voor
oorzaak ook, niet goed aan een baan kunnen komen. Zij verdienen
bijzondere steun om hen toch in het arbeidsproces te betrekken, bij-
voorbeeld extra faciliteiten of kostentoeslagen voor gehandicapten of
speciale omscholing voor werklozen. En als het echt niet lukt om
werk te vinden, dan verdienen ze een inkomenssteun die hen in staat
stelt om als volwaardig lid aan deze samenleving deel te nemen.

Dit soort argumenten is op tal van manieren uit te breiden. Het
rechtvaardigt bijvoorbeeld zwangerschapsverlof en ouderschapsverlof
— die maken het mogelijk dat aanstaande moeders en ouders van
jonge kinderen volwaardig aan het arbeidsproces kunnen deelnemen.
Het is ook een grond voor voldoende (mede) door de staat gefinan-
cierde kinderopvang, voor juridische bescherming tegen discrimina-
tie bij arbeid of dienstverlening.

Qua vormgeving gaat het hier vaak om speciale rechten voor min-
derheden. Een man heeft geen recht op zwangerschapsverlof, een
gezonde persoon niet op extra ondersteuning die gehandicapten wel
krijgen. Maar die speciale rechten zijn nodig, niet om de minderhe-
den een bevoorrechte positie te geven, maar juist om ze een gelijk-
waardige positie te bezorgen. Dat ideaal levert dus ook de criteria
voor dit soort bescherming. Minderheden moeten extra beschermd
worden, alleen voorzover dat nodig is om hen een gelijke positie te
bezorgen op wezenlijke punten in het maatschappelijk leven.



132 VRIJZINNIGE POLITIEK

Gehandicapten hoeven geen volledig gratis openbaar vervoer te heb-
ben, maar ze moeten wel in staat worden gesteld om tegen ongeveer
dezelfde kosten als niet-gehandicapten van en naar hun werk te gaan.

Een soortgelijke benadering is ook mogelijk op andere terreinen.
De overheid dient homoseksuelen en heteroscksuelen als gelijken te
behandelen. Gezien de bestaande vooroordelen en het veel grotere
aantal heteroscksuelen is het risico reéel dat homoseksuelen het
slachtoffer worden van discriminatie. Daarom moet de overheid hun
speciale bescherming bieden tegen discriminatie. En misschien ook
zal zij financiéle steun moeten geven aan activiteiten of cultuuruitin-
gen die specifiek gericht zijn op homoseksuele mannen en lesbische
vrouwen. Dit voorbeeld laat goed zien hoever een vrijzinnige strate-
gie gaat. Die speciale steun is alleen nodig voorzover een groep het
niet alleen af kan. In de huidige Nederlandse samenleving is de
acceptatie van homoseksualiteit groter dan dertig jaar geleden toen
de discriminatie en vooroordelen nog veel sterker waren. Bescher-
ming tegen discriminatie is helaas nog steeds nodig en dus zinvol,
maar algemene steun aan homogroepen is daarvoor misschien een
minder effectief middel geworden dan het vroeger was. Homobeleid
zal zich daarom sterker moeten richten op specifieke doelgroepen,
zoals jongeren en leden van religieuze of allochtone minderheden
waar homoseksualiteit nog heel gevoelig ligt, of op specifieke terrei-
nen zoals sport.

Dit voorbeeld laat zien dat een vrijzinnig beleid vaak niet goed zal
scoren bij de bevolking — omdat het cen tegendraads geluid is. In
landen als de Verenigde Staten of Roemenié is veel meer behoefte aan
bescherming van homo’s en lesbiennes en aan extra ondersteuning
van hun organisaties. De maatschappelijke afwijzing van homosek-
sualiteit is daar zo groot, dat er alle reden is voor deze bescherming
en steun. Maar tegelijk zal cen politicus die dit soort maatregelen
bepleit vaak politicke zelfmoord plegen. Terwijl in Nederland een
homo als Boris Dittrich leider van een regeringspartij kan zijn, kan
een Amerikaanse presidentskandidaat het zich nauwelijks veroorlo-
ven om een homovriendelijke politicke agenda te verdedigen — dat
kost te veel stemmen!

We kunnen dit de paradox van de politieke vrijzinnigheid noe-
men. Juist als de behoefte het grootst is aan een sterke bescherming
van minderheden is de politicke steun doorgaans het geringst. Daar-

VRIJZINNIGE BEGINSELEN IN DE POLITIEK 133

om hechten vrijzinnigen sterk aan vastlegging van rechten in een
grondwet en internationale verdragen. De (internationale) rechrter
kan dan soms nog bescherming bieden in situaties waarin het maat-
schappelijk klimaat zich sterk tegen bepaalde minderheden keert.

Een veld waar die paradox van de vrijzinnigheid tegenwoordig
heel sterk zichtbaar is, is dat van taal en cultuur. De meeste landen
kennen een dominante taal die door de overgrote meerderheid van
de bevolking wordt gesproken. Voor mensen met een andere taal als
moedertaal is het daardoor moeilijker om op voet van gelijkheid aan
het maatschappelijke leven deel te nemen. Ook wanneer mensen
redelijk tweetalig zijn hebben ze meestal een raal waarin zij zich het
gemakkelijkste uiten. In cen meertalige samenleving met een domi-
nante taal, zoals in ons land het Nederlands, is er in de praktijk in de
publieke sfeer geen gelijkwaardige positie voor de verschillende min-
derheidstalen, zoals het Fries en het Turks.

Voor veel niet-liberalen is dat geen probleem, integendeel.
Conservatieven vinden het van groot belang dat een samenleving
samenhang vertoont en dat er een gedeelde taal en cultuur is. Een
conservatief zal daarom de positie van de meerderheidstaal willen
versterken, zoals de Franse overheid ecuwenlang heeft gedaan om de
nationale eenheid te bevorderen. Tot voor kort mochten bijvoor-
beeld ouders hun kinderen geen Bretonse namen geven; dat werd in
strijd geacht met de eenheidsstaat. Laat staan dat er op school of in
de rechtszaal Bretons werd gesproken.

Voor een vrijzinnige is dit soort gedwongen assimilatie echter ver-
werpelijk. Het maakt mensen die Bretons als moedertaal hebben, tot
tweederangsburgers. Een vrijzinnige zal daarom juist proberen ruim-
te te scheppen voor sprekers van minderheidstalen, zodat zij zichzelf
ook kunnen ontplooien in hun eigen taal en cultuur. Dart betekent
dat er faciliteiten moeten zijn voor onderwijs in de eigen taal en dat
er in de rechtszaal zo nodig tolken zijn voor mensen die het
Nederlands niet goed machtig zijn.

Een dergelijk pleidooi is in het huidige maatschappelijke klimaat
helaas een tegendraads geluid. Er klinken nu juist geluiden dat
immigranten thuis en in de moskee maar Nederlands moeten spre-
ken in plaats van Marokkaans of Turks om de integratie te bevorde-
ren. Het onderwijs in eigen taal en cultuur is zonder al te veel discus-
sie afgeschaft, vooral op ideologische gronden.!? En er klinkt kritiek



134 VRIJZINNIGE POLITIEK

op overheden die voorlichtingsfolders ook in andere talen dan het
Nederlands uitbrengen.

De achtergrond van die kritiek is een terechte zorg over de gebrek-
kige integratie van minderheden. Het kan niet genoeg benadruke
worden hoe belangrijk kennis van de Nederlandse taal is. Zonder een
goede taalbeheersing is er vaak geen baan, en ook geen goed contact
met de buren, met de Nederlandse cultuur, met de overheid en op
langere termijn vaak ook met de eigen kinderen en kleinkinderen.
Bevordering van goede beheersing van het Nederlands is door de
overheid (van alle politieke kleuren) veel te laat als prioriteit in het
integratiebeleid erkend.

De vraag is echter of het tegengaan van het gebruik van de eigen
taal daarvoor het beste middel is en of het ook noodzakelijk is. Een
vrijzinnige vindt deelname aan het arbeidsproces, emancipatie van
vrouwen en deelname aan de Nederlandse cultuur en democratische
instellingen van groot belang. Maar bij de voorgestelde middelen om
die doelen te bereiken vraagt hij altijd kritisch of het werkelijk het
doel dichterbij brengt. En ook als dat aannemelijk lijkt, is de vraag
of die middelen niet een onnodige inperking van wezenlijke vrijhe-
den van de burgers betekenen.

Bij elk van de genoemde voorstellen kunnen daarom vraagtekens
worden geplaatst. De verplichting om Nederlands te spreken in mos-
keeén kan een bijdrage leveren aan integratie van sommige immi-
granten in Nederland, doordat ze de taal iets beter leren spreken.
Voor anderen zal het juist averechts werken, omdat ze zelfs de mos-
kee niet meer gaan bezoeken. Belangrijker is echter dat dit voorstel
een ernstige inbreuk maake op de godsdienstvrijheid. Het is boven-
dien een ingrijpende vorm van culturele dwang die mensen belem-
mert om zichzelf te zijn en hun leven vorm te geven met gebruik van
de taal waarin ze zich het beste kunnen uiten. Iets soortgelijks geldt
voor de wens dat ouders thuis alleen nog maar Nederlands met hun
kinderen zouden mogen spreken. Het is allercerst al helemaal niet in
de praktijk te handhaven, maar maakt ook een onnodig grote
inbreuk op het privé-leven van burgers.

Ik geef graag toe dat mijn eigen ervaring hier mijn stellingname
beinvioedt. Ik ben een tweede-generatie Fries, geboren en getogen in
het niet-Friestalige deel van Nederland. Ik heb met mijn ouders thuis
altijd Fries gesproken en ik vind het nog steeds moeilijk, kunstmatig

VRIJZINNIGE BEGINSELEN IN DE POLITIEK 135

en afstandelijk om met ze in het Nederlands te spreken. En als ik de
bijbel in het Fries lees, heeft die voor mij altijd wat extra zeggings-
kracht. De moedertaal heeft blijkbaar zelfs voor een volledig geinte-
greerde Nederlander als ik toch soms een extra betekenis. Dat moet
dus voor iemand die maar gebrekkig Nederlands spreckt of pas op
latere leeftijd Nederlands heeft leren spreken nog veel sterker zijn.
Daarom lijkt het mij een zeer ernstige inbreuk op iemands vrijheid,
op zijn persoonlijke identiteit, als hij in de moskee of thuis niet meer
de taal mag spreken en horen die hem het meest eigen is. Dat is een
onaanvaardbare aantasting van de persoonlijke vrijheid.

Natuurlijk moet er gestreefd worden naar een goede integratie van
immigranten in de Nederlandse samenleving. Een goede taalbeheer-
sing speelt daarin een sleutelrol. Maar een vrijzinnige zal altijd kri-
tisch willen kijken naar alle voorstellen en zich daarbij afvragen of ze
echt nodig zijn, of ze wel werken en of de rechten van minderheden
niet onnodig worden ingeperkt. Een verbod op het spreken van de
cigen taal thuis of in de moskee of kerk is vermoedelijk maar weinig
effectief en is een ingrijpende aantasting van iemands vrijheid. Het
zal bovendien onvermijdelijk ook weerstand en verzet oproepen en
juist bevorderen dat immigranten zich afzetten tegen de Nederlandse
samenleving. Zowel vanuit pragmatisch als vanuit principieel oog-
punt zal een politick vrijzinnige zich daarom verzetten tegen dit
soort ondoordachte voorstellen.



10. Inclusieve neutraliteit

Liberalisme als neutraal fundament?

In het vorige hoofdstuk heb ik betoogd dat vrijzinnige politiek uit-
gaat van neutraliteit. De staat moet geen eigen opvattingen over het
goede leven hanteren; wetgeving en beleid moeten levensbeschouwe-
lijk neutraal zijn. Alleen dan neemt hij het pluralisme in levensbe-
schouwingen serieus en doet hij zoveel mogelijk recht aan de zelfbe-
schikking van burgers.

Deze levensbeschouwelijke neutraliteit is in het huidige debat over
de islam in Nederland een centraal thema. Het ideaal van de neutra-
le staat wordt ingeroepen om hoofddockjes te verbieden in het
onderwijs, maar ook als argument tegen bemoeienis van de staat met
het islamitisch onderwijs of met moskeeén. Helaas blijft het vaak bij
een beroep op de slogan van neutraliteit. Maar achter die slogan zit
een behoorlijk ingewikkeld verhaal.

Neutraliteit is een centraal kenmerk van het Angelsaksische libe-
ralisme. Dat wordt door vrijwel niemand ontkend. Maar over wat
dat ideaal precies inhoudt, zijn de meningen behoorlijk verdeeld.
De meest invloedrijke politiek filosoof van de vorige eeuw, John
Rawls, heeft een versie van neutraliteit ontwikkeld die hij ‘politiek
liberalisme’ noemt.! Ook in Nederland zijn er nogal wat rechtsfilo-
sofen die zich hierop beroepen, bijvoorbeeld de Amsterdamse hoog-
leraar Cees Maris.? Ik ben het om verschillende redenen niet met
deze opvatting eens. Ik kan mijn eigen opvattingen het beste uiteen-
zetten door eerst aan te geven waarom het politick liberalisme te-
kortschiet.

De centrale vraag waarmee alle theorieén van neutraliteit worste-
len is hoe we in een sterk pluralistische samenleving wetten kunnen
maken die door iedereen geaccepteerd kunnen worden. Het ant-
woord is dat het beleid dan niet eenzijdig op één specifieke levensbe-
schouwelijke opvatting moet zijn gebaseerd. Bovendien moet,
althans volgens sommige liberale filosofen, zoveel mogelijk voorko-

INCLUSIEVE NEUTRALITEIT 137

men worden dat in de uitwerking van het beleid een bepaalde levens-
overtuiging bevoordeeld wordt.

Rawls legt de nadruk op het politieke besluitvormingsproces.
Daarin moeten levensbeschouwingen geen rol spelen. Die moeten
dus worden buitengesloten van het debat. Deelnemers aan het debat
moeten daarom argumenten aandragen die niet op een bepaalde
levensbeschouwing gebaseerd zijn, maar ook los daarvan geldig zijn.
Een Tweede-Kamerlid mag dus wel zeggen dat verder korten op de
bijstand in strijd is met rechtvaardigheid, maar mag daarbij niet ver-
wijzen naar bijbelse normen. Alleen als wetgeving op geen enkele
manier verwijst naar controversiéle levensbeschouwelijke overtuigin-
gen, mag van alle burgers verwacht worden dat ze de wetten accep-
teren en naleven.

Neutraliteit is in deze opvatting een fundamentele norm, die ten
grondslag moet liggen aan alle wetten en politicke besluiten. Maar
bovendien dient deze norm ook het politieke debat te bepalen. Ieder
redelijk denkend mens kan het hiermee eens zijn, omdat het de enige
manier is om in een pluralistische samenleving tot gemeenschappe-
lijk beleid te komen. In de privé-sfeer zijn alle mensen vrij hun
geloof te belijden, maar zodra ze als burgers aan het politicke debat
deelnemen, dienen ze hun godsdienst thuis te laten. Ze moeten dan
proberen met neutrale argumenten de andere burgers te overtuigen.

In het beleid dient de overheid zich te richten op primaire goede-
ren. Dit zijn goederen die voor iedereen waardevol zijn, ongeacht de
cigen levensovertuiging. leder rationeel mens zal die goederen dus
voor zichzelf wensen. Voedsel, huisvesting, onderwijs, gezondheid
zijn zaken waaraan iedereen behocfte heeft. Ook autonomie is zo'n
primair goed; iedereen moet zelf over zijn of haar leven kunnen
beschikken. Maar bijvoorbeeld religieus onderwijs, en verschillende
vormen van kunst hangen nauw samen met iemands visie op het
goede leven. Daarom dient de overheid zich daarvan verre te hou-
den. Zij dient zich te beperken tot publieke voorzieningen waaraan
iedereen wat heeft.

In het politiek liberalisme is de overheid dus op twee manicren
neutraal. Ten eerste spelen levensbeschouwelijke overwegingen geen
rol in het politicke besluitvormingsproces. En de overheid richt zich
alleen op primaire goederen waar iedere rationele burger behoefte
aan heeft, en ziet het voorzien in levensbeschouwelijk gekleurde goe-



138 VRIJZINNIGE POLITIEK

deren zoals godsdienst en kunst niet als haar taak. Op deze wijze
worden culturele en religieuze verschillen buiten de publicke sfeer
gehouden en kunnen ze daar ook niet tot conflicten leiden.

Geen uitsluiting van levensbeschouwing uit het debat

Rawls en Maris stellen dat in onze pluralistische samenleving het
politick liberalisme een neutraal, gemeenschappelijk kader vormt
waarmee ieder redelijk denkend mens het eens kan zijn. Er bestaat
een overlappende consensus over de liberale uitgangspunten. Die
neutraliteit vereist dat controversiéle levensbeschouwelijke opvattin-
gen buiten de publicke debatten worden gehouden en dat de over-
heid alleen in neutrale primaire goederen voorziet.

Maar deze visie op neutraliteit berust op een misvatting.? Als twee
levenspartners verschillende smaken hebben, kunnen ze gerechten
kiezen die ze allebei lekker vinden. Maar wanneer de cen vegetariér
is, terwijl de ander alleen aardappelen, groenten en vlees wil, is het
geen goede oplossing om dan maar aardappelen en groenten te eten.
Voor beiden is dit immers onbevredigend en op de lange duur leidt
het zelfs tot een voedingstekort.

Een vergelijkbaar voedingstekort treedt op bij het politiek libera-
lisme. Omdat de rijkere levensbeschouwelijke achtergronden buiten
publicke debatten worden gehouden, worden deze inhoudelijk ma-
ger. Je krijgt in veel gevallen geen echte gedachtewisseling en daar-
mee wordt ook de mogelijkheid kleiner dat mensen elkaar wezenlijk
overtuigen en hun opvattingen aanpassen. En de beperking tot pri-
maire neutrale goederen miskent dat sommigen legitieme afwijken-
de behoeften hebben waarin de overheid moet voorzien.

Een illustratie is te vinden in debatten over homoseksualiteit. In
hoofdstuk 6 ging ik al in op het proces binnen de Remonstrantse
Broederschap dat in 1986 uitmondde in het besluit om de zegening
van relaties tussen hetzelfde geslacht mogelijk te maken. Die gesprek-
ken waren soms zeer confronterend. Maar alleen doordat alle per-
soonlijke en levensbeschouwelijke aspecten voluit besproken werden,
konden mensen elkaar werkelijk begrijpen en veranderden hun op-
vattingen. Dit voorbeeld is natuurlijk een debat in de besloten sfeer
van een kerk. Maar iets vergelijkbaars geldt voor het politicke debat

INCLUSIEVE NEUTRALITEIT 139

in de jaren negentig over de openstelling van het burgerlijk huwelijk.
Binnen het kabinetsberaad en in de volksvertegenwoordiging werden
ook persoonlijke levensbeschouwelijke argumenten volop naar voren
gebracht. Volgens het politick liberalisme zouden voor- en tegenstan-
ders in het parlement en in de regering helemaal geen beroep hebben
mogen doen op dergelijke levensbeschouwelijke overtuigingen. Maar
volgens dat criterium was een groot deel van de volksvertegenwoor-
digers en van de ministers tot zwijgen veroordeeld. Want de meeste
bezwaren tegen openstelling van het huwelijk hielden verband met
levensbeschouwelijke overtuigingen. Juist doordat ook in de Tweede
Kamer het debat in de volle levensbeschouwelijke diepte werd
gevoerd, werd het een van de meest indrukwekkende en diepgaande
Kamerdebatten in de recente geschiedenis.

Dit voorbeeld illustreert mijn bezwaren tegen de politick-liberale
vitsluiting van levensbeschouwelijke argumenten in het publieke
debat. Ten cerste wordt het debat onnodig ingeperkt en mogen
sommige deelnemers hun overtuigingen maar gedeeltelijk uiten. Dit
is ondemocratisch, want niet iedere burger krijgt gelijke kansen om
de eigen overtuigingen naar voren te brengen in de publieke besluit-
vorming — het sluit dus burgers uit. Ten tweede belemmert het een
werkelijk diepgaande gedachtewisseling en daarmee de mogelijkheid
om elkaar te overtuigen. Dat is onwenselijk, omdat democratie ver-
onderstelt dat door een open debat de beste overtuigingen kunnen
winnen en sommige opvattingen kunnen veranderen. Ten derde is er
hier geen neutrale oplossing — openstelling van het huwelijk voor
paren van hetzelfde geslacht is voor sommigen in strijd met hun
diepste overtuigingen en voor anderen een fundamentele eis van
rechtvaardigheid.

Cees Maris en ik delen rond dit thema vermoedelijk de overtui-
ging dat het huwelijk opengesteld moest worden. Alleen zie ik deze
vrijzinnige positie hier als een inhoudelijke overtuiging: gelijkwaar-
digheid van burgers vereist dat ze, ongeacht hun seksuele voorkeur,
gelijke rechten hebben om hun relatie juridisch te laten erkennen als
huwelijk. Volgens het politick liberalisme daarentegen mogen
bepaalde levensbeschouwelijke overtuigingen niet eens ingebracht
worden in het debat, omdat neutraliteit eist dat je daarvan afziet. Dat
is ondemocratisch en uiteindelijk ook minder effectief, omdar je
mensen niet werkelijk overtuigt.



140 VRIJZINNIGE POLITIEK

Het liberale neutraliteitsideaal is op zich waardevol, maar wordt
dus door Rawls en Maris eenzijdig geinterpreteerd. Zij pleiten voor
neutraliteit in de zin van het zoveel mogelijk uitsluiten van levensbe-
schouwing in het publicke debat. Het gaat hier om een exclusieve
neutraliteit. Onpartijdigheid wordt bereikt door een blinddoek,
door levensbeschouwelijke verschillen buiten haakjes te plaatsen.
Godsdienst wordt geprivatiseerd. Een dergelijke neutraliteit als on-
partijdigheid die levensbeschouwing buitensluit, past in grote lijnen
bij de manier waarop in de Verenigde Staten de verhouding tussen
kerk en staat is georganiscerd (maar steeds meer onder druk staat).

Het bezwaar tegen deze privatisering is duidelijk. Een godsdienst
of levensbeschouwing beperkt zich zelden tot het persoonlijk zielen-
heil, maar heeft implicaties voor het hele leven en voor de maat-
schappelijke ordening. Ik pleit daarom voor een begrip van neutrali-
teit dat levensbeschouwing in de publicke sfeer wel serieus neemt.
Inclusieve neutraliteit streeft naar een alpartijdig standpunt, een
standpunt waarin zoveel mogelijk recht wordt gedaan aan de cigen-
heid van alle individuen, inclusief hun levensbeschouwelijke eigen-
heid.> Ze hoeven hun levensbeschouwing dus niet achter te laten als
ze zich in de publieke sfeer begeven. Integendeel, deze wordt volle-
dig meegewogen in de besluitvorming. Alleen dan respecteren we

alle burgers als gelijke.

Geen uitsluiting van levensbeschouwing uit de publicke sfeer

In het huidige publicke debat wordt neutraliteit vooral ingeroepen
om de inhoud van bepaalde regels of van een bepaald beleid te toet-
sen of te rechtvaardigen. Dan hebben we het over subsidie voor
ongemengd zwemmen, over hoofddoekjes op school, in het restau-
rant of in de rechtszaal, over islamitisch onderwijs en moskeeén-
bouw. Ook hier hebben de exclusieve en inclusieve versies van vrij-
zinnigheid verschillende vertrekpunten — ook al zijn soms de impli-
caties wel gelijk. Ik zal beide varianten verder aanduiden als exclusief-
en inclusief-vrijzinnigen.

Volgens exclusief-vrijzinnigen (en overigens ook volgens radicale
secularisten) dient de godsdienst geheel buiten de publieke sfeer te
blijven. In haar beleid moet de overheid op geen enkele manier reke-

INCLUSIEVE NEUTRALITEIT 141

ning houden met de godsdienstige overtuigingen van haar burgers.
Die zijn een pure privé-zaak. Dat betekent dus geen steun voor onge-
mengd zwemmen (althans wanneer de wens daartoe te maken heeft
met godsdienstige overtuigingen) en een verbod op hoofddockjes
yoor ambtenaren, rechters, scholieren en docenten. Consequent
doorgeredencerd betekent dit ook dat op godsdienst gebaseerde
scholen, ziekenhuizen en welzijnsinstellingen niet door de staat moe-
ten worden gesubsidieerd. In het Angelsaksische debat wordt dit
meestal als hands-off neutraliteit aangeduid. In Frankrijk heeft men
het over het beginsel van de laicité.

Inclusief-vrijzinnigen komen tot een andere benadering. Ze
erkennen dat godsdienst en levensovertuiging voor mensen vaak heel
belangrijk zijn en dat die daarnaar hun leven willen inrichten.
Omdat ze ieder mens een gelijke vrijheid willen geven, proberen ze
daarvoor zoveel mogelijk ruimte te geven en bieden zonodig ook
steun. Als burgers een politicke partij, een school, een vakbond op
levensbeschouwelijke grondslag willen, dan moet daarvoor de ruim-
te zijn. En zonodig zal daarvoor ook financiéle ondersteuning
komen, op voet van gelijkheid met groepen burgers met andere
levensovertuigingen. Neem een simpel voorbeeld. Stel dat in een
gemeente 20 procent van de ouders onderwijs wil op orthodox-pro-
testantse basis, 10 procent geeft de voorkeur aan Montessori-onder-
wijs en 70 procent wil openbaar onderwijs. Dan gaat 20 procent van
de onderwijsbegroting naar protestants-christelijke scholen, 10 pro-
cent naar Montessori-scholen en de rest naar de openbare scholen.
De Canadese filosoof Joseph Carens heeft dit aangeduid als ‘even-
handedness’.6 Tk geef zelf de voorkeur aan de uitdrukking ‘actieve of
inclusieve neutraliteit’.”

De discussies over de bede in de troonrede en God in de Europese
grondwet kunnen het verschil illustreren. Exclusief-vrijzinnigen heb-
ben hierover een eenduidige visie. Godsdienst hoort niet in de
publieke sfeer, dus de bede moet uit de troonrede en voor verwijzin-
gen naar God of het christendom in de grondwet is geen plaats. Voor
inclusief-vrijzinnigen hangt het heel erg af van de context. Ze vinden
het belangrijk dat ook in de publicke sfeer zonodig ruimte is voor
godsdienstige overtuigingen. Als 4lle burgers, ongeacht hun specifie-
ke geloofsovertuiging, het belangrijk zouden vinden dat in troonre-
de of grondwet een verwijzing naar God plaatsvindt, hebben ze daar-



142 VRIJZINNIGE POLITIEK

tegen dus geen principieel bezwaar. Maar in de concrete context waar
deze discussies spelen, hebben ze er wel bezwaar tegen. Nederland en
Europa zijn pluralistisch. Naast christenen, joden en andere gelovi-
gen zijn er ook niet-gelovigen en ook mensen die zich sterk ergeren
aan godsdienst. Een bede uitgesproken door het staatshoofd bij de
opening van het parlementaire jaar doet geen recht aan die verschei-
denheid en is weinig respectvol ten opzichte van niet-gelovige of
andersgelovige burgers. Een verwijzing alleen naar God of het chris-
tendom in een grondwet is evenzo in strijd met respect voor alle bur-
gers. Daarbij moet overigens worden aangeteckend dat dit ook zou
gelden als de Europese grondwet alleen zou verwijzen naar de huma-
nistische traditie; ook dat is in strijd met de vereiste neutraliteit.
Wanneer men dus een verwijzing wil naar de bronnen van de
gemeenschappelijke Europese beschaving, dan dienen volgens een
inclusief-vrijzinnige benadering hetzij alle levensbeschouwelijke tra-
dities vermeld te worden, hetzij geen enkele. Aangezien het cerste
vrijwel onmogelijk is zonder een ellenlange lijst te krijgen (horen de
Kelten, Slaven en Germanen er ook bij?), dient men af te zien van
een dergelijke verwijzing.

In concreto komen beide benaderingen dus hier tot dezelfde con-
clusie. Alleen de weg ernaartoe verschilt principieel. En in andere
gevallen komen beide benaderingen tot verschillende conclusies.

Welke van de twee verdient dan de voorkeur? Deze vraag is niet
alleen in abstracto te beantwoorden. Het zal deels athangen van de
context. Een overweging kan zijn welke benadering in het concrete
geval de beste resultaten heeft, bijvoorbeeld door welke beleidsmaat-
regelen radicalisering van religicuze groepen voorkomen kan wor-
den. Daarover straks meer. Maar wanneer het gaat om principiéle
overwegingen, is de keuze helder. Bij exclusieve neutraliteit weigert
de overheid rekening te houden met de godsdienstige identiteit van
sommige burgers; bij inclusieve neutraliteit wordt daarmee juist
zoveel mogelijk rekening gehouden. In het eerste geval mag de bur-
ger dus niet helemaal zichzelf zijn in de publicke sfeer, en wordt hij
mogelijk zelfs door de overheid onder druk gezet om tegen zijn
geweten in te handelen. Een islamitisch meisje heeft de keuze: 6f niet
te leren zwemmen, 6f tegen haar geloof en morele overtuiging in te
handelen door samen met jongens te zwemmen.® Een cU-volksver-
tegenwoordiger kan niet echt vertellen wat hem motiveert om tegen

INCLUSIEVE NEUTRALITEIT 143

een voorstel te stemmen; hij wordt deels monddood gemaakt.
Jemand die voorstander is van onderwijs op christelijke of antropo-
sofische grondslag krijgt nict de kans om haar kinderen naar een der-
gelijke school te sturen, tenzij zij het helemaal zclf betaalc (als ze
daartoe al in staat is). Een echte liberaal dient daarom in ieder geval
vanuit principieel oogpunt te kiezen voor de inclusieve vorm van
neutraliteit.”

Voor alle duidelijkheid: een voorstander van inclusieve vrijzinnig-
heid hoeft niet zelf een voorkeur te hebben voor onderwijs of partij-
vorming op confessionele basis. De politieke stromingen die ik eer-
der als vrijzinnig identificeerde in de Nederlandse politick zijn juist
allemaal te vinden bij niet-confessionele partijen. En in veel gevallen
hebben politick-vrijzinnigen (net als overigens veel religieus-vrijzin-
nigen) een voorkeur voor openbaar onderwijs. Men dient echter een
verschil te maken tussen wat men voor zichzelf wil en welke ruimte
men in de samenleving wil geven voor mensen met andere visies. Het
ligt hier als bij de (al dan niet terecht) aan Voltaire toegeschreven uit-
spraak: ‘Tk verafschuw wat u zegt, maar ik zal uw recht om het te zeg-
gen met mijn leven verdedigen.” Zo is het ook bij politick-vrijzinni-
gen. Zij ergeren zich misschien persoonlijk geweldig aan bepaalde
uitingen van religie, zijn vaak principieel voorstander van de open-
bare ontmoetingsschool, en tegen symbolen van achterstelling van
vrouwen als de hoofddoek. Maar ze verdedigen principieel de vrij-
heid van anderen om op hun eigen manier aan de samenleving deel
te nemen — ook als dat een manier is waar ze ernstig bezwaar tegen

hebben.

De Nederlandse traditie: inclusieve neutvaliteit

Anders dan Maris stelt, is het niet de exclusieve neutraliteit, die het
beste aansluit bij de Nederlandse traditie, maar de inclusieve neutra-
liteit. De Nederlandse politieke praktijk belichaamt het streven om
zowel in het politieke debat als in het beleid zoveel mogelijk recht te
doen aan ieders persoonlijke overtuigingen. Vandaar het poldermo-
del, waarin geprobeerd wordt ook naar minderheden te luisteren.
Vandaar de evenredige toewijzing van middelen aan bijzonder
onderwijs of aan pastores in het leger naar rato van het aantal aan-



144 VRIJZINNIGE POLITIEK

hangers van een bepaalde levensovertuiging.!® Vandaar ook de
bereidheid om minderheden tegemoet te komen wanneer ze levens-
beschouwelijke bezwaren hebben tegen het zweren van een eed,
tegen het leger, tegen sociale verzekeringen, tegen medewerking aan
een abortus of (mijns inziens een logische implicatie van deze tradi-
tie van tolerantie) tegen het sluiten van een huwelijk tussen paren
van hetzelfde geslacht. Dat alles is democratisch (ieder wordt echt
serieus genomen) en rechtvaardig (met ieders levensbeschouwelijk
bepaalde belangen wordt zoveel mogelijk rekening gehouden in het
beleid).

Naast de genoemde voorbeelden laat de centrale rol van confessio-
nele partijen in de Nederlandse politick duidelijk zien dat de stelling
van Maris feitelijk onjuist is, dat in Nederland ‘het openbare leven in
levensbeschouwelijk opzicht neutraal is’ (althans wanneer men ‘neu-
traal” interpreteert zoals Maris).!! En om nog een ander voorbeeld te
noemen: in Nederland wordt de hele cultuursector zwaar gesubsi-
dieerd, terwijl volgens een exclusieve vrijzinnigheid de taak van de
staat op cultureel gebied nu juist uiterst marginaal zou moeten zijn.

In Nederland vroegen we nooit aan burgers om zich levensbe-
schouwelijk neutraal op te stellen. Integendeel, de levensbeschou-
wing werd (althans tot voor kort) serieus genomen. Het gevolg is
geweest dat de meeste minderheden de liberaal-democratische cul-
tuur ook in hun publicke optreden integreerden en zoveel mogelijk
probeerden zich in min of meer neutrale termen te uiten. Niet
omdat het een harde eis was, maar omdat men zo met elkaar in
gesprek kon blijven en soms een ander kon overtuigen. Doordat de
liberale democratie zich tolerant en open opstelde tegenover soms
intolerante minderheden, werden ook de opvattingen van die min-
derheden liberaler — zowel in de publicke sfeer als in de private sfeer.
Ten aanzien van de christelijke religieuze minderheden kan daarom
geconstateerd worden dat inclusieve neutraliteit heeft bijgedragen
aan de sociale cohesie van Nederland.

In de Verenigde Staten daarentegen, waar liberalen dachten de
religie uit de publicke sfeer te kunnen weghouden, is dit bepaald
geen succesvolle strategic gebleken. De orthodoxe en evangelische
groepen zijn deels vervreemd geraakt van de politiek; er is een sterke
polarisatie rond levensbeschouwelijke thema’s en een grote onderlin-
ge onverdraagzaambheid, zelfs resulterend in moordaanslagen op

INCLUSIEVE NEUTRALITEIT 145

abortusartsen. En uiteindelijk blijkt het ook steeds moeilijker te wor-
den om religie uit de publieke sfeer te houden. Christelijk rechts is
nu een van de voornaamste steunpilaren van de Republikeinen en
vraagt daarvoor ook zijn prijs.

Inclusieve vrijzinnigheid als inhoudelijk te bepleiten publieke
moraal, met daaraan gekoppeld een streven naar alpartijdigheid, is
een waardevol kenmerk van de Nederlandse cultuur. Daarover
bestond tot voor kort een vrij brede overlappende consensus in
Nederland.!? Deze inclusieve vrijzinnigheid sluit beter aan op onze
praktijk dan de exclusieve neutraliteit van het politiek liberalisme en
het is bovendien democratischer en rechtvaardiger. Ten slotte lijkt
het ook aannemelijk dat een dergelijke benadering effectiever is in
het integreren van minderheden en dus de sociale cohesie bevordert.
ledere religieuze minderheid wordt immers zoveel mogelijk in zijn
eigenheid gerespecteerd en niet buitengesloten, maar ingesloten.
Eigenlijk is het verbazingwekkend dat zoveel Nederlandse filosofen
steeds weer hun toevlucht zoeken in het politiek liberalisme, terwijl
een veel beter alternatief zich al bewezen heeft in de praktijk van de
Nederlandse samenleving.

Contextueel en dialogisch

Met deze filosofische verschillen hangen ook inhoudelijke verschillen
samen. De methode van Rawls en Maris leidt tot een universaliteits-
claim. De beginselen van de democratische rechtstaat betekenen in
elk land hetzelfde en leiden tot identieke conclusies ten aanzien van
thema’s als hoofddoekjes. Zo'n filosofisch, abstract liberalisme houdt
echter te weinig rekening met de werkelijkheid. De concrete context,
de maatschappelijke en economische ontwikkeling, de specifieke
geschiedenis van een land zijn niet slechts toepassingsvoorwaarden
van een algemeen geldige theorie, maar bepalen mede wat de beste
constitutie voor dat land is.

Het lijkt me nogal voor de hand liggend dat de basisconstitutie
voor een halfnomadische, arme samenleving verschilt van die voor
een postindustriéle, rijke samenleving; de context is wel degelijk rele-
vant. Evenzo zal de liberaal-democratische basisconstitutie ook ver-
schillen afhankelijk van de vraag of er binnen een samenleving wel of



146 VRIJZINNIGE POLITIEK

niet meerdere etnische of religieuze groepen zijn en of deze wel of niet
geografisch verspreid zijn. In een door de islam gestem pelde samenle-
ving als Marokko is evenzeer als in het door het christendom gestem-
pelde Nederland een liberaal-democratische basisconstitutie mogelijk
en wenselijk, maar als deze zich daar in de komende decennia verder
ontwikkelt, zal die toch op tal van punten anders ingevuld worden
dan in Nederland. De maatschappij verschilt en de in de samenleving
aanwezige opvattingen zijn anders. Wie hiervoor de ogen sluit, neemt
cigenlijk de democratie niet serieus: alsof democratische invloed niet
op tal van punten tot andere instituties zou kunnen leiden.

Dat deze variatie kan bestaan en positief gewaardeerd moet wor-
den, komt doordat liberale basiswaarden idealen zijn, die zo rijk aan
betekenis zijn dat we ze nooit helemaal in woorden kunnen vatten
en ook nooit volledig kunnen realiseren.!3 Dat geldt voor waarden
als democratie en rechtstaat, maar ook voor het ideaal van inclusieve
neutraliteit. Een voorbeeld dat helemaal los staat van de multicultu-
rele samenleving kan dit verhelderen. Zowel Nederland als de
Verenigde Staten zijn zonder twijfel een democratische rechtsstaat
(met beide overigens veel tekortkomingen); toch hebben ze op fun-
damentele punten een ander systeem. Nederland kent een vooral
ceremoniéle koningin, evenredige vertegenwoordiging met een veel-
partijensysteem, coalitieregeringen en een gedecentraliseerde een-
heidsstaat; de Vs een sterke president, een districtenstelsel met een
tweepartijensysteem en cen federaal stelsel. Deze systemen zijn beide
historisch gegroeide manieren om het ideaal van de democratische
rechtsstaat vorm te geven.

Dit punt geldt ook voor het liberale ideaal van inclusieve neutra-
liteir. Het door mij bepleite alpartijdig gezichtspunt, waarin iedereen
gelijkelijk aan bod komt, is in de prakrijk natuurlijk een onbereik-
baar ideaal.'® Dit impliceert dat we steeds opnieuw ernaar moeten
streven het zo goed mogelijk te benaderen. Wat dat inhoudt, hangt
ten eerste af van de context en ten tweede van de gesprekspartners.
Hun standpunten moeten worden meegewogen in het zocken naar
een oplossing die aan alle partijen recht doet. Dat betekent dat in een
homogeen christelijk land alpartijdigheid (en dus de liberale demo-
cratie) een andere invulling heeft dan in een land waar christenen,
moslims en atheisten samenleven. Ik heb dat laten zien aan de hand
van het voorbeeld van de bede in de Troonrede.

INCLUSIEVE NEUTRALITEIT 147

Dat neutraliteit een nastrevenswaardig ideaal is, betekent ook dat
de implicaties daarvan niet in de studeerkamer kunnen worden
geconstrueerd, maar steeds weer opnieuw met alle betrokkenen moe-
ten worden bediscussieerd. Wat het beste recht doet aan het idee van
neutraliteit hangt af van welke opvattingen vertegenwoordigd zijn.
Zijn er geen moslims, dan hoeven er geen imams te zijn in het leger;
zijn ze et wel, dan past bij inclusieve neutraliteit dat er naar rato van
hun aandeel in het leger ook een aantal imams wordt toegelaten en
door de staat gefinancierd.

Dit laatste voorbeeld laat al zien dat de verschillen tussen exclu-
sief-vrijzinnigen en inclusief-vrijzinnigen in de praktijk wel degelijk
gevolgen hebben. Door de komst van nieuwe minderheden worden
onze historisch gegroeide compromissen opnieuw ter discussie
gesteld. De multiculturele samenleving vereist een nicuwe doorden-
king van het huidige politieke arrangement als invulling van de libe-
rale basiswaarden. Dat kan leiden tot tegemoetkomingen die we
voordien niet kenden, zoals het accepteren van islamitisch ritueel
slachten en van hindoeistische crematierituelen, het desgewenst vrij
geven op islamitische feestdagen en het toelaten van hoofddoekjes in
de school. De grenzen die aan de tegemoetkoming van minderheden
moeten worden gesteld (denk aan discriminatie van vrouwen en
homo’s), kunnen echter op verschillende manieren worden bepaald.
Exclusief-vrijzinnigen laten die grenzen vooral volgen uit beperkin-
gen aan het debat en claimen dat de grenzen neutraal en universeel
zijn. Inclusief-vrijzinnigen zien ze als inhoudelijke grenzen die steeds
opnicuw moeten worden vastgesteld in het licht van de liberale basis-
waarden en de concrete context waarbinnen deze moeten worden
uitgewerkt.

Hiermee heb ik in grote lijnen de inclusief-vrijzinnige positie
geschetst, die beter dan het rawlsiaanse politiek liberalisme recht
doet aan de Nederlandse traditie en aan de behoeften van de multi-
culturele samenleving. Het is een pragmatische, contextueel gevoeli-
ge en dus multiculturele vorm van liberalisme. Hoe dat uitwerkt, kan
ik het best aan de hand van enkele concrete voorbeelden laten zien.



11. Over hoofddoekjes, AEL en SGP

Een internationale controverse

Biedt een vrijzinnige politicke theorie ook aanknopingspunten om
concrete problemen te verhelderen? In dit hoofdstuk wil ik laten zien
dat dit inderdaad het geval is. Op twee themas die in het vorige
hoofdstuk al summier aan de orde kwamen, ga ik uitgebreider in: de
toelaatbaarheid van hoofddoekjes en de wenselijkheid van islamiti-
sche organisaties. Ik begin met de hoofddoekjes.

Een algemene opmerking vooraf. In deze discussie wordt vaak te
algemeen over groepen gesproken. Het gaat over de Turken, de Ma-
rokkanen, de moslims, waarbij dan de conservatiefste en minst gein-
tegreerde deelgroep daarvan als uitgangspunt wordt genomen. En
daartegenover wordt dan een ideaalbeeld van Nederland gepresen-
teerd waar alles perfect is. Het is dan nogal logisch dat de nieuwko-
mers er doorgaans slecht van afkomen. Dat is bijvoorbeeld goed te
zien bij het thema emancipatie. Sommige immigrantenculturen dis-
crimineren vrouwen. Op basis van de liberaal-democratische waar-
den is dat niet aanvaardbaar en we mogen dus van hen verwachten
dat ze dat in Nederland niet doen. Maar is Nederland nu wel altijd
zoveel beter? Zolang in Nederland 7 procent van de hoogleraren
vrouw is en in Turkije 25 procent, past ons grote bescheidenheid.
Wij zijn bijvoorbeeld het enige Europese land dat een politicke par-
tij kent die vrouwen als lid weigert — en dat is geen moslimpartij
maar een christelijke. Voor een eerlijke analyse moeten we daarom
afzien van te gemakkelijke karikaturen van anderen en onterechte
idealiseringen van het eigen land. Ook in Nederland zijn er ortho-
dox-protestantse groepen die vrouwen achterstellen en ook bij hen is
dat te zien in de kleding, in lange rokken en in hoeden in de kerk.

In de afgelopen jaren is er in Nederland veel discussie geweest over
het dragen van hoofddoekjes door rechters. In Frankrijk ging het
over hoofddoekjes van leerlingen, in Duitsland over docenten en in
Engeland over politieagenten. In deze controverse wordt het verschil

OVER HOOFDDOEK]JES, AEL EN SGP 149

tussen exclusieve en inclusieve neutraliteit goed zichtbaar.

Vanuit een exclusieve visie op neutraliteit moet het dragen van
hoofddockjes in al deze varianten worden verboden. De publieke
sfeer dient levensbeschouwelijk blind te zijn: voor zichtbare uitingen
van een levensbeschouwing is geen plaats. Dat betekent dat in scho-
len levensbeschouwelijke symbolen of kleding moeten worden ver-
boden, zowel bij docenten, als bij leerlingen. Voor publieke gezags-
dragers als politicagenten of rechters geldt die eis van neutraliteit nog
sterker. Jedereen moet zich kunnen herkennen in, en vertegenwoor-
digd weten door die gezagsdragers en dat kan alleen als ze niet her-
kenbaar een eigen levensbeschouwing hebben. Voor hoofddoekjes,
keppeltjes, nonnenkleding of priesterboorden is dus in al deze situ-
aties geen plaats. Een extra zwaar argument kan worden aangevoerd
tegen het dragen van hoofddoekjes door rechters. Zij wekken een
schijn van partijdigheid, terwijl onpartijdigheid van cruciale beteke-
nis is voor de rechtspraak.! Dit is het model dat sinds het verbod op
hoofddockjes in het onderwijs in Frankrijk heerst, met een beroep
op de traditie van de laicité.

Vanuit een inclusieve visie moet zoveel mogelijk aan minderheden
de ruimte worden geboden om zichzelf te zijn. Het uitgangspunt is
dus dat iedereen de kleding moet kunnen dragen die hij of zij wil, op
school, maar ook in het werk bij de politie of de rechterlijke macht.
Bovendien is het belangrijk dat alle minderheidsgroepen zich ook
kunnen herkennen in het onderwijs, in de politie en in publieke
organen zoals parlement en rechterlijke macht.? Vrouwen met
hoofddoekjes in publicke functies symboliseren de veelkleurigheid
van de publicke sfeer en laten zien dat ook minderheidsgroepen
erkend worden. Een verbod op het dragen van hoofddoekjes door
rechters zou betekenen dat de vrouwelijke aanhangers van een gang-
bare variant van de islam zich niet gerepresenteerd weten in de rech-
terlijke macht. De rechterlijke macht sluit dan bepaalde groepen uit
en kan niet meer als onpartijdig gezien worden. Bovendien geldt
voor vrouwen met hoofddoekjes feitelijk een beroepsverbod — ze
worden uitgesloten van een loopbaan als rechter. Dit is een aantas-
ting van de godsdienstvrijheid, die immers ook het in het openbaar
belijden van een godsdienst omvat. Een eeuw geleden kregen door
aanpassing van de Eedswet doopsgezinden (die weigeren een eed te
zweren) de mogelijkheid om in publicke ambten en de rechterlijke



150 VRIJZINNIGE POLITIEK

macht te functioneren. Om vergelijkbare redenen zouden we nu het
hoofddoekjesverbod kunnen opheffen zodat deze islamitische vrou-
wen gelijke kansen krijgen.

Beide argumenten verwijzen deels naar dezelfde fundamentele
beginselen van de liberale rechtsstaat. Het gaat om de onpartijdig-
heid van de rechterlijke macht, de gelijkheid van alle burgers, de
scheiding van kerk en staat. De inclusieve benadering voegt daar dan
nog de godsdienstvrijheid aan toe. Maar de interpretatie van elk van
die beginselen is verschillend. Waar de exclusieve benadering de veel-
kleurigheid, de verscheidenheid zoveel mogelijk wil uitsluiten van de
publieke sfeer, laat de inclusieve deze juist toe.

Opvallend is dat, met vitzondering van Frankrijk, geen van de
genoemde landen hier uitsluitend voor een van beide benaderingen
in de zuivere vorm kiest. Nederland gaat in de richting van de inclu-
sieve benadering, alleen ligt het bij de rechterlijke macht nog ondui-
delijk.3 Terwijl de rechtbank in Amsterdam een griffier met een
hoofddoekje toeliet, werd dit in Zwolle verboden — met steun van de
Minister van Justitie.

Het is belangrijk om hier niet in te algemene termen te spreken.
In landen met een dominante religieuze meerderheid is er veel te zeg-
gen voor de exclusieve benadering. Zou men in Frankrijk de religie
niet uit de publieke sfeer verbannen hebben, dan was er slechts één
godsdienst zichtbaar geweest, namelijk de rooms-katholieke. Dit zou
tot discriminatie van joden, protestanten en niet-gelovigen hebben
kunnen leiden en tot een te grote greep van de katholieke kerk op de
staat. Voor de laicité zijn er in Frankrijk dus historisch goede argu-
menten. Hetzelfde geldt voor het hoofddoekjesverbod in het overwe-
gend islamitische Turkije. In dergelijke landen is de exclusieve bena-
dering vaak de enige die daadwerkelijke neutraliteit kan garanderen.

Maar in een veel pluralistischer land als Nederland liggen de ver-
houdingen anders. Daar dient het uitgangspunt de inclusieve neutra-
liteit te zijn, omdat die aan mensen meer de kans geeft om zichzelf
te zijn dan de exclusieve versie. Alleen om zwaarwegende redenen
moeten we van dit uitgangspunt afwijken. Ik wil me daarom hier
beperken tot Nederland, en daar elk van de drie contexten, het
onderwijs, de politie en de rechterlijke macht, afzonderlijk bespre-
ken. Alleen dan kunnen we de discussie zuiver en overzichtelijk hou-
den.

OVER HOOFDDOEK]JES, AEL EN SGP 151

Hoofddoelkjes en Lonsdale in het onderwijs

Voor het openbaar onderwijs is pluriformiteit van docenten en leer-
lingen een groot goed. Die pluriformiteit weerspiegelt de samenle-
ving. Het kan verrijkend zijn om samen met kinderen uit heel ver-
schillende achtergronden, culturen, godsdiensten en sociaal-econo-
mische groepen in een klas te zitten. Aldus leren kinderen bovendien
om te gaan met verschillen. Het ideaal voor het openbaar onderwijs
is dan ook een ontmoetingsschool, waarin al die achtergronden ter
sprake kunnen komen en zonodig zichtbaar worden.

Daarom zie ik geen goede reden om kleding te verbieden, los van
de vraag of het dragen hiervan door leerlingen of docenten als religi-
euze plicht wordt gezien of als symbool van de eigen identiteit of
politieke overtuiging. Het toelaten van deze kleding weerspiegelt
slechts de pluriformiteit in de samenleving en bereidt leerlingen voor
op het omgaan met verschillen. Ook voor docenten kan dat argu-
ment gelden: de leerlingen leren inzien dat een docent met een
hoofddoek een even goede (of even vervelende) docent kan zijn als
anderen en leren dus door de hoofddoek heen te kijken. Dit argu-
ment geldt overigens niet alleen voor hoofddoekjes, maar ook voor
het dragen van een kettinkje met een kruisteken of voor het openlijk
zijn over de eigen homoseksualiteit door docenten en scholieren.
Ieder moet zichzelf kunnen zijn op een openbare school — alleen dan
kan het een echte ontmoetingsschool worden.

Maar er kunnen omstandigheden zijn waar dit anders ligt. Boven-
staand argument veronderstelt dat de samenstelling van het docen-
tenkorps pluriform is. Als een meerderheid van de docenten echter
door kleding of haardracht (baarden) laat zien tot een orthodoxe isla-
mitische stroming te horen, is het beeld van de school niet meer plu-
riform en kan zij geen neutraliteit meer uitstralen. Als de meerder-
heid van de vrouwelijke leerlingen een hoofddoekje draagt en er een
sociale druk ontstaat op andere islamitische leerlingen om ook een
hoofddockje te dragen, is de neutraliteit ook in gevaar. In scholen
waar één groep overheerst, dient juist die groep zich terughoudend
op te stellen om het beeld van de school te bepalen en minderheids-
groepen tot tweederangsleerlingen of docenten te bestempelen. In
zo'n situatie kan er reden zijn om hoofddoekjes te verbieden om een
pluriform schoolklimaat te waarborgen.



152 VRIJZINNIGE POLITIEK

Een tweede uitzondering kan gelegen zijn in kleding die voor
anderen aanstootgevend is. Lonsdale is het bekendste voorbeeld,
omdart het door veel dragers en anderen wordt gezien als uiting van
racistische sympathieén. Dergelijke kleding zendt dus naar gekleur-
de leerlingen de boodschap uit dat zij minderwaardig zijn en niet in
Nederland horen. Dat is kwetsend en daarom kunnen er goede gron-
den zijn om dergelijke kleding te verbieden.

Een veelkleurige politie en rechverlijke macht

Voor de politie gelden vergelijkbare argumenten om een hoofddoek
toe te staan. Vooral geldt hier dat iedere bevolkingsgroep zich moet
kunnen herkennen in de politie. Als minderheidsgroepen uitgesloten
worden van de politic omdat hun geloof als eis stelt dat ze een hoofd-
doek (of een tulband) moeten dragen, is dit een goede grond om na
te gaan of het mogelijk is in het dienstuniform ruimte te creéren voor
afwijkende hoofddeksels. De veiligheid dient daarbij (overigens net
als in de industrie) natuurlijk wel gewaarborgd te zijn, een hoofd-
doek moet niet in gevaarlijke situaties tot extra risico’s leiden. Maar
daarvoor zijn vaak praktische oplossingen mogelijk, bijvoorbeeld
door een hoofddock te ontwerpen die losschiet als er hard aan
getrokken wordt.

Er is echter wel een bezwaar tegen agentes met hoofddoekjes, dat
in het geval van het onderwijs niet geldt. Een agent vertegenwoor-
dige het openbaar gezag en dient dus onpartijdigheid uit te stralen.
Misschien dat voor Marokkaanse vrouwen dat gezag extra geloof-
waardigheid krijge als er ook agentes met hoofddoekjes zijn, maar
voor anderen kan dit juist anders liggen. Voor veel autochtone
Nederlanders doet een hoofddoekje afbreuk aan het gezag van de
politie.

Feitelijk zal dit bezwaar ongetwijfeld correct zijn, maar we kennen
het al veel langer in iets andere vormen. Agenten met lang haar of
cen oorbel deden voor bepaalde delen van de bevolking in eerste
instantie ook afbreuk aan het gezag van de politie. Vrouwelijke agen-
tes werden en worden door een deel van de bevolking ook niet echt
voor vol aangezien, en hetzelfde geldt ongetwijfeld ook voor alloch-
tone agenten. Dergelijke vooroordelen waren en zijn echter geen gel-

OVER HOOFDDOEK]JES, AEL EN SGP 153

dig argument om vrouwelijke of allochtone agenten te weigeren,
integendeel; die kunnen juist een voorbeeldfunctie vervullen in het
doorbreken van die vooroordelen. Op dezelfde manier dienen we
ook te reageren op bezwaren tegen agentes met een hoofddoek. Het
is een gewenningsproces en in de gewenste integratie kan juist de
politie een belangrijke voorbeeldfunctie vervullen.

Maar heb ik het niet te gemakkelijk over vooroordelen? Door een
hoofddoek te dragen geven vrouwen toch aan dat zij een orthodoxe
geloofsopvatting hebben? Dat is dan toch een reéle aantasting van de
onpartijdigheid van de politie? Het antwoord hierop is dat een
orthodoxe geloofsopvatting als zodanig geen reden is om ongeschikt
te zijn voor de politie. We hebben natuurlijk al jaren orthodoxe pro-
testanten en katholieken bij de politie — alleen zien we ze niet. De
politie kent een uitgebreide opleiding en screening. De vraag die
daarbij aan de orde is, is niet wat iemands geloof is, maar of zij in
staat is de taken van een politieagent goed te vervullen en daarbij
zonodig haar persoonlijke overtuigingen opzij te zetten. Ook een
pacifistische politie-inspecteur moet bereid zijn om de ME in te zet-
ten; iemand die fel tegen abortus is, moet bereid zijn om politiebe-
scherming te geven aan een abortuskliniek. Evenzo moet een ortho-
doxe moslima bereid zijn om homoseksuelen te helpen als ze door
potenrammers in elkaar geslagen zijn of om criminelen met dezelfde
culturele of geloofsachtergrond aan te pakken. Zolang zij in haar
wetk toont onpartijdig te zijn, is er geen reden om daaraan te twij-
felen, enkel omdat zij een hoofddoek draagt.

Ten aanzien van de rechter gelden eigenlijk dezelfde argumenten
als bij de politieagent. Alleen is er wel een ander relatief gewicht van
die argumenten. De onpartijdigheid van de rechterlijke macht is een
cruciale waarde. Wanneer daar twijfel over zou ontstaan, zou dat die
institutie zelf ernstig schaden. Zelfs als het alleen maar de (onterech-
te) schijn van partijdigheid is, legt dat toch gewicht in de schaal. De
rechterlijke macht kan immers alleen conflicten beslechten en men-
sen met gezag veroordelen wanneer zij door iedereen wordt ervaren
als boven de partijen staand. Terwijl bij de politie naar mijn overtui-
ging de balans duidelijk doorslaat in het voordeel van de agente met
een hoofddoekje, ligt dat voor mij minder helder bij de rechter of de
griffier.

Toch zijn er goede argumenten om de inclusieve benadering hier



154 VRIJZINNIGE POLITIEK

viteindelijk het zwaarste te laten wegen. Het gaat hier namelijk niet
om de rechterlijke onafhankelijkheid zelf, maar om de schijn daar-
van. Selecticcommissies gaan immers al na of kandidaat-rechters in
hun optreden en oordeelsvorming bereid zijn het perspectief van het
geldende recht in te nemen en hun eigen persoonlijke opvattingen
buiten haakjes te plaatsen, of dat nu orthodox-christelijke of radi-
caal-linkse zijn. De vraag is niet of rechters zich mogen baseren op
de Tien Geboden of op het islamitische recht — daarop is het ant-
woord volstrekt duidelijk. De vraag is of wij rechters accepteren die
zich bereid verklaard hebben het recht te dienen, maar het een per-
soonlijke religieuze plicht vinden om een hoofddoek te dragen. Het
zijn de toeschouwers die aan die hoofddock een vermoeden van par-
tijdigheid ontlenen — ook al is daar niet meer grond voor dan wan-
neer de rechter lid is van de SGP of van DG6G6. In de Verenigde Staten
komt het voor dat een rechter een keppeltje draagt — daar wordt dat
blijkbaar niet ervaren als in strijd met de onpartijdigheid. De oplos-
sing is daarom niet om rechters met hoofddoekjes te weren, maar om
de beeldvorming te bestrijden dat vrouwen met hoofddoekjes of
mannen met keppeltjes geen loyale Nederlandse staatsburgers en
onpartijdige rechters kunnen zijn.

Dat vergt vermoedelijk veel tijd, voor we daaraan helemaal
gewend zijn. En de invloed van vooroordelen kan nooit helemaal
worden gecompenseerd. Het is een bekend sociologisch gegeven dat
beroepen waar het percentage vrouwen stijgt, in sociale status
dalen. De sterke toename van het aantal vrouwen in de rechrerlijke
macht heeft dus mogelijk bijgedragen aan een verminderde status
en dus een verminderd gezag van de rechter. Toch is dat principieel
geen aanvaardbaar argument om minder vrouwelijke rechters aan te
stellen. Evenzo is te verwachten dat een toename van het aantal
rechters dat door huidskleur, baard of hoofddoek zichtbaar allocht-
oon of moslim is bij sommige bevolkingsgroepen tot een vermin-
derd gezag van de rechter zal leiden. Maar ook dat mag principie.el
geen argument zijn, wanneer het alternatief discriminatie en uit-
sluiting van bepaalde bevolkingsgroepen uit de rechterlijke macht
is.

OVER HOOFDDOEKJES, AEL EN SGP 155

Islamitische organisaties

Een tweede thema dat in Nederland regelmatig tot grote ophef leidt,
is de vorming van eigen islamitische organisaties. Tegen de bouw van
moskeeén hebben gemeentebesturen en bevolking vaak grote bezwa-
ren. De vorming van islamitische scholen wordt afgekeurd omdat ze
zou leiden tot isolement, radicalisering en onderwijsachterstand. En
als er dan al eigen organisaties en moskeeén mogen zijn, dan wil men
dat er Nederlands gesproken wordt. De algemene tendens is dat
moslims of migranten zich niet moeten afzonderen, maar moeten
aanpassen aan de Nederlandse samenleving en zoveel mogelijk invoe-
gen in bestaande organisaties en scholen.

Overigens zijn dit soort geluiden zeker niet nieuw. Een meerder-
heidscultuur heeft er bijna altijd moeite mee als een minderheidscul-
tuur zich afzondert en het recht opeist om anders te zijn. Een groot
deel van de Nederlandse bevolking heeft weinig begrip voor de
behoefte van Friestaligen om hun eigen taal te spreken — waarom
spreken ze niet gewoon Nederlands als ze dat toch ook beheersen? In
de hoogtijdagen van het feminisme werden vrouwenhuizen met
groot wantrouwen bekeken omdat ze mannen weigerden. En iedere
homo kent wel de vraag: waarom moeten jullie je toch zo nodig
afzonderen in een eigen subcultuur met eigen cafés en feesten?

In een vrijzinnige visie zoals ik die hier heb bepleit, heeft iedere
minderheidsgroep de vrijheid om te bepalen of ze zich wil afzonderen
of niet. Voorop dient immers de vrijheid te staan om zelf te bepalen
hoe je je leven wilt inrichten. Als een minderheid dus kiest voor eigen
organisaties, eigen scholen, het behoud van de eigen cultuur en taal,
dan is dat prima. Zolang men zich maar als verantwoordelijke, demo-
cratische burgers opstelt, is daar geen enkel bezwaar tegen. In een land
waar vrijheid van godsdienst heerst en we grote wolkenkrabbers bou-
wen, moet er alle ruimte zijn om moskeeén te bouwen. Zolang we de
vrijheid van onderwijs hebben en mensen scholen mogen vormen op
christelijke grondslag of op basis van de visies van Rudolf Steiner en
Maria Montessori, is er geen principiéle reden waarom moslims dat
niet ook zouden mogen op basis van hun eigen godsdienst.

Maar ook vanuit een meer pragmatisch perspectief zijn er goede
gronden om tegen islamitische zelforganisatie (al dan niet langs etni-
sche lijnen) positiever aan te kijken. In het huidige maatschappelijke



156 VRIJZINNIGE POLITIEK

klimaat is het moeilijk voor gelovige moslims, zeker u?t Marokko en
Turkije, een positief zelfbeeld als moslinjl te ?Izm‘ukkelen. On?:c
samenleving brengt de door mij bepleite inclusiviteit en tolerar.mc
helaas steeds minder in praktijk. De buitenwereld associeert fnosllms
steeds meer met terroristen en fundamentalisten, en immigranten
met criminaliteit, werkloosheid en andere problemen. Dat is een
beeld waarmee moslims voortdurend worden geconfrontefrd. Het
risico is groot dat dit hun zelfrespect aantast. In een dergell}ke situ-
atie is het alleszins begrijpelijk dat ze zich terugtrekken in cigen
kring, waar ze niet worden gediscrimineerd of gewantrouwd, maar
gewaardeerd zoals ze zijn. Dat kan leiden tot het extra benadrukken
van de eigen identiteit als iets om trots op te zijn — doorﬂhet dragen
van hoofddoekjes of door het bouwen van grote m.oskeecn. B
Dit verschijnsel van terugtrekken in eigen klrmg en lcxPthcte
bevestiging van de cigen identiteit is bij a.llj:rlm gedlstfrlmlneerde
groepen bekend. De katholieken bouwden eind negcnnendc eeuw
vaak (in mijn ogen) overdreven grote en schreeuwerige kerken — als
uiting van hun herwonnen zelfvertrouwen. De geref(‘)rmccrder? zoch-
ten in het isolement hun kracht. Homo's trokken zich terug m‘hun
eigen subcultuur en vertoonden provocerend gedrag naar de bulter}-
wereld. Allemaal voorbeelden van achtergestelde minderheden die
versterking van hun identiteit zochten in de beslotenheid van de
cigen kring en die identiteit zelfbewust en soms provocerend aan de
buitenwereld presenteerden. .
Een democratische samenleving heeft zelfbewuste burgers nodig
die zichzelf respecteren en voor zichzelf en hu:.a f)pvattingen clu.r.vcn
op te komen. Dat wordt ook door Rawls expl{aet erkend als hij dt;
sociale basis voor zelfrespect als een primair sociaal goed b’eschouwt.
In bepaalde omstandigheden kan het voor leden van minderheden
nodig zijn om zich deels in eigen kring terug te rrckkle:? om hun.z:flf-
respect te behouden en te versterken. Ik vrees dat dit in het huidige
klimaat voor veel moslims het geval is.% Door sterk de nadruk te leg-
gen op aanpassing aan de Nederlandse cultuur, _door de is!am te
plaatsen in de hoek van terrorisme en Fundamemallsmt?, door lSl;}l‘nl-
tische scholen ten onrechte als bedreiging voor de sociale cohesie te
zien, dringen we de minderheden terug in hun eige.n isolcm.c:nt.?.
Bovendien is het wenselijk dat Nederlandse moslims de uttda'gmg
aangaan om islam en liberaal-democratische rechtsstaat te verenigen.

OVER HOOFDDQEKJES, AEL EN SGP 157

Die verhouding kent dezelfde spanningen als waarmee het christen-
dom heeft geworsteld en helaas vaak nog worstelt. De rooms-katho-
lieke kerk erkent pas sinds de jaren zestig mensenrechten als bijvoor-
beeld godsdienstvrijheid; binnen het protestantisme zijn er nog
steeds groepen die de gelijkheid van man en vrouw of de gelijkwaar-
digheid van homoscksuele relaties niet aanvaarden. De verenigbaar-
heid van islam en de liberaal-democratische rechtsstaat is omstreden,
zowel onder moslims als onder niet-moslims. Gelukkig zijn er in toe-
nemende mate pogingen om beide wel te verenigen en de islam te
moderniseren. Internationale voorbeelden zijn de Iraanse Nobel-
prijswinnares Shirin Ebadi en de drie winnaars van de Erasmusprijs
2004, Fatima Mernissi uit Marokko, Sadik Al-Azm uit Syrié, en
Abdulkarim Soroush uit Iran.® In Nederland zijn er tal van moslims
die deze uitdaging aangaan.” Sommigen werken binnen seculiere
organisaties en politicke partijen, anderen zoals directeur Haci
Karacaer van Milli Gériis doen dat in het kader van eigen islamiti-
sche organisaties. Zelfs de omstreden Arabisch-Europese Liga stelt
dat ze wil zoeken naar een combinatie van democratie en islam. Het
merkwaardige is overigens dat veel ‘verlichte’ intellectuelen een der-
gelijke poging niet serieus nemen. Ze vertrouwen de bedoelingen
niet omdat men toch wil vasthouden aan de koran of ze menen al bij
voorbaat te weten dart de islam niet gemoderniseerd kin worden. !

In het geval van de AEL en Milli Gériis is dat wantrouwen niet
helemaal zonder grond. Milli Gériis maakt deel uit van een interna-
tionale beweging met van oorsprong neo-fascistische kanten. Binnen
de AEL zijn ook ondemocratische tendensen, bijvoorbeeld onver-
draagzaamheid tegenover homo’s en vrouwen. In de AEL is een span-
ning tussen de beleden beginselen en de feitelijke praktijk.

Maar toch denk ik dat we dergelijke groepen niet zomaar kunnen
afschrijven. Men zocht naar manieren om islam en modernisering te
combineren, Wanneer mensen in zo'n zockproces zitten, kun je
natuurlijk niet van ze verwachten dat ze al helemaal weten hoe een
islamitische visie op de democratische rechtsstaat eruitziet.

Juist van Milli Gériis is hierin veel te verwachten, omdat het zo'n
hecht georganiseerde groep is. Een vergelijking met de Nederlandse
gereformeerden ligt voor de hand. Oorspronkelijk was dat een hech-
te groep die in het isolement zijn kracht zocht. In de afgelopen halve
eeuw is de modernisering in deze kring zeer snel gegaan. Daardoor



158 VRIJZINNIGE POLITIEK

zijn de gereformeerden nu gem iddeld aanzienlijk vrijzinniger dan de
Nederlands Hervormde Kerk waar ze een eeuw geleden uitstapten
omdat die toen in hun ogen te vrijzinnig was. Dit sterke modernise-
ringsproces is juist mogelijk gemaakt doordat het om zo'n hechte
groep ging die elkaar niet wilde loslaten. Men bleef met elkaar in dis-
cussie, ook met de vrijzinnige critici en in dit gesprek schoof de hele
groep op naar links. Voor Milli Gériis zou weleens hetzelfde op kun-
nen gaan. Terwijl het aanvankelijk een van de minst moderne groe-
pen onder de Nederlandse moslims was, zou het weleens kunnen
veranderen in een van de voorlopers. Nu de leiding de uitdaging aan-
gaat om de islam te moderniseren, is door het sterke groepsverband
de kans op succes groter dan bij losser georganiseerde groepen.

Het is van groot belang dat de moslims in Nederland, op een
manier die aansluit bij hun eigen cultuur en hun eigen specificke ver-
sie van de islam, de uitdaging aangaan om islam en de waarden van
de liberale democratie te combineren. Dat kan in sommige gevallen
het beste in eigen organisaties. Het relatieve isolement kan de veilig-
heid bieden om de eigen cultuur en traditie te bekritiseren en te ver-
rijken met de liberale waarden van de Nederlandse samenleving, Dat
kan leiden tot een eigen islamitische visie op de liberale democratie,
die vervolgens in het politicke debat kan worden ingebracht.

Dat dit niet zal leiden tot én islamitische zuil is duidelijk.
Daarvoor is de islam te divers. Inhoudelijk: van vrijzinnig en demo-
cratisch tot fundamentalistisch en theocratisch. En cultureel:
Surinaams, Marokkaans, Turks, Somalisch en nog veel meer. Maar is
die versplintering een probleem? Waarom zou één islamitische partij
alle moslims moeten verenigen? We hebben in Nederland toch ook
niet één christelijke zuil, maar een grote verscheidenheid aan kerken
en al dan niet daarmee verbonden confessionele organisaties? Ook
binnen het christendom is de multiculturele samenleving nu een
gegeven. Maar liefst 800.000 migranten behoren tot een onoverzien-
baar aantal immigrantenkerken, vaak met afzonderlijke kerken per
land of streek van oorsprong. Ik snap daarom niet waarom iemand

als Cees Maris de uitdrukking ‘islamitische zuilvorming’ hanteert —
dit mist niet alleen feitelijke basis, maar is in de huidige omstandig-
heden ook tendentieus.!! Het versterke het beeld van één massieve
en daardoor bedreigende islamitische groep — terwijl een diepgaande
fragmentering de realiteit is.

OVER HOOFDDOEKJES, AEL EN SGP 159

Wat betekent dit voor islamitische organisaties? Dat is moeilijk te
zeggen vanuit het perspectief van de meerderheid. De vraag is waar
de minderheden zelf behoefte aan hebben. Als ze in de huidige
Ofnst‘amdigheden kiezen voor cen relatieve afzondering in eigen or. %1—
nisaties en scholen, in eigen imamopleidingen, om van daaruit egen
}?fjdrage te leveren aan de integratie in de Nederlandse samenlevin
hJ'l.ct.me daar geen principicel bezwaar tegen. Er zijn empirische aafj
wijzingen dat zelforganisatie ook bevorderlijk kan zijn voor het
tegengaan van criminaliteit en het vetbeteren van opleidingsniveau
en economisch succes.'> Voorzover die zelforganisatie cen bijdrage
leYerF aan een groter zelftbewustzijn en positiever zelfbeeld van gedis-
crlm‘lneerde minderheden, en voorzover die een bijdrage levert aan
een 1x'1tf-:gratie van islam en liberale democratie, kan die zelfs worden
t(?egejulcht. Met inachtneming van de scheiding van kerk en staat
dient de overheid zich daartegenover dan ook positief op te stellen
pe huidige neiging om islamitische schoolvorming te ontmoedi er;
is vooral ideologisch bepaald, maar niet inhoudelijk gerechtvfar-

digd. 13

De SGP: wel zeggen, niet doen

Maar hoe moeten we reageren op partijen als de AEL wanneer ze in
l}'un programma niet honderd procent achter democratische normen
liken te staan? Tk denk dat er eerst cen zekere relativering nodig is
Vaak wordt erover gepraat alsof de democratie wordt bedreigd omda;
cen dergelijke partij, wanneer ze eenmaal aan de macht is, democra-
tische verworvenheden zal afschaffen. Maar het is natuurlijk vol-
strekt absurd om te verwachten dat een moslimpartij meer dan cen
paar zetels zal behalen. De moslims vormen nog geen tien procent
van de Nederlandse bevolking en slechts een klein deel zal zich tot
cen moslimpartij aangetrokken voelen. Van een anti-democratische
machtsgreep is dus geen sprake.

. Een realistische verwachting is dat de AEL, eenmaal opgericht en
in het parlement vertegenwoordigd, zich zal matigen en aanpassen
aan de democratic. Aanvankelijk misschien puur om opportunisti-
sche redenen, maar als je lang het spel meespeelt, kun je niet altijd
een volledige afstand houden. De sGp en het Gpv, de vertegenwoojr—



160 VRIJZINNIGE POLITIEK

digers van een deel van de orthodoxe christenen in ons land, hebben
door declname aan het parlementaire gebeuren de democratische
normen geleidelijk geinternaliseerd. Het is opmerkelijk dat juist de
fractieleider van het GPV (nu opgegaan in de Christen Unie) jarenlang
het staatsrechtelijk geweten was van de Tweede Kamer. Dit geeft al
aan dat orthodoxie en democratic goed samen kunnen gaan. Dat
hoeft in de istam niet anders te liggen.

Voor een verbod op de AEL is dus geen enkele reden. In het alge-
meen lijkt het me dat men uiterst terughoudend moet omgaan met
partijverboden. Democratic is immers de vrije markt der meningen.
Wie werkelijk gelooft in de democratie als de best mogelijke staats-
vorm, mag er ook op vertrouwen dat onder normale omstandighe-
den in het debat de argumenten ten voordele van de democratie het
winnen. In het geval van een moslimpartij die per definitie slechts
cen kleine minderheid van de Nederlandse bevolking kan aanspre-
ken, is dat risico te beperkt om daarop een partijverbod te baseren.

Maar de grenzen van de democratie worden misschien helderder
als we die bepalen aan de hand van een vertrouwde partij. De SGP is
niet principieel democratisch maar theocratisch, is tegen het vrou-
wenkiesrecht en vindt homoseksualiteit een gruwel. De overheid is
dienaresse Gods en dient de bijbelse normen als uitgangspunt te
nemen. Dat wijkt allemaal niet erg veel af van wat een orthodoxe
moslimpartij zou vinden. Hoe kijken we aan tegen het bestaan van
een dergelijke partij?

Allereerst dient een liberaal-democratische rechtsstaat een grote
ruimte te laten aan partijen om hun meningen te uiten. De SGP mag
daarom rustig zeggen dat vrouwen niet in de politick horen en dat
de overheid zich naar bijbelse normen dient te richten. Ik vind ook
dat de sGp daar niet noodzakelijk alleen parlementair taalgebruik
hoeft te bezigen. Als zij wil betogen dat homo’s zondaars zijn die zul-
len branden in de hel, is dat pijnlijk en kwetsend, maar geen reden
om maatregelen te nemen tegen een partij.

Maar er moet hier een onderscheid gemaakt worden tussen wat de
sGp bepleit en wat zij in de prakrijk brengt. En hier lige het probleem
dat zij niet alleen tegen het vrouwenkiesrecht is, maar dat zij ook
geen vrouwen als volwaardig lid toelaat in de partij, laat staan dat ze
deze afvaardigt als volksvertegenwoordiger.

De meest fundamentele democratienorm is dat alle burgers, man-

OVER HOOFDDOEKJES, AEL EN SGP 161

nen en vrouwen, in de politieck gelijkwaardig zijn. Democratie is
gebaseerd op het gelijkheidsideaal.'# Het uitsluiten van vrouwen van
pf)litieke functies, ook al is het binnen een politicke partij, is daarom
niet aanvaardbaar. De politieke gemeenschap kan dit principieel niet
accepteren. Zij mag hierin niet relativistisch zijn omdat het de
gropdslag van de democratie raakt. Het gaat hier niet om een parti-
culiere vereniging, of een kerk waarvoor men nog kan zeggen dat het
aan de leden zelf is om te bepalen wie zij toelaten. Een politieke par-
tij levert volksvertegenwoordigers en bestuurders, wethouders en
burgemeesters, die geacht worden niet alleen vanuit het eigen partij-
b'elang maar namens en ten behoeve van de hele bevolking hun func-
tie uit te oefenen.

Daarom pleit ik voor een duidelijke politicke stellingname tegen-
over de SGP: het weigeren van vrouwen als lid is principieel niet aan-
vaardbaar in een democratie. De Nederlandse samenleving moet
erke?nén dat het in het parlement vertegenwoordigd zijn van een
partij die vrouwen niet als leden toestaat, eigenlijk onverdraaglijk is

Wat dat praktisch moet betekenen, is een andere vraag; de dialoo .
dient hierbij voorop te staan. Een partijverbod gaat heel ver — m§
voo.ral'snog te ver — maar er zijn ook andere signalen die de politicke
en juridische gemeenschap kan geven, bijvoorbeeld door strafrechte-
lijke boetes en intrekking van subsidies. De proefprocessen die het
Proefprocessenfonds Clara Wichmann heeft aangespannen tegen de
staat en de SGP bieden een aanleiding om de politicke en juridische
discussie hierover te hernieuwen. Het belangrijkste is dat men in Den
Haag dit thema niet langer doodzwijgt, maar de discussie aangaat.

Als er in het buitenland moslimpartijen zijn die vrouwen uit het
publieke leven willen verwijderen, maken we daartegen ernstige
be'zvyaren. In andere Europese landen zijn partijen verplicht om een
minimum percentage van hun kandidatenlijst uit vrouwen te laten
bestaan. En in Nederland doen we alsof onze neus bloedt, omdat de
SGP nu eenmaal onschuldige folklore is.

H'et dc'imocratieargument leidt tot een ruime vrijheid van
me:fung.sulting. Handelen op grond van een mening kan eerder in
strijd zijn met fundamentele democratienormen en stuit dus soms
op scherpere grenzen. Daarom zeg ik, enigszins ironisch, dat voor de
SGP en hun standpunt over vrouwen in de politiek geldt dat ze het
wel mogen zeggen, maar niet mogen doen.



162 VRIJZINNIGE POLITIEK

Terug naar de AEL. Dit uitstapje naar de SGP geeft een helder cri-
terium voor wat wel of niet toelaatbaar is. Een partij mag rustig
bepleiten dat de sharia in Nederland ingevoerd moet worden en dat
vrouwen en homo's geen gelijke rechten mogen hebben. Ik heb er
alle vertrouwen in dat in het democratische debat dergelijke stand-
punten niet overeind blijven en in ieder geval onvoldoende stemmen
achter zich krijgen om een serieuze bedreiging te vormen. (NB: Ik
heb het hier uitdrukkelijk over Nederland; voor andere landen kan
die situatie anders liggen.) Maar de grenzen liggen bij het handelen
van zo'n partij.

Als een moslimpartij aanzet tot haat tegen joden of homo's, dan is
er reden tot ingrijpen. Dan brengt zij concrete schade toe aan men-
sen. Als zij vrouwen uitsluit van het lidmaatschap evenzeer. (Voor
alle duidelijkheid: in het geval van de AEL is dat overigens niet van
toepassing.) Maar zolang een partij in haar handelen binnen de gren-
zen van de parlementaire democratie blijft, is er geen reden tot ingrij-
pen.

Een inboudelijke discussie over fundamentele waarden

In dit derde deel heb ik gepleit voor een vrijzinnige politiek en voor
cen inclusieve invulling van de neutrale staat. Een dergelijke benade-
ring past mijns inziens beter bij de Nederlandse traditie dan het
Amerikaanse politiek liberalisme van Rawls waarop Cees Maris zich
beroept, of het Franse laicité-denken waarnaar Paul Cliteur verwijst.
Belangrijker nog is dat het ook betere perspectieven biedt voor inte-
gratie, waarbij iedereen zich een gerespecteerd en gewaardeerd bur-
ger van de Nederlandse samenleving kan voelen. Vanuit een ideaal
van inclusiviteit is een betere benadering van de problemen van de
multiculturele samenleving mogelijk. Deze is democratischer en
rechtvaardiger en levert een grotere bijdrage aan de sociale cohesie.
Dat leidt ook tot een andere visie op actuele thema's als de hoofd-
dockjes op school en in de rechtszaal of de vorming van islamitische
partijen of scholen en de bouw van moskee¢n. Op sommige punten
zullen de implicaties van beide vrijzinnige benaderingen overigens
nict verschillen. De noodzaak van een inburgeringsplicht (maar dan
ook gekoppeld aan de beschikbaarheid van goede cursussen!) bestrijd

OVER HOOFDDOEKJES, AEL EN SGP 163

ik niet. Ten aanzien van bijvoorbeeld vrouwenbesnijdenis, achterstel-
ling van vrouwen (ook in politieke partijen!), homohaat en antisemi-
tisme dienen de grenzen duidelijk te zijn en te worden gehandhaafd.
De liberaal-democratische rechtsstaat kent heldere basiswaarden die
voorop dienen te staan en tot heldere grenzen leiden. Relativisme
past hier niet. Maar dat is omdat we die waarden inhoudelijk
gerechtvaardigd achten en niet omdat ze een soort neutraal kader
vormen waar iedereen zich in kan vinden. Een open discussie over
hoe die waarden botsen of te verenigen zijn met voor Nederland
nieuwe culturele prakrijken of religicuze overtuigingen kan juist lei-
den tot een versterking van die waarden.



Epiloog



12. Naar een herwaardering van
verdraagzaamheid

De Nederlandse traditie onder vuur

In dit boek heb ik gepleit voor een vrijzinnige houding in godsdienst
en in politiek. Vrijzinnig christendom en vrijzinnige politiek zijn
beide onderdeel van een brede vrijzinnige onderstroom in de
Nederlandse samenleving. Op sommige puntén wijken de godsdien-
stige en de politieke lijnen van clkaar, op andere punten komen ze
samen. Soms is vrijzinnigheid maar een marginale stroming, soms
belichaamt zij ideeén die kenmerkend zijn voor de hele Nederlandse
samenleving.

Van Nederlandse katholieken wordt weleens gezegd dat ze zoveel
problemen hebben met Rome omdat ze zo calvinistisch zijn en
meningsverschillen principieel willen uitvechten. Dat calvinisme is
blijkbaar deel van de Nederlandse cultuur en iedereen die in
Nederland woont, krijgt een klap van de molen mee, of zij nu katho-
liek, protestant of agnost is. Iets soortgelijks geldt voor de vrijzinnig-
heid. Vrijzinnigheid is ook een deel van de Nederlandse cultuur, en
ook zij die zich niet vrijzinnig noemen, dragen dat toch mert zich
mee. Dit is goed te zien bij die Nederlandse kerken die deel uitma-
ken van een wereldkerk. Vrijwel zonder uitzondering behoren zij tot
de vrijzinnige vleugel in die wereldfamilie. Dat geldt evenzeer voor
de rooms-katholieken en de oud-katholieken als voor de doopsgezin-
den, de gereformeerden en de lutheranen.

Die vrijzinnigheid in de Nederlandse cultuur uit zich op tal van
manieren: in het drugsbeleid, in de euthanasiepraktijk, in de hou-
ding tegenover homoseksualiteit. Ons kiesstelsel van evenredige ver-
tegenwoordiging, waarin ook kleine minderheden een kans krijgen is
er evenzeer een uiting van als het poldermodel. Ook de veelgeprezen
traditic van tolerantie (of verdraagzaamheid) hangt hiermee samen.!

Maar die vrijzinnige traditie staat tegenwoordig sterk onder druk.
Onze tolerantie is voor velen te ver doorgeschoten, het poldermodel



168 EPILOOG

heeft afgedaan. Het drugsbeleid kraakt in zijn voegen en ons eutha-
nasiebeleid worde door sommigen in het buitenland met afgrijzen
aanschouwd. En in de praktijk blijkt onze tolerantie vaak maar een
dun laagje beschaving,

Veel van die kritiek op de Nederlandse praktijk van tolerantie deel
ik niet. Maar de brede onvrede kan ook niet zomaar worden afge-
daan als onzin; zij wijst wel degelijk op dieperliggende problemen.
Daarom wil ik in dit laatste hoofdstuk dieper ingaan op de vraag wat
er met die tolerantie aan de hand is. Daarbij komen de beide lijnen
van vrijzinnigheid samen, want verdraagzaamheid is zowel voor het
vrijzinnig christendom als voor de vrijzinnige politick een centrale
waarde.

Zero-tolerance

Tot voor kort leek tolerantie een vanzelfsprekend en hooggewaar-
deerd kenmerk van onze cultuur. In de Nederlandse geschiedenis was
verdraagzaamheid geleidelijk ontwikkeld als een goed uitgangspunt
om met meningsverschillen om te gaan.” Aanvankelijk ging het daar-
bij vooral om politieke en religieuze conflicten, maar het bleek ook
toepasbaar rond ethische kwesties als abortus en euthanasie en rond
nieuwe levensstijlen, van hippies en drugsgebruikers tot homo’s en
ongehuwd samenwonenden.

Een probleem was overigens de vaagheid van het begrip. Bete-
kende her dat alles maar mocht? Juist omdat iedereen het erover eens
was, leek het moeilijk om het helder te omschrijven en er scherpe
grenzen aan te verbinden. Volgens sommigen was het ook een ach-
terhaald idee, want homo's of buitenlanders verdienen immers geen
tolerantie maar volledige acceptatie als gelijken. Zelf schreef ik daar-
om een artikel waarin ik betoogde dat tolerantie als beginsel nauwe-
lijks nog zelfstandige betekenis heeft.”

Die vanzelfsprekende waardering is inmiddels verdwenen. Eerst
kreeg tolerantie geleidelijk een negatieve bijklank. De tolerantie was
veel te ver doorgeschoten, zo was de kritick. Het ontaardt in vrijblij-
vendheid en onverschilligheid. Wanneer politick en burgers geen
scherpe grenzen meer stellen en handhaven, leidt dit tot verloede-
ring. Zero-tolerance werd de oplossing.

NAAR EEN HERWAARDERING VAN VERDRAAGZAAMHEID 169

Toen kwam 11 september en vervolgens de opkomst van en
mootrd op Pim Fortuyn en later de moord op Theo van Gogh.
Tolerantie bleek helemaal niet meer vanzelfsprekend, zelfs niet in de
omgang met politick en religieus andersdenkenden. De laatste jaren
verhardde ons maatschappelijk klimaat, met een wederzijdse verket-
tering van paars en de LPF, een hetze tegen links, en bedreigingen van
politici, voetbaltrainers en onafhankelijke intellectuelen. In het
recente debat over normen en waarden worde de burgers verweten
dat ze te weinig rekening houden met anderen. Ze lijken steeds min-
der bereid de tekortkomingen en fouten van elkaar en van de over-
heid te verdragen.

Deze ontwikkelingen laten zien dat er meer dan ooit behoefte is
aan verdraagzaamheid, aan de kunst om met verschillen te leven.
Maar de eerdere kritiek op de vaagheid en de ontaarding ervan moet
serieus genomen worden. Willen we de waardevolle kern van tolet-
antie herontdekken, dan zullen we ons opnieuw moeten bezinnen op
de inhoud van het begrip en op de grenzen en gronden ervan.

Geschiedenis van de verdraagzaambeid in Nederland

Om te begrijpen waarom tolerantie vaag en vervolgens omstreden
werd, is een historische terugblik nodig. Verdraagzaamheid was in
Nederland nooit alleen een kwestie van pragmatisme, van een zoe-
ken naar praktische oplossingen die de rust in de samenleving en de
economie bevorderen.> Dat was het altijd ook, maar er was daarnaast
een theoretische basis in het werk van auteurs als Erasmus,
Coornhert en Hugo de Groot. Het is niet toevallig dat de filosofen
John Locke en Pierre Bayle hun werk over tolerantie in Nederland
publiceerden en zelfs gedeeltelijk schreven; ze vonden hier niet alleen
een verdraagzaam klimaat, maar ook intellectuele inspiratie. Lockes
beroemde Brief over tolerantie, het belangrijkste essay over tolerantie
in de filosofische literatuur, was niet alleen opgedragen aan de
remonstrantse hoogleraar Philippus van Limborch, maar ook sterk
beinvloed door het remonstrantse gedachtegoed.

De Nederlandse praktijk van verdraagzaamheid kwam tot volle
bloei in de Gouden Eeuw. Aanvankelijk werd tolerantie vooral
gezien als gewetensvrijheid en de vrijheid om in de beslotenheid



170 EPILOOG

van het cigen huis kerkdiensten te houden. Een volledige gods-
dienstvrijheid was er zeker niet, getuige ook de bekende schuilker-
ken. Niettemin werden, zeker na de Tachtigjarige Oorlog, religicu-
ze minderheden ‘oogluikend’ toegestaan — ons gedoogbeleid kent
een lange traditie. De Nederlanden boden bovendien onderdak aan
religieuze vluchtelingen zoals de Franse hugenoten en de Portugese
joden. Zonder deze immigranten was er geen Gouden Eeuw ge-
weest.

Die praktijk van ‘oogluiking’ in de Gouden Eeuw was in drieérlei
opzicht vrij beperkt: in het object van de verdraagzaamheid, in de
grenzen en in de gronden ervan. Ten eerste: het typische object van
tolerantie waren religieuze overtuigingen en de individuele gelovi-
gen. Ten tweede: de grenzen van de tolerantie werden bepaald door
de publicke orde en die werd heel ruim geinterpreteerd.” Openlijk
vertoon van de minderheidskerken was daarmee in strijd; niet-gere-
formeerde ambtsdragers konden de cenheid van de staat ondermij-
nen. Ten derde: de gronden voor tolerantie variecerden, maar de
meeste ervan waren sterk met godsdienst verbonden. Sommige ver-
wezen naar pragmatische argumenten zoals het vermijden van on-
rust; andere deden een beroep op godsdienstvrijheid of op het argu-
ment dat iemand onder dwang nooit echt overtuigd kan worden van
het ware geloof.

In de eeuwen daarna werd het bereik van tolerantie sterk verruimd
tot alle politieke en filosofische overtuigingen. In de twintigste eeuw
werden gewetensbezwaren tegen tal van wetten erkend, tegen mili-
taire dienst en tegen sociale verzekeringen, tegen het zweren van een
eed en tegen dierexperimenten. In de tweede helft van die ecuw paste
de brede aanvaarding van burgerlijke ongehoorzaamheid en van
abortus en euthanasie in deze traditie van verdraagzaamheid. Tole-
rantie werd een steeds ruimer begrip. Het gold ook voor praktijken
waar gewetensovertuigingen niet een centrale rol spelen, zoals het
gebruik van drugs, ongehuwd samenwonen en homoseksualiteit.
Het bereik van tolerantie, aanvankelijk beperkt tot godsdienst, werd
zo ruim dat er eigenlijk niet meer een activiteit is die er niet onder
zou kunnen vallen.®

Ook de grenzen van verdraagzaamheid werden steeds ruimer. De
publieke orde werd steeds minder kwetsbaar geacht en beperkter
geinterpreteerd. Tegenwoordig is het nict meer een abstracte openba-

NAAR EEN HERWAARDERING VAN VERDRAAGZAAMHEID 171

re orde, maar de concrete schade aan anderen die de grenzen bepaalt.
Het is niet het drugsgebruik zelf dat bestreden wordt, maar de over-
Jast die daar indirect mee verbonden is, en bovendien worden we
geacht die overlast tot op zekere hoogte te verdragen.

Deze verbreding van zowel het object van tolerantie als de grenzen
ervan was verbonden met een verschuiving in de daarbij gebruikte
argumenten. Ze werden steeds algemener en pragmatischer. Rond
religieuze overtuigingen zijn heel specifieke theologische argumenten
relevant; maar bij praktijken die los staan van godsdienst, zoals secu-
Jiere vormen van pacifisme, zijn algemenere argumenten nodig. Bij
principiéle gewetensbezwaren tegen het zweren van een eed moet de
discussie over de erkenning hiervan ook een principieel karakter heb-
ben, maar bij slechts op genot gerichte activiteiten als drugsgebruik
of prostitutie is het vooral een kwestie van pragmatische opportuni-
teit of men dit wil gedogen.

Het gevolg van deze veralgemening is dat veel argumenten zo
ruim geworden zijn dat ze niet meer specifiek op tolerantie slaan.
Het argument wordt dan dat we homoseksuele relaties moeten
erkennen op grond van het gelijkheidsbeginsel, of men verwijst naar
de praktische onmogelijkheid om een restrictief drugsbeleid af te
dwingen. Een apart beroep op verdraagzaamheid is dan in het debat
eigenlijk overbodig.

In drie opzichten was er dus de afgelopen eeuwen cen verruiming
van tolerantie. Van godsdienstige overtuigingen werd het bereik ver-
ruimd naar zeer diverse activiteiten waarbij overtuigingen nauwelijks
cen rol spelen. De beperkingen ervan die aanvankelijk werden
gezocht in een zeer ruim geinterpreteerde openbare orde, werden
steeds geringer en verschoven naar concrete schade aan anderen. En
de rechtvaardigingen voor tolerantie werden steeds algemener en ver-
schoven van principiéle overwegingen naar pragmatische.

Deze ontwikkeling is de achtergrond van de verwarring waarmee
ik begon. Het tolerantiebegrip is opgeblazen. Het heeft geen speci-
fiek bereik meer; we weten niet goed de grenzen aan te geven van
verwerpelijk gedrag; en verdraagzaambheid is eigenlijk niet meer een
zelfstandige waarde. Daardoor biedt tolerantie als slogan weinig hou-
vast en kan het gemakkelijk te ver doorslaan.



172 EPILOOG

Tussenoplossing

In een poging tot herwaardering van tolerantie moeten we beginnen
bij de vraag wat het precies is. Ik zou verdraagzaamheid ruim willen
omschrijven als het niet of terughoudend optreden tegen opvattin-
gen, gedrag of personen die men afkeurt. Tolerantie is een in het
algemeen waardevolle houding. Die kan overigens gepaard gaan met
verwerpelijke opvattingen. Maar ook dan heeft verdraagzaamheid
waarde: een tolerante racist, die afziet van geweld tegen buitenlan-
ders is te verkiezen boven een racist die ze in elkaar slaat. Ook al is
een dergelijke tolerantie niet genoeg, het is een cerste stap naar een
vreedzaam samenleven.

Hiermee komen we op een wezenlijke karakreristiek van verdraag-
zaamheid: het functioneert vaak als een tussenoplossing. Dat geldt in
meerdere opzichten: theoretisch, praktisch en contextueel.

Allereerst in theoretische zin. Het is geen zelfstandig beginsel.
Zowel de inhoud als de kracht ervan zijn afhankelijk van achterlig-
gende waarden, zoals vrijheid en democratie. Het vat verschillende
argumenten samen tot één handzaam idee waarin iedereen zich kan
vinden. Maar de precieze betekenis en afbakening varieert naar
gelang bijvoorbeeld een vrijheidsargument of pragmatische overwe-
gingen op de achtergrond meespelen. Alleen wanneer dergelijke ach-
terliggende argumenten worden geconfronteerd met de argumenten
om wel op te treden tegen het afgekeurde gedrag, kunnen we de
grenzen van de tolerantie bepalen.

Het is ook in praktische zin een tussenoplossing. Historisch ge-
zien is tolerantie vaak begonnen als niet meer dan een modus viven-
di in explosieve conflictsituaties. Als we het niet inhoudelijk eens
kunnen worden, kunnen we misschien wel leren met dat menings-
verschil vreedzaam om te gaan. Maar als het daarbij blijft, is de situ-
atie instabiel. Leven en laten leven klinkt mooi, maar als de onder-
linge ergernis blijft, groeit de frustratie en kan het tot een uitbars-
ting komen. Daarom is tolerantie vaak niet meer dan een voorlopi-
ge oplossing die gevolgd moet worden door pogingen om tot een
duurzame oplossing te komen. Als ik me elke dag erger aan de
muziek van mijn buurman en er nooit iets van zeg, ontneem ik hem
de mogelijkheid om rekening met mij te houden door bijvoorbeeld
niet op bepaalde tijden te spelen. Tolerantie kan alleen langdurig

NAAR EEN HERWAARDERING VAN VERDRAAGZAAMHEID 173

bestaan in een situatie waarin men het contact niet vermijdt en de
confrontatie aandurft.

In dit verband wil ik een onderscheid maken tussen passieve en
actieve tolerantie. Bij passieve tolerantie zien we slechts af van optre-
den. Bij actieve tolerantie zoeken we bewust de dialoog — en dus
soms de felle confrontatie! — in de hoop dat wijzelf en anderen hier-
door verrijkt worden. Aldus kunnen we misschien toegroeien naar
cen beter wederzijds begrip en mogelijk naar definitieve oplossingen
die recht doen aan ieders opvattingen.

De afgelopen jaren is tolerantie te veel beperkt gebleven tot de pas-
sieve variant. De problemen van de multiculturele samenleving wer-
den onvoldoende onderkend en de frustraties bouwden zich op, zowel
bij de autochtone Nederlanders als bij de islamitische en andere min-
derheden. Een echt contact bleef uit, en dus overheersten de ergernis-
sen. De andere cultuur werd te weinig als interessante verrijking
gezien of als mogelijkheid om de eigen cultuur kritisch te belichten.
Maar ook de ergernissen werden nauwelijks bespreckbaar gemaak.
Daardoor werden de opgebouwde spanningen niet aangepakt. Zo
ook bij de drugsproblemen: als de staat ook bij drugsoverlast gedoogt,
kan dat voor de individuele verslaafde soms humaan lijken, maar het
levert geen bijdrage aan de oplossing van reéle problemen.

Ten slotte is verdraagzaamheid ook een tussenoplossing in contex-
tuele zin. Het is vooral in overgangssituaties nodig, waarin door snel-
le veranderingen wrijvingen en conflicten ontstaan. Daarom is het zo
belangrijk voor onze omgang met diversiteit in de multiculturele
samenleving. We zitten momenteel in een overgangssituatie. We
moeten veranderen van een redelijk homogene, christelijke, witte
samenleving in een samenleving waar mensen uit verschillende cul-
turen en godsdiensten en met verschillende levensstijlen naast elkaar
leven. Dat levert veel conflicten op. Juist in zo'n tijd blijkt de waar-
de van tolerantie en de noodzaak ervan.

lets soortgelijks geldt bijvoorbeeld voor de problemen binnen de
LPF. Juist in een nieuwe partij waar mensen nog aan elkaar moeten
wennen en machtsverhoudingen onduidelijk zijn, is onderlinge
tolerantie nodig om het samen uit te kunnen houden. Maar die
onderlinge tolerantie ontbreekt doordat de LPF een protestbeweging
zonder samenhang is met als leden veel zelfstandige ondernemers
afkomstig uit de vastgoedsector en andere delen van de economie



174 EPILOOG

waar keihard onderhandelen de norm is. Het lijkt me daarom voor
de LPF goed als de slogan ‘zeggen wat je denkt en doen wat je zegt
zou worden aangevuld met ‘en eerst goed nadenken voor je iets zegt
over wat je uitspraken en voornemens betekenen voor anderen’.

Verdraagzaamheid is, zo heb ik boven betoogd, eigenlijk geen zelf-
standig beginsel. De inhoud ervan wordt bepaald door achterliggen-
de ideeén als vrijheid of democratie. Maar dat is niet het hele verhaal.
De waarde van verdraagzaamheid blijkt vooral als mensen zich dat
idee geheel eigen gemaakt hebben, als het een houding is geworden
van terughoudendheid, van respect en openheid voor de ander.
Verdraagzaamheid is daarom het beste te zien als een deugd, een
waardevolle karaktereigenschap van mensen, maar ook van culturen
of staatsinstellingen. Als deugd heeft verdraagzaamheid wel een zelf-
standige betckenis. Wanneer verdraagzaamheid de tweede natuur is
geworden van personen en instellingen, dan escaleren conflicten niet
onnodig en wordt vreedzaam samenleven mogelijk.

Een deugd vereist volgens de Grickse filosoof Aristoteles het bewa-
ren van het juiste midden. Dat geldt ook voor tolerantie. Aan de ene
kant dreigt vrijblijvendheid en onverschilligheid, waarbij we ook
onze eigen opvattingen niet meer serieus nemen en afglijden naar
een langs elkaar heen leven en een volstreke relativisme of zelfs cynis-
me. Aan de andere kant dreigt een verabsoluteren van onze eigen
opvattingen, waardoor we te weinig ruimte laten voor de opvattin-
gen van de ander. De evenwichtskunst van de verdraagzaamheid is
dan ook om sterke eigen overtuigingen te combineren met respect
voor de overtuigingen van de ander en om van daaruit een open dia-
loog te creéren waarin we elkaar kunnen bekritiseren én verrijken.

Die evenwichtskunst is door de vermeende vanzelfsprekendheid
van tolerantie ten onrechte op de achtergrond geraakt. Tolerantie is
cen waardevolle karaktertrek van de Nederlandse cultuur die we
moeten koesteren, maar die wel steeds weer moet worden bevochten.
Dit evenwicht is in de afgelopen jaren zockgeraakt. Verdraagzaam-
heid is soms ontaard in onverschilligheid en relativisme ten aanzien
van wezenlijke waarden als gelijkheid en veiligheid. Als reactie daar-
op slaat de slinger nu door naar de andere kant, naar zero-tolerance,
naar ferme taal en naar een eis aan minderheden om zich aan de
christelijke Nederlandse cultuur aan te passen. Juist in dit klimaat is
de waarde van tolerantie onmisbaar.

NAAR EEN HERWAARDERING VAN VERDRAAGZAAMHEID 175

Van verschillende kanten is de afgelopen tijd gepleit voor een
beschavingsoffensief rond normen en waarden. Ik zou als eerste ver-
eiste voor een leefbare samenleving willen pleiten voor de waarde van
verdraagzaamheid. Dat reikt van een vriendelijke opstelling tegen-
over de politieagent die mij in mijn ogen ten onrechte een boete
gccft in plaats van boeven te vangen, tot tolerantie voor de hangjon-

ere die zoals alle jongeren in alle culturen zijn identiteit nog moer
ontwikkelen door de grenzen op te zoeken. Maar het houdt ook in
dat we niet zwijgen, maar de dialoog zoeken, wanneer mensen
onaanvaardbaar gedrag vertonen, of het nu gaat om schelden of om
het op straat gooien van afval. Daarbij zullen we moeten leren te ver-
dragen dat niet alles direct gaat zoals we willen. ‘I want it all, and I
want it now’ is een prachtige kernachtige songtekst, maar geen goed
vertrekpunt voor politiek of voor een vreedzame samenleving,

De grenzen van verdraagzaamheid

Tolerantie is niet onbegrensd. Maar hoe kunnen we de grenzen bepa-
len? Wanneer mogen of moeten we wel optreden en wanneer juist
niet? Ik wil beginnen met enkele algemene opmerkingen.

Ten eerste: het is vaak goed om niet op te treden tegen ergerlijk
gedrag, zelfs bij schade of overlast. Het zou verkeerd zijn wanneer de
politie tegen iedere overtreding optrad. Een Arnhemse inspecteur zei
ooit eens op een forum over gedogen dat zijn agenten dan niet ver-
der zouden komen dan de directe omgeving van het politiebureau.
En als iemand wakker ligt van het eindexamenfeestje van zijn buur-
meisje, dan zal hij hopelijk denken — ach, laat haar nou een keer...
Tolerantie is een noodzakelijk smeermiddel in de intermenselijke
verhoudingen.

Ten tweede: concrete schade is de belangrijkste grond om toch op
te treden. Verdraagzaamheid tegenover ernstige overlast is zelden een
deugd. Niet optreden tegen fietsendiefstal is geen lovenswaardig ge-
doogbeleid, maar pure onmacht of onwil. Dit lijkt me de zin van een
slogan als zero-tolerance: er zijn bepaalde vormen van schade waar-
tegen we in principe gewoon moeten optreden. Bij die schade moe-
ten we niet alleen aan concrete slachtoffers denken, maar ook aan het
publiek belang, zoals de verkeersveiligheid bij verkeersovertredingen,



176 EPILOOG

of de kosten voor de schatkist bij vernielingen en vervuiling van de
openbare ruimte.

Ten derde, de precieze grenzen zijn nooit in abstracto te bepalen.
Bovendien hangen ze samen met achterliggende visies op mens en
samenleving. Vrijheid heeft in Amerika een andere betekenis dan in
Nederland. Onze levensbeschouwelijke overtuigingen bepalen mede
welke invulling men daaraan geeft en hoe dat doorwerke in de afwe-
ging. Een orthodoxe rooms-katholiek zal daardoor soms andere
afwegingen maken dan een vrijzinnige.”

De gronden van verdraagzaambeid

Om de precieze grenzen te bepalen, moeten we naar de gronden voor
verdraagzaamheid kijken. Er zijn vijf hoofdmotieven die elkaar aan-
vullen maar ook botsen.'® Daardoor verschillen de grenzen naar
gelang welk argument de hoofdrol speelt. Vrijheid, gelijkheid en
democratie zijn drie fundamentele waarden waarop tolerantie vaak
wordt gebaseerd, maar we kunnen het ook funderen op de erkenning
dat niemand de waarheid in pacht heeft, of op pragmatische overwe-
gingen. Alle vijf argumenten gelden ook in een vrijzinnige visie,
maar krijgen daarbinnen een eigen inkleuring en waardering. Kort
samengevat: in een vrijzinnige opvatting wordt aan verdraagzaam-
heid grote waarde toegekend en wordt die bovendien zeer ruim
opgevat. 1k zal dat laten zien aan de hand van voorbeelden die soms
op het politieke vlak en soms op het kerkelijk vlak liggen.

1. Veijheid

Vrijheid levert het sterkste argument voor tolerantie, dat ook breed
in de Nederlandse samenleving gedeeld wordt. Een tolerant iemand
laat een ander iets doen wat zij graag wil. Die vrijheid vindt haar
begrenzing in de vrijheid van anderen en in andere waarden. lk ben
niet vrij om anderen te schaden, te mishandelen of te doden.

Een vrijzinnige benadering hecht grote waarde aan vrijheid. De
remonstrantse beginselverklaring verbindt het zelfs rechtstreeks met
verdraagzaamheid.!! We dienen uiterst terughoudend te zijn om
vrijheid te beperken, en vooral om onze opvattingen aan anderen op
te leggen. Daarin past een groot respect voor het individuele gewe-

NAAR EEN HERWAARDERING VAN VERDRAAGZAAMHEID 177

ten en voor eventuele gewetensbezwaren. In het euthanasie-debat
zoeken veel vrijzinnigen (inclusief de vrijzinnige christenen) daarom
naar ruimte voor de menselijke zelfbeschikking zonder die overigens
te verabsoluteren.

Het vrijheidsargument leidt tot zeer ruime grenzen van tolerantie.
Er moeten zwaarwegende redenen zijn om mensen in hun vrijheid te
beperken, dus om intolerant te zijn. Dit pleit voor veel ruimte voor
geloofsovertuigingen en daarop gebaseerde praktijken, of het nu gaat
om het dragen van een hoofddoekje of om ritueel slachten. Alleen
wanneer de rechten en vrijheden van anderen duidelijk in het geding
komen (bijvoorbeeld bij vrouwenbesnijdenis, zeker bij kinderen) is
er reden om in te grijpen. Ik pleit er daarom voor om de bezwaren
te erkennen van de Leeuwarder ambtenaar van de burgerlijke stand
die tegen het huwelijk voor homoparen is — ook al heb ik zelf gepleit
voor het openstellen van het huwelijk. Evenzo meen ik dat, waar
enigszins mogelijk, er ruimte moet zijn voor het dragen van cen
hoofddoekje door studenten, docenten, politicagentes en rechters.'?
Gewetensvrijheid is een groot goed en dient alleen in uiterste nood-
zaak opzijgezet te worden.

2. Democratie

Democratie levert een tweede argument voor tolerantie. Democratie
veronderstelt een vrije discussie en vereist de ruimte om met nieuwe
opvattingen te experimenteren. Alleen door afwijkende opvattingen
en praktijken toe te staan kan immers blijken wat de beste zijn.

Een vrijzinnige invulling kiest voluit voor democratie en ver-
trouwt op de eigen verantwoordelijkheid van mensen. Het vrijzinnig
christendom kiest hier een andere benadering dan sommige andere
geloofstradities die vaak een wat mocizame verhouding hebben met
democratie. Democratie dient ook het uitgangspunt te zijn voor de
interne organisatie van een kerk. Ook daar dient democratie het ver-
trekpunt te zijn.

Daarom moet de vrijheid van meningsuiting ruim genomen wor-
den. Imams mogen wat mij betreft zeggen wat ze willen, ook dat
homo’s zondig zijn of varkens. Maar die ruimte moet meer inhouden
dan een passief gedogen. Steeds weer moeten we, zo nodig, een
democratisch gesprek aangaan om duidelijk te maken waarom we
vinden dat een bepaalde uitspraak niet kan. Een dergelijke discussie



178 EPILOOG

kan soms pijnlijk zijn. Het is natuurlijk nooit plezierig om beledigd
of diep gekwetst te worden. Maar verdraagzaamheid is niet gemak-
kelijk. Democratie is iets voor sterke burgers — alleen daardoor wordt
de sterke man onnodig.

3. Geen absolute waarbeidsclaim

Een derde argument voor tolerantie is dat niemand de waarheid in
pacht heeft. Dit inzicht impliceert bescheidenheid en verdraagzaam-
heid in de omgang met andersdenkenden omdat onze eigen opvat-
tingen altijd onjuist kunnen zijn.

Dit is het meest karakteristiek vrijzinnige motief voor tolerantie.
Vrijzinnigen gaan uit van de principiéle erkenning dat iedere uit-
spraak, of het nu een politicke stellingname is of een geloofsuit-
spraak, slechts een onvolmaakte en altijd persoonlijke poging is om
de waarheid onder woorden te brengen. Daarom dienen we terug-
houdend te zijn om het eigen oordeel hoger of beter te achten dan
dat van een ander. Vrijzinnigen erkennen juist dat ze veel van de
opvattingen en ervaringen van anderen kunnen leren, al is het maar
om hun eigen opvattingen kritisch onder de loep te kunnen nemen.

Dat bleek eerder in hoofdstuk 9 in de verschillende politieke cita-
ten over vrijzinnigheid. Het ondogmatisch, niet-ideologisch karakter
was cen centraal thema. In het vrijzinnig christendom is deze
gedachte eveneens sterk ontwikkeld.

Dus zocken vrijzinnige christenen bewust het contact met anders-
denkenden, binnen de christelijke oecumene, maar ook in de ont-
moeting met humanisten, joden, moslims of boeddhisten. Die ont-
moeting kan ons immers verrijken. Pluralisme binnen de kerk en de
samenleving zie ik dan ook primair als iets positiefs. Dus geen ‘in het
isolement ligt onze kracht’ zoals de gereformeerden vroeger zeiden,
maar een actieve tolerantie. Ik zou zelfs verder willen gaan. Ook al
kan ik mijzelf met mijn achtergrond niet los denken van de christe-
lijke traditie en wil ik volmondig in die traditie staan, ik erken dat
andere tradities gelijkwaardig zijn. Ik verwerp dus iedere exclusivi-
teitsclaim, ook al meen ik dat voor mijzelf de vrijzinnig—christelijke
traditie de beste is en dat die ook waardevol kan zijn voor veel ande-
ren die deze traditie niet kennen.

Dat is geen kritiekloos relativisme. Ik heb bezwaren tegen elemen-
ten van andere tradities zoals ik die ook heb tegen elementen van de

NAAR EEN HERWAARDERING VAN VERDRAAGZAAMHEID 179

christelijke traditie: tegen de vrouwonvriendelijkheid, de homovijan-
digheid, de rol van kerkelijke leiders als pausen of goeroes. Ik kan
alleen de ander ontmoeten wanneer ik zelf weet waarvoor ik sta.
Vrijzinnige christenen hebben wel degelijk — als het goed is — helde-
re standpunten, sterke overtuigingen en die moeten ze, met respect
voor de ander, naar voren brengen. We mogen vrouwenbesnijdenis
niet accepteren, ook niet als het bij een bepaalde cultuur hoort. De
kern van de mensenrechten, inclusief de gelijkheidsnorm, democra-
tie, de rechtsstaat, is onopgeefbaar. We moeten zelfkritisch zijn over
onze culturele of religieuze eenzijdigheden, en onze invulling van die
idealen kan daardoor iets veranderen. Maar dat maakt de mensen-
rechten nog niet in hun geheel tot cen cultureel vooroordeel.

We moeten dus proberen steeds weer in contact met anderen de
eigen opvattingen te toetsen (en hopelijk ook de opvarttingen van
anderen te verrijken). Tolerantie is geen abstract beginsel dat deel
uitmaakt van een tijdloze doctrine; het is een opdracht om in een
voortdurend proces van zelfkritiek altijd weer te luisteren naar de
ander en pas in tweede instantie daar het eigen oordeel tegenover te
stellen, in alle bescheidenheid.

4. Pragmatische argumenten

Naast de principiéle argumenten zijn er ook pragmatische argumen-
ten voor tolerantie. Zonder onderlinge verdraagzaamheid wordt
samenleven in een verdeelde wereld moeilijk. Dat erkende men al in
de tijd van de godsdienstoorlogen na de Reformatie. Maar dit kan
nooit de enige reden voor verdraagzaamheid zijn. Het is namelijk een
wankele basis. Zodra de machtsverhoudingen in een samenleving
veranderen, kan men de tolerantie weer opgeven. De grenzen van de
tolerantie worden aldus afthankelijk van de maatschappelijke krachts-
verhoudingen. Dat gebeurde in Frankrijk rond de herroeping van
het Edict van Nantes, en we zien het nu weer in geluiden als die van
de humanist Cliteur die pleit voor een wezenlijke beperking van de
godsdienstvrijheid.

De pragmatische benadering leidt tegenwoordig soms tot afzien
van optreden waar dat wel geboden zou zijn; denk alleen maar aan
de discussie over fietsendiefstal of lichtere vormen van geweld, maar
denk ook aan de al eerder genoemde vrouwenbesnijdenis. Onrecht
dient niet te snel om puur pragmatische redenen getolereerd te



180 EPILOOG

worden. Ik denk dat we hier voorzichtig moeten zijn met de
natuurlijke neiging van vrijzinnigen om tolerantie ruim te nemen.
We staan ergens voor en dat betekent dat we niet alles kunnen tole-
reren.

Maar een pragmatische benadering kan ons wel waarschuwen
voor te simpele oplossingen. Te vaak wordt er gekeken naar het recht
als middel om maatschappelijke misstanden uit te bannen. Juristen
weten echter maar al te goed dat het recht, en vooral het strafrecht,
vaak weinig effect heeft en dat er bovendien vaak allerlei negatieve
effecten optreden als we het strafrecht inzetten. Dat geldt nog ster-
ker voor gedragingen die diep geworteld zijn in iemands identiteit en
morele en godsdienstige overtuigingen. Daarom is ten aanzien van
vrouwenbesnijdenis niet de vraag of dit verboden moet worden (dat
is het al), maar wat de effectiefste manier is om deze onder sommige
culturen diepgewortelde praktijk te bestrijden.!?

5. Gelijkheid

Een vijfde argument is gelijkheid. Dit ligt mede ten grondslag aan de
cerste drie motieven. Toch wil ik het apart noemen, omdat het in de
discussie over de grenzen van tolerantie een centraal argument is.
Gelijkheid levert argumenten om imams in hun vrijheid van
meningsuiting te bepetken of juist niet, om maatregelen tegen de
SGP te nemen of tegen de Leeuwarder gemeenteambtenaar, om voor
of juist tegen hoofddoekjes te zijn. '

Gelijkheid is een democratische basisnorm. Voor politiek-vrijzin-
nigen is dat een van de meest fundamentele uitgangspunten. Daar-
om pleitte ik in het vorige hoofdstuk ervoor dat we de schending
daarvan door de SGP niet langer met een schouderophalen naast ons
neerleggen. Maar voor vrijzinnige christenen is het ook een religieus
beginsel. In een christelijke geloofsgemeenschap behoren er geen ver-
schillen te zijn tussen man en vrouw, arm of rijk, jood of vreemde-
ling, ambtsdrager of lid. In de kerk is iedereen welkom. Daarom zou
ik het als kerklid niet te verdragen vinden wanneer de kerk vrouwen
zou weigeren in het ambt of niet bereid zou zijn om homorelaties te
zegenen. Daar gaat het niet meer om verdragen als een pijnlijke
deugd, maar om een ondraaglijk onrecht.

Daarmee heb ik nog niets gezegd over hoe dit principiéle uit-
gangspunt in praktijk te brengen. Natuurlijk is de uitsluiting van

NAAR EEN HERWAARDERING VAN VERDRAAGZAAMHEID 181

vrouwen en homo’s vooralsnog in veel kerken helaas de werkelijk-
heid. Dat betekent dat veel kerkleden vooralsnog het onverdraaglij-
ke moeten dragen. Alleen moeten we dan niet doen alsof het verdra-
gen van dit onrecht iets waardevols is. Integendeel, we kunnen wei-
nig anders, omdat in een gebroken wereld we soms moeten erkennen
dat het onrecht heel dichtbij komt en er niets aan te doen is. In dit
soort situaties, en dat bedoel ik ruimer dan alleen de discriminatie
van vrouwen en homo’s in de kerken, moeten we ons niet verschui-
len achter het mooie woord verdraagzaamheid. Daarmee vergeten we
te gemakkelijk dat er sprake is van wezenlijk onrecht.

Een kwetsbare houding

In dit hoofdstuk heb ik gepleit voor een herwaardering van verdraag-
zaamheid. Vaak wordt daarbij alleen gedacht aan de problematiek
van immigranten, maar dit is een te beperkte blikrichting. Het pro-
bleem speelt ook binnen de autochtone Nederlandse cultuur, bij-
voorbeeld rond de sGP of orthodoxe christenen die geen gelijke rech-
ten voor vrouwen willen en homoseksualiteit veroordelen. Als we de
grenzen van tolerantie ten opzichte van ons al langer vertrouwde
groepen als de orthodoxe protestanten bepalen, komen we vaak
gemakkelijker tot een grensbepaling ten opzichte van niet-christelij-
ke groepen die onverdraagzaam zijn.

De vrijzinnige nadruk op de mensenrechten verplicht tot actief
opkomen tegen onverdraagzame groepen. De vrijzinnige nadruk op
actieve tolerantie verplicht tot het zoeken van de dialoog, tot contact.
Beide uitgangspunten staan op gespannen voet met elkaar. Het eer-
ste leidt ertoe dat we soms scherpe grenzen moeten trekken, hoe
voorlopig ook, en discriminatie moeten verbieden. Het tweede leidt
ertoe dat we in een voortdurend gesprek blijven proberen de ander
te begrijpen. We moeten aan onszelf en de ander kritisch vragen blij-
ven stellen in de hoop dat we dichterbij elkaar komen.

Die spanning zit er ook tussen de verschillende grondslagen voor
tolerantie; ze leiden soms tot tegenstrijdige uitkomsten. Maar tole-
rantie is dan ook geen toverwoord waarmee alles wordt opgelost. Het
blijft een moeilijk begtip, waaraan we altijd weer opnieuw een invul-
ling moeten geven in het licht van de concrete problemen. Alleen



182 EPILOOG

door er steeds bewust bij stil te staan, kunnen we voorkomen dat het
afglijdt in onverschilligheid en nietszeggendheid.

Deze analyse van verdraagzaamheid vertoont veel parallellen met
mijn eerdere analyses van vrijzinnigheid. Dat is ook niet toevallig,
want verdraagzaamheid is een kernbegrip voor vrijzinnigen. Als we
niet goed meer weten hoe we met verdraagzaamheid moeten om-
gaan, wijst dat mogelijk terug op een probleem van het vrijzinnige
denken in het algemeen. Te vaak is vrijzinnigheid als vanzelfsprekend
gezien, als iets dat we niet verder hoeven te doordenken, laat staan
verdedigen. Maar helaas is dat niet het geval gebleken. Vrijzinnigheid
is een kwetsbare houding. De waarden waarvoor vrijzinnigen staan,
zijn in het huidige maatschappelijk klimaat zeker niet meer vanzelf-
sprekend. Als we er niet meer bewust bij stilstaan, verdwijnen ze
geleidelijk steeds meer naar de achtergrond. Daarom is het noodza-
kelijk om steeds weer opnieuw een eigentijdse invulling te geven aan
die vrijzinnige traditie. Dat geldt evenzeer voor het vrijzinnig chris-
tendom als voor een vrijzinnige politick.

Mijn pleidooi voor een herwaardering van verdraagzaamheid in
dit hoofdstuk staat dan ook niet op zichzelf. Het is deel van mijn
algemenere pleidooi voor de herwaardering van de vrijzinnige tradi-
tie. In dit boek heb ik daaraan mijn invulling proberen te geven en
daarbij regelmatig controversiéle stellingen verdedigd. Ik hoop
natuurlijk dat mijn betoog de lezer in grote lijnen heeft overtuigd.
Maar ik hoop ook dat er voldoende punten zijn geweest waar hij of
zij geprikkeld is tot kritisch nadenken en tegenspraak. Dat biedt
immers stof voor verdere reflectie en doorgaande discussie. Alleen
door die kritische discussie kunnen we de vrijzinnige traditie steeds
weer in het licht van veranderende omstandigheden herijken en

aldus levend houden.

Noten

Inleiding

1. lustratief is de titel van Paul Cliteurs bundel God houds niet van vrij-
zinnigheid, Amsterdam: Bert Bakker 2004. In plaats van de vrijzinnig-
heid als bondgenoot te zien, verwijt hij deze dat ze niet fundamentalis-
tisch is en daarom eigenlijk niet serieus te nemen.

2. Femke Malsema, “Vrijzinnig links’, de Helling, zomer 2004, p. 4-9.

. In de Beginselverklaring der Jonge Democraten uit 1984.

. Willem B. Drees (red.), Een beetje geloven: actualiteit en achtergronden
van het vrijzinnig christendom, Amsterdam: Balans 1999. Overigens
ben ik (ook als auteur van een van de bijdragen in dit boek) met de titel
bepaald niet gelukkig. Deze speelt te zeer in op het beeld waar ik juist
afstand van wil nemen, dat vrijzinnigheid bestaat uit het een beetje (of
zelfs heel veel) water bij de wijn doen.

5. Johan Goud en Koen Holtzapffel (red.), Wij geloven — war geloven wij?

Remonstrants belijden in 1940 en nu, Zoetermeer: Meinema 2004.

SRS

1. Godsdienst, de steunpilaar van de moraal?

1. Voor een uitgebreidere analyse van de begrippen moraal, ethick, nor-
men en waarden zie L.L.E. Bolt, M.E Verweij en J.J.M. van Delden,
Ethiek in praktijk, Assen: Van Gorcum 2003, hoofdstuk 1.

2. Uit allerlei empirische onderzoeken (waarover in volgende hoofdstuk-
ken meer) blijke dat in een land als Nederland er over heel veel onder-
werpen grotendeels identiek wordt gedacht. Waarden als die van demo-
cratie, rechtsstaat, maar ook het belang van werk en gezin (van wat voor
samenstelling dan ook) worden breed gedeeld.

3. Het begrip ‘overlappende consensus’ wordt door mij hier ruimer
gebruikt dan door John Rawls, Political Liberalism, New York:
Columbia University Press 1993, aan wic het ontleend is.

4. Vincent Briimmer, Wijsgerige Begripsanalyse. Een inleiding voor theolo-
gen en andere belangstellenden, Kampen: J.H. Kok 1989 (derde druk),
p. 141,



184 NOTEN

5. Vgl. het door hem geschreven hoofdstuk ‘Hoe bepaalt mijn levensbe-
schouwing mijn morele opvattingen?’, in: Bolt, Verweij en Van Delden,
Ethiek in praktijk, p. 143-150.

6. Anders dan Briimmer noemt Boer alleen de waarden achter iemands
morele keuzen, maar niet de normen. Voor deze inperking lijke mij
geen reden; iemands levensovertuiging blijke niet alleen in zijn houding
en zijn algemene waarden, maar juist ook in zijn concrete normen en
gedrag. Daarom lijkt het mij juister om iemands hele moraal als onder-
deel van zijn levensbeschouwing te zien.

7. Het verwarrende is overigens dat de begrippen levensbeschouwing en
godsdienst ook in een engere zin gebruikt kunnen worden waarbij de
moraal erbuiten valt. Ik zal er niet altijd aan kunnen ontkomen om ook
deze beperktere betekenis te gebruiken, bijvoorbecld wanneer ik het
heb over de vraag of godsdienst de basis is voor morele normen.

8. Deze visie is vooral in orthodox-christelijke kringen gangbaar. Alleen al
de titel van het hierboven genoemde hoofdstuk van Theo Boer sugge-
reert dit traditionele beeld: de levensbeschouwing bepaalt blijkbaar de
moraal.

9. Vgl. G. van den Brink, ‘Hoger, harder, sneller... en de prijs die men
daarvoor betaalt, in: PT. de Beer, C.J.M. Schuyt (red.), Bijdragen aan
waarden en normen (WRR-verkenning 2), Amsterdam: Amsterdam
University Press 2004, p. 15-38. Volgens Van den Brink is er empirisch
gezien eerder sprake van een ‘ophoging’ van normen; we hebben hoge-
re, striktere morele standaarden gekregen in de afgelopen decennia en
zijn mede daardoor ook moreel gevoeliger geworden. Een van de rede-
nen waarom het normen- en-waardendebat nu is opgekomen, zou dus
niet een verval zijn van onze moraal, maar juist een positief te waarde-
ren morele ontwikkeling.

10. Vgl. over dit onderscheid Vincent Briimmer (1998), ‘Religious Models

and Moral Principles’, in: Van der Burg and Van Willigenburg,

Reflective Equilibrium, p. 145-156.

11. Of in een wat ingewikkelder formulering: het politieke systeem is ‘het

gehecl van relaties, waardoor opvattingen, verlangens en eisen van indi-

viduen, groepen en instellingen in bindende beslissingen omgezet wor-
den.” U. Rosenthal, M.PC.M. van Schendelen en A.B. Ringeling,

Openbaar bestuur. Organisatie, politicke omgeving en beleid, Alphen aan

den Rijn: Samsom H.D. Tjeenk Willink 1987 (vierde druk), p. 17.

12. Dit geldt niet alleen voor het publieke debat, maar ook voor de bevol-

king als geheel. De tolerantie jegens godsdienstige groeperingen lijkt

kleiner te worden. Vgl. WRR, Waarden, normen en de last van het gedrag,

Amsterdam: Amsterdam University Press 2003, p. 73.

NOTEN 185

2. Een snel veranderende samenleving

1.

NSNS V]

11.

12.
13.

14.

Paul Cliteur, Tegen de decadentie. De democratische rechtsstaat in verval,
Amsterdam: Arbeiderspers 2004.

. Vgl. Wetenschappelijke Raad voor het Regeringsbeleid, Waarden, nor-

men en de last van het gedrag, p. 72 en 83.

. Vgl. WRR, Waarden, normen en de last van bet gedrag, p. 28v.
. WRR, Waarden, normen en de last van het gedrag, p. 85.
. WRR, Waarden, normen en de last van het gedrag, p. 10 en 72. Vgl. uit-

gebreider over deze gedachte van ‘normatieve ophoging’ de cerderge-
noemde achtergrondstudie van Van den Brink, ‘Hoger, harder, snel-
ler... en de prijs die men daarvoor betaalt’, p. 31.

. Jan Willem Duyvendak en Menno Hurenkamp (red.), Kiezen voor de

kudde. Lichte gemeenschappen en de niewwe meerderheid, Amsterdam:
Van Gennep 2004.

. Peter Ester, Loek Halman and Ruud de Moor (eds.), The Individuali-

zing Society. Value Change in Europe and North America, 'Ti Iburg:
Tilburg University Press 1994. Het onderzoeksprogramma waar dit
boek een neerslag van is, wordt vaak aangeduid als het Europese waar-
denonderzoek. Sinds de studie uit 1994 is overigens alweer een vervolg-
onderzock gedaan, dat de conclusies uit de eerste studie in grote lijnen
bevestigt.

. Ester, Halman and De Moor, The Individualizing Society, p. 1 en 229-

232.

. Duyvendak en Hurenkamp, Kiezen voor de kudde.
10.

Robert Heeger, ‘Die individualisierende Gesellschaft. Verinderte
Wertorientierung in Europa’, in: Karl Golser, Robert Heeger (Hrsg.),
Moralerziehung im neuen Europa, Brixen: A. Weger 1996, p. 13-29. Hij
expliciteert hiermee de betekenis van individualisering zoals dat begrip
door Ester, Halman and De Moor, The Individualizing Society, p. 1,
gehanteerd wordt.

Tets wat overigens door de auteurs van Kiezen voor de kudde ook niet
echt ontkend worde. Ook zij beschouwen de toenemende onafhanke-
lijkheid van individuen ten opzichte van gezin, kerk en buurt als een
gegeven (p. 11) en accepreren dat de mogelijkheden van individuele
ontplooiing toenemen, waardoor mensen zichzelf meer ervaren als
afzonderlijke individuen. Ook voor hen is individualisme cen gegeven.
In VolZin 23 mei 2003, p. 6-10.

Johannes Paulus 1I, Ecclesia in Europa (Postsynodale apostolische
exhortatie), 2003, nr. 38.

Vgl. August Hans den Boef, Nederland seculier! Tegen religienze privile-



186 NOTEN

ges in wetten, regels, praktijken, gewoonten en attitudes, Amsterdam: Van
Gennep 2003.

15. Aldus ook Cliteur, God houdt niet van vrijzinnigheid, p. 66, die de inzet
van Balkenende hiervoor ziet als ‘een brutale manifestatie van CDA-
politiek en een provocatie aan het adres van moslims, humanisten,
ongelovigen’.

16. G.]. Heering, De zondeval van het Christendom. Een studie over christen-
dom, staat en oorlog, Utrecht: Bijleveld 1981 (orig. 1928).

17. Vgl. WRR, Waarden, normen en de last van het gedrag, p. 201:

‘Omdat we allemaal deel uitmaken van veel instituties (maar nooit alle-
maal tegelijkertijd), zijn we gewend om van ethische code te switchen
zonder ons nadrukkelijk in allerlei bochten te hoeven wringen. Dit is
in feite de beschrijving van een postmoderne ervaringswereld.’

18. Vgl. WRR, Waarden, normen en de last van bet gedrag, p. 27:

“Wat [voor de traditionele gemeenschappen] in de plaats is gekomen is
een zeer gefragmenteerd scala aan maatschappelijke instituties en orga-
nisaties, die allemaal op eigen wijze morele codes uitzenden. (...)
Kortom, de bronnen van moraal, van wat als goed en juist wordt erva-
ren, zijn polycentrisch geworden.’

19. Volgens WRR, Waarden, normen en de last van bet gedrag, p. 172v. is er
daarentegen feitelijk sprake van een groeiende culturele diversiteit bin-
nen en tussen migrantengrocpen. Daarbij ontstaan ook allerlei culture-
le mengvormen van gewoontes en opvattingen. Vooral onder jongeren
is er sprake van cen snclle convergentie naar de Nederlandse moderne
normen.

20. Ayaan Hirsi Ali, ‘Open brief aan burgemeester Job Cohen’, Trouw 6
maart 2004.

21. Aldus ook WRR, Waarden, normen en de last van het gedrag, p. 265.

3. Een eigentijdse ethick

1. De feitelijke ontwikkelingen in de samenleving resulteren dus in hoge-
re eisen aan de burgers. Dit sluit aan op de eerder aangehaalde analyses
van G. van den Brink, ‘Hoger, harder, sneller... en de prijs die men
daarvoor betaalt’, die deze hogere cisen ook ziet in de opvattingen van
burgers en in hun onderlinge verwachtingen.

2. Voor een harde aanpak pleit Ayaan Hirsi Ali, ‘Besnijdenis mag niet
worden gedoogd’, de Volkskrant 7 februari 2004. Voor een strategie van
overreding daarentegen pleit Odile Verhaar, ‘Strenge aanpak besnijde-
nis mist doel’, Trouw 6 februari 2004.

NOTEN 187

. WRR, Waarden, normen en de last van het gedrag, p. 248.

. Vgl. Romeinen 8:3.

. WRR, Waarden, normen en de last van het gedrag, p. 93v.

. Hij deed dergelijke uitspraken onder meer in een interview in De
Bazuin van 16 april 1999.

7. In een interview in VolZin 23 mei 2003, p. 6-10.

8. Aanknopingspunten hiervoor zijn te vinden in Dingemans’ pneuma-

theologie en Whitcheads procesfilosofie. Daarover bijv. diverse bijdra-

gen in Frits de Lange (red.), Een aanlokkelijk geloof? De pneumatheolo-

gie van Dingemans doordacht, Kampen: Kok 2002.

O\ U W

5. De spagaat van de staat

1. Paul Kalma, De illusie van de ‘democratische staat’. Kanttekeningen bij
bet sociaal-democratisch staats- en democratiebegrip, Kluwer: Deventer
1982; Paul Frissen, De lege staat, Amsterdam: Nieuwezijds 1999.

2. Vgl. Philippe Nonet and Philip Selznick, Law and Society in Transition.
Toward Responsive Law, New York: Harper & Row 1978, die deze
voortdurend te verdienen legitimiteit als ‘legitimacy in depth’ betitelen.

3. Vgl. WRR, Waarden, normen en de last van het gedrag, p. 209.

4. Vgl. Nrc-Handelsblad 2. januari 2003, waarin verwezen wordt naar het
onderzoek van de Nijmeegse rechtssociologe Anita Bécker, met de titel
Identificatieplicht: oplossing of vorzaak van problemen.

5. Vgl. Den Bocf, Nederland seculier!, p. 22, 35.

6. Den Boef, Nederland seculier), p. 72; Cliteur, God houds niet van vrij-
zinnigheid, p. 38.

7. Vgl. het beroemde Hart-Devlindebat naar aanleiding van een Brits
overheidsrapport (het Wolfenden-report uit 1957) dat strafbaarstelling
van prostitutie en homoseksualiteit afwees. De bijdragen van H.L.A.
Hart en Lord Devlin zijn deels gepubliceerd in R.M. Dworkin (ed.),
The Philosophy of Law, Oxford: Oxford University Press 1977.

8. Vgl. hierover bijvoorbeeld Bart van Klink en Willem Witteveen (red.),
De overtuigende wetgever, Deventer: W.E.J. Tjeenk Willink 2000.

9, Dit gebeurt regelmatig op het gebied van dierenrecht en moderne bio-
technologie. Vgl. Frans W.A. Brom, Onberstelbaar verbeterd. Bio-
technologie bij dieren als een moreel probleem (diss. Utrecht), Assen: Van
Gorcum 1997.

10. Vgl. Jeremy Waldron, The Dignity of Legislation, Cambridge:
Cambridge University Press 1999.

11. Vgl. Wibren van der Burg, Her democratisch perspectief- Een verkenning



188 NOTEN

van de normatieve grondslagen van de democratie, Arnhem: Gouda
Quint 1991.

12. Cliteur, God houdt niet van vrijzinnigheid, p. 71.

13. Vgl. Mak, Gedoemd tot kwetsbaarbeid, p. 66.

14. Volgens Den Boef, Nederland Seculier!, p. 89v. is dit in strijd mer de
neutraliteit van het openbaar onderwijs. Hieronder zal ik laten zien dat
er ook een andere, inclusieve versic van neutraliteit mogelijk is waarin
een gebedsruimte goed verdedigbaar is.

6. De verhouding tussen leer en leven

1. Voor vergelijkbare kritiekpunten en een grotendeels in dezelfde rich-
ting gaande alternatieve benadering, zie R. John Elford, The Ethics of
Uncertainty. A New Christian Approach to Moral Decision-Making,
Oxford: Oneworld 2000.

2. Egbert Schroten, ‘Playing God. Some Theological Comments on a
Metaphor’, in: Gijsbert van den Brink, Luco J. van den Brom and
Marcel Sarot, Christian Faith and Philosophical Theology. Fssays in
Honour of Vincent Briimmer, Kampen: Kok Pharos 1998, p. 186-196,
betoogt terecht dat vanuit een christelijk perspectief de wereld niet een
‘predetermined system’ is, maar ‘open to change and surprise’. Wie deze
veranderlijkheid serieus neemt, dient ook godsdienst en ethiek als prin-
cipieel dynamisch te beschouwen.

3. Vgl. ook Jos Kole, Moral Autonomy and Christian Faith. A discussion
with William K. Frankena (diss. Kampen. ThUK), Delft: Eburon 2002,
in het bijzonder § 10.1.4, die terecht constateert dat zijn kritiek op de
liberale Frankena evenzeer zijn fundamentalistische tegenstanders
raakt, omdat beiden uitgaan van een funderingsdenken.

4. De idecén in deze paragraaf zijn, voor wat betreft ethiek en recht, ver-
der uitgewerkt in Wibren van der Burg, “Two Models of Law and
Morality’, Associations 3 (1999), p. 61-82.

5. Zie hierover uitgebreider Wibren van der Burg, De verbeelding aan het
werk. Pleidooi voor een realistisch idealisme, Kampen: Agora 2001, p.
116-126.

6. Overigens kunnen deze twee modellen, het statische en het dynami-
sche, niet alleen bruikbaar zijn bij het denken over godsdienst, maar
ook bij het denken over God zelf. Heine Siebrand, ‘De ontdekking van
de geest’, in: De Lange, Een aanlokkelijk geloof?, p. 30-36, knoopt aan
bij het procesdenken van Whitehead en stelt: ‘Evenmin als de werke-
lijkheid, is God enkel statisch of dynamisch: zij zijn het beide.’

10.

11.

12.

13.

14.

NOTEN 189

. Vgl. het slot van de bij doopsgezinden geliefde spreuk: ‘Dopen wat

mondig is; spreken dat bondig is. Vrij in t christelijk geloven; daden
gaan woorden te boven.’

. Tk doel hier op het midden en de linkerzijde van het kerkelijk spec-

trum. Bij de orthodoxe rechterzijde (zowel bij katholicken als pro-
testanten) staat de leer nog vaak meer centraal, hoewel de invloed van
charismatische en evangelische bewegingen ook daar voor een zekere
verandering zorgt.

. Tllustratief is het artikel van Wouter Geerling, ‘Geloven zonder stro-

ming. De jeugd heeft lak aan “hervormd” of “gereformeerd™, VolZin
12 september 2003, p. 28-30: ‘Het “gewicht” van de dogma’s is niet
alleen in kerken afgenomen (...) het gaat minder om theorie en meer
om gevoel, beleving en praktijk.’

J. de Graaf, ‘Radikale humaniteit’, in: De Graaf, Van Holk en Van
Veen, Vrijzinnige levensontplooiing, p. 11-35, acht de verbinding van
mystick en ethiek kenmerkend voor de vrijzinnige traditie. L.J. van
Holk, ‘Strijd om waarheid; vrede in vrijheid’, in dezelfde bundel, p. 36-
62, p. 43, heeft het over het primaat van de religieuze ervaring. Beide
auteurs nemen uitdrukkelijk stelling tegen de Barthianen. Expliciet in
de lijn van De Graaf ook Willemien van Veen-de Graeff, “Hier loopt
het ik en het wil God ontmoeten”. Over spiritualiteit’, in: Drees, Een
beetje geloven, p. 57-72.

Elford, The Ethics of Uncertainty, p. 46-70, acht een dergelijke benade-
ring zowel toonaangevend in het protestantisme (mede onder invloed
van de Barthiaanse traditie) als in de rooms-katholicke traditie (hij
bekritiseert in dit verband vooral Veritatis Splendor).

Voor verschillende van deze (en andere) bezwaren zie uitgebreider Kole,
Moral Autonomy and Christian Faith. Zijn conversatie-contextualisme
gaat in dezelfde richting als het hier door mij verdedigde pragmatisme,
al legt hij hier en daar wat andere accenten.

Zie hierover Wibren van der Burg and Theo van Willigenburg (eds.),
Reflective Equilibrium. Essays in Honour of Robert Heeger, Dordrecht:
Kluwer Academic Publishers 1998. Ik kies bewust voor een pragmati-
sche invulling van het reflectief evenwicht, die m.i. minder vatbaar is
voor bepaalde kriticken dan de meer gebruikelijke semi-foundationalist
invulling. Zie daarover Wibren van der Burg, ‘Dynamic ethics’, Journal
of Value Inquiry 37 (2003), p. 13-34.

Deze drie varianten corresponderen met de onderscheiding in drie
wegen waarlangs persoonlijk geloof zich kan ontwikkelen in Actueel-
herkenbaar-vindbaar (Beleidsplan Remonstrantse Broederschap 2002-
2010).



190 NOTEN

15

16.

17.

18.

19.

20.

21.

. Een soortgelijk risico is overigens evenzeer verbonden aan het deductie-
ve model, zoals de talloze kerksplitsingen in reformatorische kring laten
zien.

Denis Miiller, “Why and How Can Religions and Traditions be
Plausible and Credible in Public Ethics Today?’, Ethical Theory and
Moral Practice 4 (2001), p. 329-348.

Vgl. bijv. Heine Siebrand, ‘De groene vingers van God. Over de dyna-
mick van de verbeelding’, in: Drees, Een beetje geloven, p. 143-154.
Kritisch hierover A.W. Musschenga, ‘De universele moraal als opdracht’,
in: KU. Gibler e.a. (red.), Geloof dat te denken geefs. Opstellen aan-
geboden aan prof.dr. HM. Kuitert, Baarn: Ten Have 1989, p. 159-178.
Vgl. ook Drees, Een beetje geloven, p. 10.

Voor deze kritick zie ook Musschenga, ‘De universele moraal als
opdracht’.

Ayaan Hirsi Ali, ‘Open brief aan burgemeester Job Cohen’, Trouw 6
maart 2004.

7. Christelijk én humanistisch

1.

2.

Heine Siebrand, Woorden zouden overbodig zijn. Over her heilige in het
dagelijks leven, Budel: Damon 2003, p. 168-169.

De laatste tijd besteedt men, onder meer in het onderzoek van de nog
jonge Universiteit voor Humanistick, ook binnen het humanisme meer
aandacht aan de tragische en kwalijke aspecten van het menselijk leven.
Een goede illustratie hiervan is te vinden in verschillende bijdragen in:
Joachim Duyndam, Marcel Poorthuis en Theo de Wit (red.),
Humanisme en Religie. Controverses bruggen perspectieven, Delft: Eburon
2005. De vergelijking dringt zich op met de heroriéntatie in de vrijzin-
nigheid aan het begin van de twintigste ecuw door theologen als
Roessingh en G.J. Heering die ook kritiek leverden op het naieve opti-
misme van een deel van de vrijzinnigheid op dat moment.

. De Graaf, ‘Radikale humaniteit’.
- Vgl. daarover vooral Van Veen-de Graeff, ““Hier loopt het ik en het wil

God ontmoeten”. Over de spiritualiteit’.

- Drees, Een beetje geloven, p. 12. Dit boek bevat een brede verzameling

essays over verschillende aspecten en varianten van vrijzinnig geloven.

- Voor cen uitgebreidere karakreristick (overigens specifiek toegespitst op

de remonstrantse traditie) waarin de theologische en spirituele aspecten
sterker op de voorgrond staan zie H.J. Adriaanse, Spirirualiteit (Kort
bestek 21), Utrecht: Remonstrantse Broederschap 1979, p. 23-33.

10.

11.

12.

13.

14.

15.

NOTEN 191

. H.J. Adriaanse, ‘Geloven als bewaren van cen geheimy, in: Drees, Een

beetje geloven, p. 85-101, op p. 85. Zie ook de daaropvolgende pagina’s
waarin wordt betoogd dat die bevoegdheid zowel geldt tegenover God
als ook tegenover de mensen en hun geloofsgemeenschappen.

. Hetty Zock, ‘De brief van de karper. Geloven in de tijd van de psycho-

logie, in: Drees, Een beetje geloven, p. 103-128, op p. 105, wijst terecht
op de beperkingen van het ideaal van de autonome en mondige mens.
Een te sterke nadruk op de menselijke autonomie en op het verstand
kan bovendien religieuze overgave in de weg staan: ‘Religie leeft uit het
besef van de grenzen van het menselijke.

. De beweging vanuit de mens komt heel mooi tot uitdrukking in de

Proeve van een belijdenis die door de theologische commissie van de
Remonstrantse Broederschap is ontworpen. Deze begint, anders dan
de traditionele belijdenissen, met een inleiding over de mens, en
komt eerst van daaruit tot de formulering van een aantal christelijke
noties. Zie Goud en Holtzapffel, Wij geloven — wat geloven wij? p.
166-167.

Vgl. bijvoorbeeld 2 Korinthiérs 3:17, en ook Galaten 5:1 (geciteerd in
de kernachtige Statenvertaling): ‘Staat dan in de vrijheid, met welke
ons Christus vrijgemaakt heeft.’

Er zijn verschillende varianten van deze spreuk in omloop. De tekst
werd lange tijd toegeschreven aan de lutherse theoloog Meidetlinus. Zij
blijkt echter ontleend te zijn aan De Dominis, die vanaf 1602 aartsbis-
schop van Split was, maar in 1616 uit de rooms-katholicke kerk trad
en overging tot de anglicaanse kerk.

Van Veen-de Graeff, “Hier loopt het ik en het wil God ontmoeten”.
Over spiritualiteit’ , p. 65.

Er zijn soms overigens wel degelijk belijdenisteksten die als oriéntatic-
punt in het verwoorden van het eigen geloof gebruikt kunnen worden.
Zo kennen de remonstranten twee belijdenissen uit 1621 en 1940, en
zijn ze momenteel in gesprek over een mogelijke derde belijdenis. Het
kan zinvol zijn — bijvoorbeeld in oecumenisch verband — om ook geza-
menlijk zo goed mogelijk te verwoorden waarvoor men staat. Maar het
cruciale is daarbij dat die tekst een voorlopige is, dat men de vrijheid
heeft om er anders over te denken en de tekst ook te bekritiseren, kort-
om dat de tekst op geen enkele wijze bindend is.

Uitgebreider over deze aan Hubbeling ontleende karakteristiek: H.]J.
Adriaanse, ‘Geloven als het bewaren van een geheim’, p. 92v.

Vgl. ook 1 Korintiérs 13:12 (NBV): ‘Nu kijken we nog in een wazige
spiegel, maar straks staan we oog in oog. Nu is mijn kennen nog
beperkt, maar straks zal ik volledig kennen, zoals ik zelf gekend ben.’



192

16.

17.

18.

19.

20.

21.

NOTEN

Voor meer over vrijzinnige spiritualiteit zic Adriaanse, Spiritualiteit, en
Van Veen-de Graeff, ““Hier loopt het ik en het wil God ontmoeten”.
Over spiritualiteit’.

Gezang 474, Liedboek voor de kerken.

Vgl. ook Galaten 3:28 (NBV): “Er zijn geen Joden of Gricken meer, sla-
ven of vrijen, mannen of vrouwen — u bent allen één in Christus Jezus.’
Th. Marius van Leeuwen, ‘Hoe heilig is de bijbel? Naar een nieuwe
onbevangenheid’, in: Drees, Een beetje geloven, p. 17-28, op p. 28.
Uitgebreider hierover Th.M. van Leeuwen, Van horen zeggen.
Geschiedenis en uitleg van de bijbel, Amsterdam: Balans 1997.
Hierover: Ernestine van der Wall, Socrates in de hemel? Een achttiende-
eeuwse polemick over deugd, verdraagzaamheid en de vaderlandse kerk,
Hilversum: Verloren 2000.

Zo zijn de Remonstrantse Broederschap, de Vereniging van Vrijzinnig
Protestanten, de Vrijzinnige Geloofsgemeenschap NPB en de
Zwinglibond allemaal lid van de 1ARF, de International Association for
Religious Freedom, waarin vrijzinnigen uit allerlei godsdiensten zich
verenigd hebben.

8. De rol van kerken en religieuze organisaties

1.

NN W W N

In deze richting ook Gerrit Manenschijn, ‘Kan de PKN haar roeping
voor de samenleving waarmaken?’, in: Demonstrant, lobbyist of gespreks-
partner?, p. 59-75, op p. 73, die pleit voor een ‘serieuze, desnoods harde
dialoog’ met de islam.

- WRR, Waarden, normen en de last van het gedrag.

- WRR, Waarden, normen en de last van het gedrag, p. 93.

. Zie hoofdstuk 3.

. Duyvendak en Hurenkamp, Kiezen voor de kudde.

. Lied 10 vit Eva’s Lied.

. Overigens gaat de hulp die kerken hierbij verstrekken vergezeld van

zeer gemengde gevoelens. Eigenlijk zou het niet nodig moeten zijn dat
mensen op zo'n manier buiten de boot vallen dat ze wel een beroep
moeten doen op de kerken — de opvang van armen en vluchtelingen is
immers een collectieve verantwoordelijkheid, een staatstaak. Fen werk-
dag die door een aantal kerkelijke organisaties hierover begin 2005
werd georganiseerd, kreeg daarom als motto Helpen onder protest.

- Vgl. Jos Kole, ““Het is al begonnen, merk je het nie?” Concrete en

daadkrachtige vernieuwing op plaatselijk PKN-niveau’, in: Demonstrant,
lobbyist of gesprekspartner?, p. 167-184. Kole noemt drie aansprekende

10.

NOTEN 193

voorbeelden van hoe zijn eigen PKN-gemeente daaraan gestalte geeft: de
opvang van eenzame ouderen, de opvang van uitgeprocedeerde en op
straat gezette asielzoekers en de ondersteuning van een Derde-
Wereldproject. Deze drie voorbeelden zijn goed herkenbaar en soortge-
lijke projecten zijn in veel gemeenten en parochies te vinden.

. Herman Noordegraaf, ‘Het kruis en de rode vaan in het publicke

domein. Heeft de PvdA een boodschap aan de PKN?’, in: Demonstrant,
lobbyist of gesprekspartner?, p. 40-58, op p. 49, waarschuwt terecht voor
een instrumentalisering van godsdienst tot zijn functies.

In: ‘De wijze woorden en het groot vertoon’, Lied 428 uit Gezangen
voor Liturgie.

9. Vrijzinnige beginselen in de politick

0N

0 N O\

10.

11.

. Halsema, “Vrijzinnig links’.
. Halsema, “Vrijzinnig links’, p. 7.
. Halsema, ‘Vrijzinnig links’, p. 7.

. Een van de weinige expliciete voorbeelden is oud-partijleider Hans

Dijkstal die in een interview in de Volkskrant van 11 juni 2005 pleit
voor een positiebepaling van de vvD als echte vrijzinnig-liberale partij.
Als liberale beginselen noemt hij vrijheid, verantwoordelijkheid, ver-
draagzaamheid en sociale rechtvaardigheid.

. Beginselmanifest Partij van de Arbeid, 29 januari 2005, onder 2.7.

. Zie http://www.borisvanderham.nl.

. Zie htep:/Iwww.jongedemocraten.nl/index.php?id=111.

. Vgl. de interviews met beide vvD'ers in NRC-Handelsblad van 20

december 2003, resp. 2 december 2003.

. Vgl. John Rawls, A Theory of Justice, Cambridge, Mass.: Harvard

University Press 1971. Wie nog verder teruggaat, vindt vooral ook
inspiratie bij de Britse rechtsfilosofen H.L.A. Hart en John Stuart Mill.
Hart nam in zijn debat met Lord Devlin rond 1960 een duidelijk anti-
moralistisch standpunt in ten aanzien van thema’s als prostitutic en
homoseksualiteit. Het essay On Liberty van Mill uit 1859 is een nog
steeds actuee] betoog over de gronden waarop een staat in de vrijheid
van burgers mag ingrijpen.

Ronald Dworkin, ‘Liberalism’, (oorspronkelijk gepubliceerd in 1978)
in: A Matzer of Principle, Cambridge, Mass.: Harvard University Press
1985, p. 181-204.

Dworkin betitelt deze positie als conservatief en in de Amerikaanse ver-

houdingen dekt dat begrip inderdaad de belangrijkste niet-liberale



194

12.

10.

NOTEN

posities. In Nederland is het politicke spectrum gevarieerder en zijn
niet-liberale opvattingen sterk vertegenwoordigd binnen partijen zoals
de sGp, de cu, de LPF, het CDA en de sp. Ze hebben echter in geen van
deze partijen (met uitzondering van de sGP) het alleenrecht.

Vgl. de uitspraak van oud-staatssecretaris van Onderwijs Jacques Wal-
lage in een interview in Trouw 17 april 2004:

‘Ik vind het in dat verband een blunder om te stoppen met het onder-
wijs in de eigen taal. (...) Kinderen moeten de afstand tussen thuistaal
en schooltaal kunnen overbruggen. Het is een pedagogisch vraagstuk
en geen politieke kwestie. Kamerbrede, doorgeschoten ideologie, wat
mij betreft.’

Inclusieve neutraliteit

. Rawls, Political Liberalism.
. Vgl. Cees Maris, ‘Sociale cohesie en rechtvaardigheid in een multicul-

turele rechtsorde’, in: Edith Brugmans en Martin Buijsen (red.),
Krakend rvecht en verharde moraal. Maatschappelijke onswikkelingen en
hun invioed op recht en moraal, Nijmegen: Valkhof Pers 2004, p. 68-
98.

. Voor een kritiek zie ook WRR, Waarden, normen en de last van bet

gedrag, p. 156. De democratische rechtsstaat is volgens de WRR veel
meer dan een neutraal kader; de inhoudelijke en procedurele elemen-
ten van de democratische rechtsstaat zijn niet te scheiden.

. Zie daarover uitgebreider Wibren van der Burg, ‘Dynamic ethics’.
. Zie hicrover Wibren van der Burg, Het democratisch perspectief, en

Wibren van der Burg und Frans W.A. Brom, ‘Fine Verteidigung der
staatlichen Neutralitit’, in: Klaus Peter Rippe (Hrsg.), Angewandse
Ethik in der pluralistischen Gesellschafi, Freiburg, Schweiz: Universitits-
verlag Freiburg 1999, p. 53-82. Deze gedachte van inclusiviteit is mede
geinspireerd door Feitse Boerwinkel, Inclusief denken, Bussum: Paul

Brand 1966.

. Joseph H. Carens, Culture, Citizenship and Community. A Contextual

Exploration of Justice as Evenhandedness, Oxford: Oxford University
Press 2000.

. Vgl. ook Patrick Loobuyck, ‘Multiculturalisme binnen liberale gren-

zen. Geillustreerd aan de hand van de Belgische context’, Filosofie &
Praktijk 26 (2005) 2, p. 20-33. Hij noemt deze multiculturele variant
van liberalisme ‘actief pluralisme’ en komt tot een vergelijkbare invul-

ling als ik.

NOTEN 195

8. D¢ pragmatische benadering van burgemeester Cohen (‘Open brief aan

Ayaan Hirsi Ali’, Trouw 13 maart 2004) in reactie op Ayaan Hirsi Ali’s
pleidooi om gescheiden zwemmen niet te subsidiéren, lijkt me in dit
verband volstrekt terecht:
‘In een stad die voor 30 % uit water bestaat moeten alle kinderen kun-
nen zwemmen. Punt. Liever geen gescheiden zwemmen, maar als het
moet, dan wel, want ik heb liever dat kinderen kunnen zwemmen dan
dat ze de kans lopen te verdrinken door gescheiden zwemmen te pro-
clameren tot “onderdrukking van de moslimvrouw en ondermijning
van de scheiding van kerk en staat”.’

9. Vgl. Thijl Sunier, ‘Individualisme als opdracht’, in: Duyvendak en
Hurenkamp, Kiezen voor de kudde, p. 185-202, die laat zien hoe door
islamitische leerlingen ook inclusieve argumenten worden gebruikt op
een zodanige manier dat ze zich invoegen in het in Nederland gangba-
re individualistische discussiepatroon.

10. Binnen de VVD menen tegenwoordig sommigen dat de vrijheid van

onderwijs een compromis is geweest met de christelijke partijen dat
nodig op de helling moet. Maar de vrijheid van onderwijs is juist een
liberale verworvenheid. De historicus Jan Bank betoogt bovendien dat
de confessionele scholen in het verleden juist hebben bijgedragen tot de
emancipatie van de gelovigen, en verwacht dat dit effect evenzeer bij
islamitische scholen zou kunnen optreden. Jan Bank, ‘Islamitisch
onderwijs kan hier goed werken’, NrRC-Handelsblad 22 december 2003.

11. Vgl. Maris, ‘Sociale cohesie en rechtvaardigheid’, p. 69. Maris stelt daar

eveneens ten onrechte dat de Nederlandse staatsinrichting correspon-
deert met het rawlsiaanse politiek liberalisme.

12. Anders dan Maris suggereert, is mijns inziens niet de overlappende

consensus over liberale waarden kenmerkend voor politiek liberalisme,
maar de uitsluiting van levensbeschouwelijke argumenten uit het
publicke domein (de ‘public reason’-idec van Rawls). Overlappende
consensus bestaat er ook over normen als ‘gij zult niet doden’ of ‘gij zult
rechts houden in het verkeer’, maar dat maakt dergelijke normen nog
niet onderdeel van een liberale metamoraal.

13. Vgl. Van der Burg, Her democratisch perspectief, hoofdstuk 6.

14. Bovendien kunnen uic dit ideaal ook onderling tegenstrijdige conclu-

sies worden afgeleid, zodat men in concrete gevallen soms moet kiezen
uit twee kwaden. Vgl. Bert van den Brink, 7he Tragedy of Liberalism.
An Alternative Defense of a Political Tradition, New York: SUNY Press
2000.



196

11.

N

NOTEN

Over hoofddoekjes, AEL en SGP

. Zie C.W. Maris van Sandelingenambacht, ‘Hoofddoek of blinddoek.

Over godsdienstdiscriminatie en rechterlijke neutraliteit’, in: N.E van
Manen (red.), De multiculturele samenleving en bet recht, Nijmegen: Ars
Aequi 2002, p. 181-191.

. Zie Roland Pierik, ‘Onpartijdigheid van rechter niet bedreigd door

hoofddoek’, Trouw 12 mei 2001. Deze visie komt ook tot uitdrukking
in het oordeel van de Commissie Gelijke Behandeling 2001-53, 22
juni 2001,

. Voor een uitgebreidere vergelijking van het Franse en het Nederlandse

model, zie C.W. Maris van Sandelingenambacht, ‘Laicité in de Lage
Landen? Hoofddoeken in een neutrale staat’, Filosofie & Praktijk 26
(2005) 2, p 5-19. Maris verdedigt overigens een merkwaardige tussen-
positie. Enerzijds kiest hij voor de rawlsiaanse neutraliteit, maar hij
geeft er ten aanzien van de hoofddockjes een invulling aan die heel
dicht in de buurt komt van mijn inclusieve variant. Alleen op het punt
van de rechterlijke macht komt hij tot een andere afweging.

. Vgl. Richard Arnold, “Tribute to Judge Theodore McMillian', Journal

of Urban and Contemporary Law, 52 (1997) 23, p. 24. Het gaat hier om
een federale rechter in het US Court of Appeals for the Eighth Circuit.

. Vgl. Rawls, A Theory of Justice, p. 440.
. Vgl. voormalig vvD-leider Hans Dijkstal in NRC-Handelsblad 20

december 2003, die spreekt van een anti-istam stemming in Nederland:
‘Door moslims te denigreren en te beledigen bereik je niet dat deze
mensen zich naar de Nederlandse samenleving richten.’

. Waarschuwingen voor een dergelijke ontwikkeling waarbij moslims en

immigranten zich gedwongen voclen zich in eigen kring terug te trek-
ken, hebben de afgelopen jaren uit allerlei hoeken geklonken, van de
AIVD, de commissie-Blok en de commissie-Rosenméller tot allerlei ver-
tegenwoordigers van moslim- en migrantengroepen. Daarbij klonk dan
vaak de oproep om zich te matigen in het debat, om geen grove en bele-
digende woorden te gebruiken, niet alle moslims over een kam te sche-
ren et cetera. Helaas worden dergelijke oproepen ten onrechte steeds
weer gezien als een aanval op de vrijheid van meningsuiting, of als een
claim op een bijzondere uitzonderingspositie. Dit tekent het ideologi-
sche karakeer van het debat, waarin men het hele integratiedebat ziet als
een strijd tussen de westerse verworvenheden en de vijanden daarvan,
waarin geen enkel compromis of tegemoetkoming aan de redelijke
belangen van de ander mogelijk is. Is het nu echt zo moeilijk voor te
stellen dat iemand die zich al gediscrimineerd voelt en voortdurend

10.
11.
12.

13.

14.

12,

NOTEN 197

aanloopt tegen gebrek aan respect voor hem als persoon en voor dat wat
voor hem wezenlijk is — de eigen religieuze en etnische identiteit —
steeds verder vervreemd raake van onze samenleving? ledereen met enig
inlevingsvermogen zal toch moeten begrijpen dat iemand met een ster-
ke maatschappelijke positie (zoals de meeste autochtone christenen)
doorgaans gemakkelijker kritiek en beledigingen van zich af kan laten
glijden dan iemand die zich al vernederd voelt (zoals helaas voor veel
moslims geldt)? Het lijkt mij bij een beschaafde samenleving horen dat
men zoveel mogelijk probeert rekening te houden met dergelijke gevoe-
lens in plaats van ze aan te wakkeren,

. Vgl. Fatima Mernissi, Sadik Al-Azm en Abdulkarim Soroush, Religie en

moderniteit, Breda: De Geus 2004.

. Vgl. Sunier, ‘Individualisme als opdracht’. Hij vermeldt (p. 190) dat

voor steeds meer tweede-generatie jongeren de Nederlandse samenle-
ving het belangrijkste referentiepunt vormt en dat onder tweede-gene-
ratic Marokkaanse en Turkse jongeren hierdoor een verpersoonlijking
van de geloofsbeleving plaatsvindt.

Maris, “Sociale cohesie en rechtvaardigheid’, p. 84v.

Maris, ‘Sociale cohesie en rechtvaardigheid’, p. 88.

Vgl. Bas van Stokkom, ‘Emancipatic gaat beter in eigen kring’, de
Volkskrant 10 januari 2004.

Vgl. ook de kritiek van oud-staatssecretaris van Onderwijs Nell
Ginjaar-Maas op het beleid van haar eigen partij, de vvD, om islamiti-
sche schoolvorming tegen te gaan. Volgens haar en een aantal andere
vvD-onderwijsspecialisten is vrijheid van onderwijs een belangrijk libe-
raal vitgangspunt. Zie NRC-Handelsblad 2 december 2003.

Hierover uitgebreider Van der Burg, Het democratisch perspectief:

Naar een herwaardering van verdraagzaambheid

. Sommige auteurs zien verdraagzaamheid en tolerantie als verschillende

begrippen, maar ik zie daarvoor geen goede argumenten en zal beide
door elkaar gebruiken,

. Vrijwel iedere auteur die pleit voor een bezinning op onze nationale

identiteit, noemt tolerantie als een wezenlijk clement daarvan. Vgl.
bijv. Paul Scheffer, ‘Land zonder Spiegel. Over de politicke cultuur in
Nederland’, in: Koen Koch en Paul Scheffer (red.), Het nut van
Nederland. Opstellen over soevereiniteit en identiteit, Amsterdam: Bert
Bakker 1996, p. 10-39, p. 26-27.

. Wibren van der Burg, ‘Beliefs. Persons and Practices, Beyond



198

9.

10.

NOTEN

Tolerance’, Ethical Theory and Moral Practice 1 (1998) 2, p. 227-254.
Dit hoofdstuk is deels gebaseerd op deze studie.

. Een schets van de snelle verharding van het maatschappelijke klimaat is

te vinden in Geert Mak, Gedoemd tot kwetsbaarbeid.

. Ook nu weer zijn er overigens economische argumenten die pleiten

voor een tolerante houding tegenover vreemdelingen. Vgl. de bijdrage
van de redacteur van The Economist John Peet, ‘Mijn desillusie over
Nederland. Herontdek alstublieft uw liberale tolerantie en pragmatis-
me’, NRC-Handelsblad 10 maarc 2004. Zijn pleidooi is vooral ingegeven
door de economische problemen van Europa.

. Vgl. hierover de inleiding van Inigo Bocken bij John Locke, Een Brief

over tolerantie, (vertaling, inleiding en essay Inigo Bocken) Budel:

Damon, p. 14-17.

. Vgl. hierover Peter van Rooden, Religieuze regimes. Over godsdienst en

maatschappij in Nederland 1570-1990, Amsterdam: Bert Bakker 1996,
p. 26.

. Deze verruiming is overigens niet tot Nederland beperkt, maar is ook

in de internationale filosofische literatuur geconstatcerd. Vgl. bijv. Nick
Fotion and Gerard Elfstrom, Toleration, Tuscaloosa: University of
Alabama Press 1992, p. 80.

Dit is goed zichtbaar in het (mede door de auteur van dit boek geschre-
ven) rapport Overtuigd tolerant van de Raad van Kerken in Nederland
(Amersfoort: Raad van Kerken 2004). Daarin wordt vanuit vier chris-
telijke tradities het thema tolerantie toegelicht. Elk van de vier tradities
blijke andere accenten te leggen.

Tk heb nu alleen die argumenten genoemd die mijns inziens de belang-
rijkste geldige argumenten zijn.

Literatuur

Adriaanse, Spiritualiteit (Kort bestek 21), Utrecht: Remonstrantse
Broederschap 1979.

Adriaanse, H.J., ‘Geloven als bewaren van een geheim’, in: Drees, Een beet-
Je geloven, p. 85-101.

Bank, Jan, ‘Tslamitisch onderwijs kan hier goed werken’, NRC-Handelsblad
22 december 2003.

Boef, August Hans den, Nederland seculier! Tegen religieuze privileges in wet-
ten, regels, praktijken, gewoonten en attitudes, Amsterdam: Van Gennep
2003.

Boer, Th.A., ‘Hoe bepaalt mijn levensbeschouwing mijn morele opvattin-
gen?’, in: Bolt, Verweij en Van Delden, Ethiek in praktijk, p. 143-150.

Boerwinkel, Feitse, [nclusief denken, Bussum: Paul Brand 1966.

Bolt, L.L.E., M.E Verweij en J.].M. van Delden, Ethick in prakeijk, Assen:
Van Gorcum 2003.

Brink, Bert van den, The Tragedy of Liberalism. An Alternative Defense of a
Political Tradition, New York: SUNY Press 2000.

Brink, G. van den, ‘Hoger, harder, sneller... en de prijs die men daarvoor
betaalt’, in: PT. de Beer, C.J.M. Schuyt (red.), Bijdragen aan waarden en
normen (WRR-verkenning 2), Amsterdam: Amsterdam University Press
2004, p. 15-38.

Brom, Frans W.A., Onberstelbaar verbeterd. Biotechnologie bij dieven als een
moreel probleem (diss. Utrecht), Assen: Van Gorcum 1997.

Briimmer, Vincent, Wijsgerige Begripsanalyse. Een inleiding voor theologen en
andere belangstellenden, Kampen: J.H. Kok 1989 (derde druk).

Briimmer, Vincent (1998), ‘Religious Models and Moral Principles’, in:
Van der Burg and Van Willigenburg, Reflective Equilibrium, p. 145-156.

Burg, Wibren van der, Het democratisch perspectief. Een verkenning van de
normatieve grondslagen van de democratie, Arnhem: Gouda Quint 1991.

Burg, Wibren van der, ‘Beliefs, Persons and Practices. Beyond Tolerance’,
Ethical Theory and Moral Practice 1 (1998) 2, p. 227-254.

Burg, Wibren van der, “Two Models of Law and Morality’, Associations 3
(1999), p. 61-82.

Burg, Wibren van der, De verbeelding aan het werk. Pleidooi voor een realis-
tisch idealisme, Kampen: Agora 2001.



200 LITERATUUR

Burg, Wibren van der, ‘Dynamic ethics, Journal of Value Inquiry, 37
(2003), p. 13-34.

Burg, Wibren van der, und Frans W.A. Brom, ‘Eine Verteidigung der staat-
lichen Neutralitit’, in: Klaus Peter Rippe (Hrsg,), Angewandte Ethik in
der pluralistischen Gesellschaft, Freiburg, Schweiz: Universititsverlag
Freiburg 1999, p. 53-82.

Burg, Wibren van der, and Theo van Willigenburg (eds.), Reflective
Equilibrium. Essays in Honour of Robert Heeger, Dordrecht: Kluwer
Academic Publishers 1998.

Carens, Joseph H., Culture, Citizenship and Community. A Contextual
Exploration of Justice as Evenhandedness, Oxford: Oxford University Press
2000.

Cliteur, Paul, God houdt niet van vrijzinnigheid, Amsterdam: Bert Bakker
2004.

Cliteur, Paul, Tegen de decadentie. De democratische rechsstaat in verval,
Amsterdam: Arbeiderspers 2004.

Cohen, Job, ‘Open brief aan Ayaan Hirsi Al’, Trouw 13 maart 2004.

Demonstrant, lobbyist of gesprekspartner? De presentie van de kerk in de samen-
leving, Kampen: Kok 2004,

Drees, Willem B. (red.), Een beetje geloven. Actualiteit en achtergronden van
het vrijzinnig christendom, Amsterdam: Balans 1999.

Duyndam, Joachim, Marcel Poorthuis en Theo de Wit (red.), Humanisme
en Religie. Controverses bruggen perspectieven, Delft: Eburon 2005.

Duyvendak, Jan Willem en Menno Hurenkamp (red.), Kiezen voor de
kudde. Lichte gemeenschappen en de nieuwe meerderheid, Amsterdam: Van
Gennep 2004.

Dworkin, R. M. (ed.), The Philosophy of Law, Oxford: Oxford University
Press 1977.

Dworkin, Ronald, ‘Liberalism’, (oorspronkelijk gepubliceerd in 1978) in: A
Matter of Principle, Cambridge, Mass.: Harvard University Press 1985,
p. 181-204.

Elford, R. John, The Ethics of Uncertainty. A New Christian Approach to
Moral Decision-Making, Oxford: Oneworld 2000.

Ester, Peter, Loek Halman and Ruud de Moor {(eds.), The Individualizing
Society. Value Change in Europe and North America, Tilburg: Tilburg
University Press 1994.

Fotion, Nick, and Gerard Elfstrom, Toleration, Tuscaloosa: University of
Alabama Press 1992.

Frissen, Paul, De lege staat, Amsterdam: Nieuwezijds 1999.

Geerling, Wouter, ‘Geloven zonder stroming. De jeugd heeft lak aan “her-
vormd” of “gereformeerd”, VolZin 12 september 2003, p. 28-30.

LITERATUUR 201

Goud, Johan en Koen Holtzapffel (red.), Wij geloven — wat geloven wij?
Remonstrants belijden in 1940 en nu, Zoetermeer: Meinema 2004.

Graaf, ]. de, L.J. van Holk en J.M. van Veen, V¥ijzinnige levensontplooiing.
Drie opstellen over verleden en toekomst van het vrijzinnig christendom,
Baarn: Ten Have z.j.

Graaf, J. de, ‘Radikale humaniteit’, in: De Graaf, Van Holk en Van Veen,
Vrijzinnige levensontplooiing, p. 11-35.

Halsema, Femke, ‘Vrijzinnig links’, de Helling zomer 2004, p. 4-9.

Heeger, Robert, ‘Die individualisierende Gesellschaft. Verinderte
Wertorientierung in Europa, in: Karl Golser, Robert Heeger (Hrsg.),
Movralerziehung im neuen Europa, Brixen: A. Weger 1996.

Hirsi Ali, Ayaan, ‘Besnijdenis mag niet worden gedoogd’, de Volkskrant 7
februari 2004.

Hirsi Ali, Ayaan, ‘Open brief aan burgemeester Job Coher’, Trouw 6 maart
2004.

Holk, L.J. van, ‘Strijd om waarheid; vrede in vrijheid’, in: De Graaf et al.,
Vrijzinnige levensontplooiing, p. 36-62.

Johannes Paulus II, Eeclesia in Europa (Postsynodale apostolische exhorta-
tie), 2003,

Kalma, Paul, De illusie van de ‘democratische staat. Kanttekeningen bij het
sociaal-democratisch staats- en democratiebegrip, Kluwer: Deventer
1982.

Klink, Bart van en Willem Witteveen (red.), De overtuigende wetgever,
Deventer: W.E.]. Tjeenk Willink 2000.

Kole, Jos, Moral Autonomy and Christian Faith. A discussion with William K.
Frankena (diss. Kampen ThUK), Delft: Eburon 2002.

Kole, Jos, ““Het is al begonnen, merk je het niet?” Concrete en daadkrach-
tige vernieuwing op plaatselijk PKN-niveaw, in: Demonstrant, lobbyist of
gesprekspartner?, p. 167-184.

Lange, Frits de (red.), Een aanlokkelijk geloof? De pneuwmatheologie van
Dingemans doordacht, Kampen: Kok 2002.

Leeuwen, Th. Marius van, ‘Hoe heilig is de bijbel? Naar een nieuwe onbe-
vangenheid’, in: Drees, Een beetje geloven, p. 17-28.

Leeuwen, Th.M. van, Van horen zeggen. Geschiedenis en uitleg van de bijbel,
Amsterdam: Balans 1997,

Locke, John, Een Brief over tolerantie, (vertaling, inleiding en essay Inigo
Bocken) Budel: Damon.

Loobuyck, Patrick, ‘Multiculturalisme binnen liberale grenzen.
Geillustreerd aan de hand van de Belgische context’, Filosofie & Praktijk
26 (2005) 2, p. 20-33.

Mak, Geert, Gedoemd tot kwetsbaarheid, Amsterdam: Atlas 2005.



202 LITERATUUR

Manenschijn, Gerrit, ‘Kan de PKN haar roeping voor de samenleving waar-
maken?’, in: Demonstrant, lobbyist of gesprekspartner?, p. 59-75.

Maris van Sandelingenambacht, C.W., ‘Hoofddock of blinddoek. Over
godsdienstdiscriminatie en rechterlijke neutraliteit’, in: N.E van Manen
(red.), De multiculturele samenleving en het rechr, Nijmegen: Ars Aequi
2002, pp. 181-191.

Maris, Cees, ‘Sociale cohesie en rechtvaardigheid in een multiculturele
rechtsorde’, in: Edith Brugmans en Martin Buijsen (red.), Krakend recht
en verbarde moraal. Maatschappelijke ontwikkelingen en hun invioed op
recht en moraal, Nijmegen: Valkhof Pers 2004, p. 68-98.

Maris van Sandelingenambacht, C.W., ‘Laicité in de Lage Landen? Hoofd-
doeken in een neutrale staat’, Filosofie & Prakeijk 26 (2005) 2, p. 5-19.

Mernissi, Fatima, Sadik Al-Azm en Abdulkarim Soroush, Religie en moder-
niteit, Breda: De Geus 2004.

Musschenga, A.W., ‘De universele moraal als opdracht’, in: K.U. Gibler
ea. (red.), Geloof dat te denken geeft. Opstellen aangeboden aan prof-dr.
H.M. Kuitert, Baarn: Ten Have 1989, p. 159-178.

Nonet, Philippe and Philip Selznick, Law and Society in Transition. Toward
Responsive Law, New York: Harper & Row 1978.

Noordegraaf, Herman, ‘Het kruis en de rode vaan in het publicke domein.
Heeft de PvdA een boodschap aan de PKN?’, in: Demonstrant, lobbyist of
gesprekspartner?, p. 40-58.

Peet, John, ‘Mijn desillusie over Nederland. Herontdek alstublieft uw libe-
rale tolerantic en pragmatisme’, NRC-Handelsblad 10 maart 2004.

Dierik, Roland, ‘Onpartijdigheid van rechter niet bedreigd door hoofd-
doek’, Trouw 12 mei 2001.

Raad van Kerken in Nederland, Overtuigd tolerant, Amersfoort: Raad van
Kerken 2004.

Rawls, John, A Theory of Justice, Cambridge, Mass.: Harvard University
Press 1971.

Rawls, John, Political Liberalism, New York: Columbia University Press
1993.

Rooden, Peter van, Religieuze regimes. Over godsdienst en maatschappij in
Nederland 1570-1990, Amsterdam: Bert Bakker 1996.

Rosenthal, U., M.PC.M. van Schendelen en A.B. Ringeling, Openbaar
bestuur. Organisatie, politicke omgeving en beleid, Alphen aan den Rijn:
Samsom H.D. Tjeenk Willink 1987 (vierde druk).

Scheffer, Paul, ‘Land zonder Spiegel. Over de politieke cultuur in
Nederland’, in: Koen Koch en Paul Scheffer (ted.), Het nut van
Nederland, Opstellen over soevereiniteit en identiteit, Amsterdam: Bert
Bakker 1996, pp. 10-39.

LITERATUUR 203

Schroten, Egbert, ‘Playing God. Some Theological Comments on a
Metaphor’, in: Gijsbert van den Brink, Luco J. van den Brom and
Marcel Sarot, Christian Faith and Philosophical Theology. Essays in
Honour of Vincent Briimmer, Kampen: Kok Pharos 1998.

Siebrand, Heine, ‘De groene vingers van God. Over de dynamiek van de
verbeelding’, in: Drees, Een beetje geloven, p. 143-154.

Siebrand, Heine, ‘De ontdekking van de geest’, in: De Lange, Een aanlok-
kelijk geloof p. 30-36.

Siebrand, Heine, Woorden zouden overbodig zijn. Over bet heilige in bet dage-
lijks leven, Budel: Damon 2003.

Stokkom, Bas van, ‘Emancipatie gaat beter in eigen kring’, de Volkskrant 10
januari 2004.

Sunier; Thijl, ‘Individualisme als opdracht’, in: Duyvendak en Hurenkamp,
Kiezen voor de kudde, p. 185-202.

Veen-de Graceff, Willemicn van, ““Hier loopt het ik en het wil God ontmoe-
ten”. Over spiritualiteit’, in: Drees, Een beetje geloven, p. 57-72.

Verhaar, Odile, ‘Strenge aanpak besnijdenis mist doel’, Trouw 6 februari
2004.

Waldron, Jeremy, The Dignity of Legislation, Cambridge: Cambridge
University Press 1999.

Wall, Ernestine van der, Socrates in de hemel? Een achttiende-eeuwse polemiek
over deugd, verdraagzaambeid en de vaderlandse kerk, Hilversum: Verloren
2000.

Wetenschappelijke Raad voor het Regeringsbeleid, Waarden, normen en de
last van het gedrag, Amsterdam: Amsterdam University Press 2003.

Zock, Hetty, ‘De brief van de karper. Geloven in de tijd van de psycholo-
gic’, in: Drees, Een beetje geloven, p. 103-114.



Verantwoording en dank

Een aantal grotere en kleinere fragmenten uit dit boek is eerder gepu-
bliceerd in afzonderlijke artikelen. Omdar het boek een eigen struc-
tuur heeft, is het echter niet zo dat bepaalde hoofdstukken precies
corresponderen met die eerdere artikelen; van sommige artikelen zijn
gedeelten over een aantal hoofdstukken verspreid. Daarbij zijn in die
fragmenten vaak ook weer ingrijpende wijzigingen aangebracht.
Andere delen van dit boek (zoals het laatste hoofdstuk) zijn geba-
seerd op niet eerder gepubliceerde lezingen die ik de afgelopen jaren
heb gehouden. Het grootste deel van de tekst is echter nieuw. Er is
geput uit de volgende artikelen:

‘Op zoek naar cen eigentijdse ethiek’, in: Willem B. Drees (red.),
Een beetje geloven. Actualiteit en achtergronden van het vrijzinnig
christendom, Amsterdam: Balans 1999, p. 167-180.

‘Leer en leven: een vrijzinnige visie’, in: Theo Boer (red.), Schepper
naast God? Theologie, bio-ethiek en pluralisme. Essays aangeboden aan
Egbert Schroten, Assen: Van Gorcum 2004, p. 120-133.

‘Inclusief liberalisme: meer recht doen aan verscheidenheid’, in:
Edith Brugmans en Martin Buijsen (red.), Krakend recht en verharde
moraal. Maatschappelijke ontwikkelingen en hun invioed op recht en
moraal, Nijmegen: Valkhof Pers 2004, p. 99-115.

‘Opvoeding tot burgerdeugd: democratische noodzaak of nostal-
gisch verlangen?’, in: P. Guijt (red.), Deugden, Vorming, Democratie,
Amsterdam: Hogeschool Katholieke Leergangen 1996, p. 3-18.

‘Secularisatie is ook een zeger’, VolZin, 24 oktober 2003, p. 20-
22.

‘Normen en waarden: hebben de kerken recht van spreken?’,
OverLEVEN, Theologie van het leven. Op zoek naar een nienw oecu-
menisch model, (Vlugschrift 11), Utrecht/Driebergen: Remonstrantse
Broederschap/MCKS 1996, p. 27-32.

Bij het schrijven van dit boek ben ik door een groot aantal mensen
geholpen, waarvoor ik hen graag bedank. Verschillende mensen heb-

VERANTWOORDING EN DANK 205

ben concepthoofdstukken, artikelen of lezingen die ten grondslag
lagen aan dit boek gelezen en van kritick en suggesties voorzien. Tk
noem in het bijzonder Frans W.A. Brom, Jos Kole, Heine Siebrand
en Theo Boer. Maar bovenal ben ik geinspireerd door iedereen die
bij mijn voordrachten aanwezig was en daarover met mij in discussie
ging. Ik kan alleen maar hopen dat dit boek veel stof tor nadenken,
kritiek en voortgaande discussie geeft.





