
OVER RELIGIE, MORAAL EN POLITIEK



Vibren van der Burg

OVER RELIGIE, MORAAL
EN POLITIEK

Een urijzinnig ahernatief

Uitgeuerij
Ten Have



O 2005, Uitgeverij Ten Have
Postbus 5018,8260 GA Kampen
www uitgeverij tenhave. nl
Omslag Garage/Peter Slager BNO
Foto omslag: Marcel Bergh/Hollandse Hoogte
ISBN 90 259 5562 2

NUR 7301705

Alle rechten voorbehouden. Niets uit deze uitgave mag worden verveelvoudigd,
opgeslagen in een geautomatiseerd gegevensbestand, ofopenbaar gemaakt, in enige

vorm of op enige wryze, hetzij elektronisch, mechanisch, door fotokopieën, opna-
men, of op enige andere maniet zonder voorafgaande schriftelijke toestemming van
de uitgever.

All rights reserved. No part ofthis publication may be reproduced, stored in a retrie-
val system, or transmitted, in any form or by any means, electronic, mechanical,
photocopying, recording, or otherwise, without the prior written permission of the
publisher.

Inhoud

Inleiding

DEEL I. VERKENNING

l. Godsdienst, de steunpilaar van de moraal?

2. Een snel veranderende samenleving

3. Een eigentijdse ethiek
4. Een nieuwe rol voor de kerken

5. De spagaat van de staat

DEEL II. VRIJZINNIGE ETHIEK

6. De verhouding tussen leer en leven

7. Christelijk én humanistisch
8. De rol van kerken en religieuze organisaties

DEEL III. VRIJZINNIGE POLITIEK

9. Vrijzinnige beginselen in de politiek
10. Inclusieve neutraliteit
1l. Over hoofddoekjes, AEL en sGP

EPILOOG

12. Naar een herwaardering van verdraagzaamheid

Noten
Literatuur
Verantwoording en dank

7

T5

17

30
43

54
60

73

75
86

103

119

121

136
148

165

t67

183

199
204



Inleiding

Godsdienst staat tegenwoordig voortdurend op de voorpagina's.

Maar zelden in positieve zin. Tiefwoorden lijken terrorisme, vrou-
wenbesnijdenis, eerwraak. In het machtigste land ter wereld hebben

fundamentalistische en evangelische christenen grote invloed in het
\Øitte Huis - iets wat zowel in de binnenlandse als in de buitenland-
se politiek te merken is. In Israël blokkeren radicale joden elk com-
promis met de Palestijnen. Met een beroep op godsdienst worden
overal ter wereld vrouwen en homo's gediscrimineerd, mishandeld en

vermoord.
Een willekeurige greep uit het nieuws, moeiteloos uit te breiden.

Godsdienst lijkt vooral een probleem en een bron van conflicten.
Ook wanneer een positieve kant van godsdienst wordt benadrukt,
leidt dit al snel tot felle discussies. Als premier Balkenende of coa-
fractievoorzitter Verhagen het christendom verbindt met het debat

over waarden en normen, wekt dit de suggestie dat niet-christenen
minder moreel besef zouden hebben. En als burgemeester Cohen
kerken en moskeeën wil betrekken bij het overheidsbeleid, komt er

kritiek dat dit in strijd is met de neutraliteit van de overheid.

In dit debat komen steeds weer twee themat naar voren. Allereerst

wordt godsdienst gezien als een bron van morele normen. Dat blijkt
in het normen-en-waardendebat, maar vaker wordt godsdienst in de

media verbonden met verwerpelijke morele normen. De paus ver-

werpt condooms en bekritiseert de Nederlandse euthanasiepraktijk.
Een imam zegt dat je vrouwen mag slaan (mits niet te hard) en

noemt homoseksuelen varkens.
Het tweede thema is de vraag hoe de politiek met godsdienst moet

omgaan. Moeten we leraren of leerlingen met hoofddoekjes toe-

staan? Kan een ambtenaar die weigert huwelijken tussen homoparen
te sluiten, met een beroep op gewetensbezwaren daarvan vrijstelling
krijgen? Moeten radicale imams strafrechtelijk worden aangepakt en

misschien zelß het land worden uitgezetl
Rond beide thema's overheersen in het publieke debat de extreme



8 INLEIDING

beelden van godsdienst. Godsdienst wordt geassocieerd met achter-
haalde normen, autoritaire en ondemocratische praktijken en wordt
geli.ikgesteld met fundamentalisme.l Vooral de islam wordt gezien als

een massief en daardoor gevaarlijk fundamentalistisch geheel - waaÍ-
bij alle variaties binnen de islam worden genegeerd.

Tegenover die fundamentalistische godsdienst staat in dit verhaal

dan de Verlichting. Die heeft geresulteerd in een heilzame secularisa-

tie waardoor de ongunstige invloed van de kerken in Nederland
gelukkig is teruggedrongen. De neutrale en seculiere overheid dient
die Verlichting met lracht te bevorderen. 'S?'aar nodig dienen zelß de

nog niet verlichte godsdiensten te worden bestreden. En eigenlijk, zo

lijken veel opiniemakers te vinden, is natuurlijk iedere godsdienstig-
heid nog een teken van achterlijkheid, van onvoldoende Verlichting.

Dit is een beeld van godsdienst waar de meeste hedendaagse gelo-
vigen, van wat voor snit ook, zich niet in zullen herkennen. De over-

grote meerderheid van de Nederlandse moslims is niet fundamenta-
listisch, integendeel. En dat geldt al evenzeer voor de christenen en

de joden.
'Wat ontbreekt in het publieke debat is een herkenbaar vryzinnige

tegenstem. Het woord vrijzinnig heeft daarbij twee betekenissen.

Allereerst is er een vrijzinnigheid in religieus opzicht, een niet-funda-
mentalistische houding ten opzichte van de eigen levensbeschou-

wing. De vrijzinnigen zijn altijd een belangrijke onderstroom
geweest in het Nederlandse christendom, maar in georganiseerd ver-
band waren en zrln ze relatief zwak. De Vrijzinnig Protestantse Radio
Omroep, vPRO, was ook in haar bloeitijd een van de kleinere omroe-
pen; de vrijzinnige kerken hebben slechts weinig leden. Maar als

stroming in het intellectuele klimaat is het vrtlzinnigchristendom in
Nederland altijd veel breder geweest. Erasmus is de bekendste verte-

genwoordigef, zozeer zelfs dat erasmiaans (of ook humanistisch) wel
wordt gebruikt als aanduiding voor vrijzinnig. Door de eeuwen heen

zï1n er andere theologen en filosofen geweest die als vrijzinnig zijn
aan te duiden; de theoloog Harry Kuitert staat in een lange traditie.
\y'rijzinnigen zijn overigens ook binnen andere godsdiensten te vin-
den. Een voorbeeld is de bekende rabbijn Avraham Soetendorp van

de liberaal-joodse gemeenschap in Nederland. De Tirrkse alevieten,

bijna tien procent van de in Nederland wonende moslims, zíjn een

vrijzinnige stroming binnen de islam.

Naast die religieuze vrijzinnigheid is er in Nederland al eeuwen

ook een politieke vrijzinnigheid' Bij politici als Johan van Olden-

barnevelt en Hugo de Groot stonden redelijkheid en pragmadsme

voorop. Ook in de tijd tot Napoleon' toen de Nederlandse overheid

verbonden was met de officieel erkende gereformeerde kerk, waren

er veel verlichte regenten die niets moesten hebben van religieuze

scherpslijperijen en religieuze minderheden oogluikend hun gang

lieten gaan. De beroemde Nederlandse traditie van tolerantie, van

wederzijdse accommodatie, van het poldermodel, is nauw verbonden

met die politiek-vrijzinnige onderstroom.

Wij zi nn ig ze lfb ew us tzij n

Vrijzinnig is dus meer dan alleen een religieus begrip' Het is een hou-

ding, een benadering, een denkwij ze, die we overal in de samenle-

ving kunnen tegenkomen. Maar zij komt op dit moment te weinig

tot uiting, wat vooral blijkt in het debat over de multiculturele

samenleving. De huidige politiek leeft bij grote woorden, bij harde

taal en zero-tolerance. verdraagzaamheid en redelijkheid zijn vaak

ver te zoeken in het debat en in het beleid.

Juist daarom wil ik in dit boek een pleidooi voeren voor de her-

waardering van de vrijzinnige stroming' en voor een herkenbare en

strijdbare vrijzinnigheid. Door hun nadruk op redelijkheid en ver-

draagzaamheid zijn vrijzinnigen vaak te weinig strijdbaar. Beke-

,ingsljver is hen meestal vreemd. Er zln immers meerdere wegen die

.r""i Ro-. leiden (en bovendien zijn er ook nog andere reisdoelen

dan Rome). Dus zijn vrijzinnigen niet erg geneigd om de barrica-

den op t€ gaan, juist omdat ze bereid zijn het relatieve gelijk in

andermans positie te erkennen. En het besef dat hun eigen opvat-

tingen altijd bloot staan aan kritiek en oPen zijn voor verbetering,

maakt ze soms terughoudend om deze met kracht naar voren te

brengen.
Het is tijd dat die houding verandert. \Øat onze samenleving

nodig heeft, is een duidelijke vrijzinnige visie. w'aarin tolerantie en

open dialoog voorop staan. \Øaarin men pragmatisch kijkt naar wat

het beste werkt in plaats van zich vast te bijten in ideologische

scherpslijperijen. \Øaarin de rechten van individuen en van minder-

INLEIDING 9



10

heden worden beschermd, omdar men beseft dat juist in tijden van
crisis die altijd als eersre in het gedrang komen.

In de rest van dit boek zal ik uitgebreider ingaan op war ik als vrij-
zinnige kenmerken zie. Maar laat ik hier alvast een eerste korre schers
geven. Vrijzinnigen zijn ondogmatisch en pragmarisch. Ze erkennen
de voorlopigheid van iedere stellingname en erkennen dat er in het
standpunt van een tegenstander mogelijk ook een deel van de waar-
heid verborgen kan liggen. Daarom zullen ze altijd proberen in dia-
Ioog te zoeken naar een consensus of een praktisch compromis waar-
in alle partijen zich zoveel mogelijk kunnen vinden. Dat betekent
niet dat ideologische bezinning overbodig is, integendeel, maar wel
dat de ideologie altijd gerelativeerd moer kunnen worden en in het
licht van wijzigende omstandigheden en open kritiek kan worden
herzien. Daarmee is vrijzinnigheid een benadering die altijd bereid is
tot kritische toetsing en heroverwe ging. Z\ sraar open voor de cul-
tuur en wetenschap en probeert in te spelen op veranderende maat-
schappelijke omstandigheden.

Die vrijzinnige levenshouding is ook verbonden mer inhoudelijke
waarden. Vrijheid sraar hoog in het vaandel, de vrijheid om naar
eigen overtuiging te leven. Daarmee hangen vanouds samen de vrij-
heid van meningsuiting en de vrijheid om al dan nier een godsdienst
te belijden en in het eigen leven vorm te geven. Maar daarmee hangt
ook samen de vrijheid om in bijvoorbeeld seksueel en cultureel
opzicht het eigen leven vorm re geven. Vrijzinnigen hechten dan ook
sterk aan de klassieke grondrechten, als waarborg regen een te ideo-
logisch gekleurde overheid of toevallige meerderheid. Tolerantie is
voor hen een centrale waarde.

Vrijzinnig is een bijvoeglijk naamwoord, ook al kunnen we het
natuurlijk zelßtandig gebruiken. Dit is geen triviale opmerking. Het
is in de eerste plaats een houding, een manier van omgaan mer de
eigen politieke of religieuze opvatingen. Het is een manier waarop
gelovigen in de christelijke of islamitische traditie sraan. Evenzo is
het een manier waarop politiek geëngageerde mensen hun opvattin-
gen in de politieke arena proberen re verwezenlijken. Verbonden met
die houding zijn een aantal inhoudelijke waarden zoals vrijheid en
verdraagzaamheid, de mensenrechten en democratie. Maar een vol-
ledig politiek partijprogramma kan niet gebouwd worden op de
karakterisering vrijzinnig. Vrijzinnigheid als zodanig zegt bijvoor-

INLEIDING 1l

beeld weinig tot niets over economische zaken, over onze omgang

met het milieu. Het is een manier om in een bepaalde levensbe-

schouwelijke of politieke traditie te staan, maar daarmee is niet

gezegdwelke inhoudelijke traditie dat is. Vandaar dat in de politieke

sfeer vrijzinnig meestal wordt verbonden met een ander begrip, bij-
voorbeeld wanneer Femke Halsema het heeft over vrijzinnig links2,

of wanneer de Jonge Democraten zich een vrijzinnig-democratische
j ongerenorganisatie noemen.3

Een helder tegengeluid

Die algemene vrijzinnige houding werk ik in dit boek in twee rich-

tingen uit. Ik schets de uitgangspunten voor een vrijzinnig-christelij-
ke ethiek en voor een vrijzinnige politiek (inclusief de wetgeving).

Ethiek, politiek en recht zijn nu eenmaal de terreinen waarop ik mij

beweeg als filosoof. En het zijn ook de gebieden waarop de spannin-

gen in onze samenleving rond godsdienst zich op het ogenblik voor-

al richten. Die spanningen wil ik filosofisch doordenken en verhel-

deren, en ik wil als anwvoord daarop een vrijzinnige visie ontwikke-

len.
Eigenlijk ligt het voor de hand dat ik ook, of zelß eerst, uitgebreid

zou ingaan op een vrijzinnige visie op godsdienst. \Øat is vrijzinnig

christendoml Maar daarin zal ik mij terughoudend opstellen. De

reden is simpel: theologie is niet mijn vakgebied en ik heb er te wei-

nig verstand van. Gelukkig kan ik hier ook verwijzen naar anderen

die wel pogingen hebben gedaan om een herkenbaar vrijzinnig-chris-

telijke visie te ontwikkelen. Ik denk allereerst aan het 6oek Een beet-

je gelouen, met bijdragen van auteurs uit verschillende vrijzinnige

geloofsgemeenschappen.4 Van r.ce.tter datum is het boek Wij gelo-

uen - wat gelouen wij?, waarin een aantal remonstrantse theologen

klassieke christelijke dogma's op een eigentijdse manier probeert te

doordenken.5
Maar ook al ben ik geen theoloog, ik ben wel actief binnen een

vrijzinnige kerk, als voorzitter van het landelijk bestuur van de

Remonstrantse Broederschap. Ik sta heel bewust in die vrijzinnige, of
meer specifiek remonstrantse' traditie. Ik ontkom er dan ook niet

aan om in de hoofdstukken over vrijzinnige ethiek daarin ook mijn

INLEIDING



t2

eigen vrijzinnig-christelijke accenren te leggen. Maar ik doe dat pri-
mair als filosoof. Ik probeer ror een filosofische,doordenking te
komen en tot een filosofische verantwoording van hoe iemand in de
huidige samenleving, als vrijzinnig christen, ethisch verantwoord kan
leven en handelen.

Vrijzinnigen willen midden in de samenleving staan. Daarom is
het belangrijk eerst helder te krijgen war precies de samenleving is,
en wat de problemen zijn waarvoor we een antwoord zoeken. In het
eerste deel zal ik beginnen mer een verkenning van die samenleving.
Deze wordt gekenmerkt door verschijnselen als individualisering en
secularisering, en door de opkomst van nieuwe migrantenculturen
en godsdiensten. \Øat betekent dat voor de manier waarop we ethiek
moeten bedrijven? \(/at voor problemen doemen hier op voor de
politiek? En ook heeft dit implicaties voor de rol die kerken en mos-
keeën kunnen spelen?

Na die probleemverkenning komen twee delen over vrijzinnige
ethiek en vrijzinnige politiek. Ik heb deze delen bewust uit elkaar
gehaald, ook al is het niet altijd gemakkelijk ze te scheiden. Beide
grijpen immers terug op diezelfde geesteshouding, maar belangrijker
nog: geloven is geen pure privé-zaak en heeft altijd ook een politieke
kant. Maar toch leek her me zinnig die scheiding zo scherp mogelijk
aan te houden. Niet ieder die vrijzinnig christen is, is noodzakelijk
ook vrijzinnig in politieke zin, en omgekeerd geldt het al helemaal
niet. Ik hoop dat het deel over vrijzinnige politiek ook (of misschien
zelfs: juist) niet-christenen aanspreekr.

Door het boek heen probeer ik mijn betoog te illustreren met con-
crete voorbeelden. In de epiloog ga ik dieper in op één voorbeeld:
verdraagzaamheid. Dit is een thema waar religieuze, ethische en poli-
tieke discussies sterk door elkaar heen lopen. Naar mijn overtuiging
is juist bij dergelijke themat een vrijzinnige benadering uiterst
vruchtbaar. En daarmee ztln we weer terug bij het begin van deze
Inleiding. Vrijzinnigen zyn vaak sceptisch wanneer her gaar om uit-
gebreide doctrines, om imposante theologische bouwwerken of
onaantastbare politieke ideologieën. \il/ie dat zoekt, kan dit boek ver-
der naast zich neer leggen.

\Øe hebben vrijzinnigheid nodig omdat dit een perspectief biedt
voor de politieke problemen van onze samenleving en voor de more-
le problemen waar wij in ons persoonlijk leven mee worsrelen. In het

INLEIDING t3

huidige klimaat van onverdraagzaamheid, van nadruk op assimilatie

van minderheden, van fundamentalisme en populisme, is er behoeÊ

te aan een helder tegengeluid. Daarom is het tijd voor een herken-

baar vrijzinnig alternatief.

INLEIDING



Deel I

VE,RKE,NNINTG



1. Godsdienst, de steunpilaar van de moraal?

Normen en uaarden, een containerbegrip

Normen en waarden zijn een hype. De media en de politiek raken er

niet over uitgepraat. Premier Balkenende heeft, als voorzitter van de

EU, de discussie over het thema zelß een Europese wending gegeven.

Een bijzondere rol spelen de normen en waarden in het integratiede-

bat. Veel politici en opinieleiders bepleiten dat immigranten zich

moeten aanpassen aan de normen en waarden van de Nederlandse
samenleving. Maar daarbij rijst al snel de vraag welke normen en

waarden dan precies wel en welke niet. Gaat het alleen om democra-
tie en mensenrechten, of ook om kledingnormen en de vrije normen
rond seksualiteit?

Ethiek is al evenzeer in de mode. Actualiteitenrubrieken besteden

ruim aandacht aan de morele vragen rond technologische en medi-
sche onrwikkelingen. Bedrijven en beroepsgroepen formuleren ethi-
sche codes, zoals de code-Tâbaksblat die de betrouwbaarheid en inte-
griteit van het bedrijßleven wil bevorderen. De Europese Unie pro-
beert genetisch gemodificeerde gewassen te weren, mede op grond
van morele bezwaren. En veel mensen worstelen met morele vragen
in hun persoonlijk leven. Zullen ze wel of niet prenatale diagnostiek
laten verrichten? Hoe voed je kinderen op tot verantwoordelijke bur-
gers?

Tiaditioneel is moraal nauw verbonden met godsdienst. En ook
nu weer wordt, zelfs door niet-gelovigen als Frits Bolkestein of J.L.
Heldring, vol verwachting naar de kerken gekeken in de hoop dat zij
ondersteuning bieden. De vraag is of die hoop terecht is. Kunnen
kerken (of moskeeën) wel met gezag spreken over morele kwesties

zoals dat vroeger gebeurde, en vooral: willen zij dat wel? Hoe is de

relatie tussen moraal en levensbeschouwing precies? En hoe moet de

staat omgaan met groepen die sterke levensbeschouwelijke opvattin-
gen hebben die botsen met centrale waarden van de Nederlandse
samenleving?



18 VERKENNING

Over deze themat gaat dit boek. Het vertrekpunt zijn de ethische

vragen waarmee mensen in de pluralistische samenleving worstelen.

Voor veel van die vragen (gelukkig niet voor alle!) kunnen we geen

volledig antwoord geven als we die niet plaatsen binnen een bredere

levensbeschouwelijke context. En voor veel politieke vragen kunnen

we evenmin een bevredigend antwoord geven als we, zoals sommige

auteurs willen, levensbeschouwing helemaal uit de publieke sfeer

bannen.
Moraal en politiek zijn niet helemaal los te zien van levensbe-

schouwing. Maar in een pluralistische samenleving volstaat een sim-
pel beroep op een christelijke of islamitische moraal ook niet. De

centrale vraag van dit boek is daarom hoe we die relatie tussen

levensbeschouwing, moraal en politiek het beste kunnen begrijpen
en vormgeven.

Nadenþen oaer morãal

Eerst iets meer over de woorden 'ethiek' en 'moraal'. \Øe kunnen deze

termen op verschillende manieren gebruiken. Laten we beginnen

met een simpel gegeven. Moraal heeft betrekking op ons handelen en

ons leven. In ons dagelijks leven proberen wij moreel verantwoord te

handelen in het licht van onze morele overtuigingen. Moraal is dus

niet iets wat buiten ons ligt, maar is deel van onszelf. Onze moraal

zegt iets over wie we (willen) zijn en hoe we ons (willen) verhouden
tot onszelf en de wereld om ons heen. In dezezin kunnen we moraal

omschrijven als het geheel van normen en waarden van waaruit een

individu ofeen groep leeft en probeert gestalte te geven aan leven en

handelen.l
De mens is een denkend wezen dat kan reflecteren op zichzelf en

dus ook op zijn moraal. Dat nadenken over moraal, die (systemati-

sche) reflectie, noemen we ethiek. Ethiek is dus in de eerste plaats

een activiteit, het nadenken over concrete morele problemen, over

normen en waarden en over hoe wij in moreel opzicht in de wereld
(willen) staan.

Die reflectie leidt tot bepaalde resultaten. \Øe leren onze morele

overtuigingen beter te verwoorden en stellen ze voortdurend bij.
\Øe construeren ethische theorieen of formuleren morele beginselen

GODSDIENST, DE STEUNPITÁAR VAN DE MORAAL? 19

en komen tot beargumenteerde morele standpunten. In plaats van
een intuïtieve weerzin tegen klonen van mensen ontwikkelen we
bijvoorbeeld een afgewogen oordeel waarin de voors en tegens op
een rijtje worden gezet en kritisch getoetst. Of we formuleren
bedrijfsethische codes of richtlijnen voor de medische praktijk.
Ook die resultaten van onze ethische reflectie kunnen we ethiek
noemen.

In de praktijk lopen ethiek en moraal zo sterk door elkaar heen dat
het vaak weinig zinvol is ze scherp te onderscheiden. Ik zal aan het
onderscheid dan ook niet strikt vasthouden. Ethiek als kritische
reflectie bekritiseert en voedt onze moraal. Als het goed is, is er een

continu proces waarin we over de eigen morele standpunten en het

eigen handelen nadenken. Dit leidt tot herziening (of bevestiging)

van die standpunten en tot een aanpassing van het eigen handelen.

Uit deze omschrijvingen volgt een belangrijke conclusie. Ethiek
en moraal staan nooit los van de handelende en denkende persoon

of van de samenleving of groep die bepaalde morele overtuigingen
heeft. Het gaat om de moraal van déze persoon, déze samenleving of
déze groep. Moraal kan dus nooit puur van buiten komen, laat staan

geheel door anderen voorgeschreven worden. Op zijn minst moet de

persoon zelf zich de normen eigen maken. Dat geldt ook als zt1 die
normen aanvaardt omdat ze in de bijbel of de wet staan. En dat geldt
ook als zij vindt dat sommige van die normen een universele geldig-
heid hebben, bijvoorbeeld omdat mishandeling en moord altijd
moreel verwerpelijk zijn.

Moraal en ethiek hebben dus betrekking op de samenleving waar-

in we leven en op de mensen die wij zijn. Daarin zitten bepaalde

constanten; iedere moraal kent normen die het doden van mede-

mensen verbieden of aan strikte voorwaarden binden. Maar daar-

naast zijn morele normen ook afhankelijk van de context. De moraal

voor een nomadische samenleving van 2.500 jaar geleden kan niet
dezelfde zijn als die voor onze technologisch hoogontwikkelde maat-

schappij. Alleen al om die reden kunnen bijbelse morele normen niet
zonder m€er toegepast worden op onze samenleving. Ook ethiek als

kritische reflectie veronderstelt altijd een bepaalde visie op hoe een

samenleving en iemands eigen leven daarbinnen eruit dienen te zien.

Zij kan daarom nooit abstraheren van de concrete samenleving en

persoon waar het om gaat.



20 VERKENNING

Tegenwoordigzijn we er ons sterk van bewust dat er niet slechts

één moraal is. Er zijn veel moralen, ook binnen één samenleving.

Onze samenleving bestaat uit een groot aantal (vaak deels overlap-

pende) groepen met elk een eigen morele code, die op kleinere of
grorere punten afwijkt van andere codes. En binnen die groepen
hebben individuen vaak onderling ook weer strijdige opvattingen.
Dit moreel pluralisme leidt soms tot botsingen. Vooral over themat
als seksualiteit, de positie van vrouwen en zaken van leven en dood
lopen de morele opvattingen in onze samenleving sterk uiteen.
Maar hoewel die verschillen veel aandacht trekken, geldt voor het
overgrote deel van de morele normen dat we het wel erover eens

zr1n.2 Dan is er sprake van een overlappende consensus.3 De achter-
liggende redenen waarom we aan bepaalde morele normen hechten,
zijn misschien verschillend en bovendien houden we ons er vaak
niet aan. Maar over veel normen zijn we het in de praktijk wel
degelijk eens. De een vindt moord en diefsral verwerpelijk omdat
het in de bijbel staat, de ander omdat je niet vreedzaam kunt
samenleven zonder bepaalde minimumnormen waaraan iedereen
zich houdt. In de praktijk maakt het dan niet veel uit war de rede-
nen zijn, zolang mensen er maar naar leven. In dat laatste ligt ech-
ter een belangrijke oorzaak waarom mensen menen dat de normen
achteruitgaan. Ons gedrag komt vaak nier overeen met de normen
die we zeggen aan te hangen. Het zijn dan niet zozeer de normen
en waarden van mensen die het probleem vormen - het gaat veeleer
om het gedrag.

Dit is ook de reden waarom ik liever over 'normen en waarden'
spreek en niet, zoals de laatste tijd vaak gebeurt, over 'waarden en
normen'. Voor beide volgordes valt overigens iets te zeggen. \Øaarden
zyn over het algemeen fundamenteler en wie de discussie in een

breed perspectief wil plaatsen, zal daarom misschien een voorkeur
hebben om die voorop te plaatsen. Maar de maatschappelijke proble-
men waar men zich in het debat over normen en waarden druk om
maakt, liggen vooral bij het concrete gedrag en bij de normen waar-
aan mensen zich (niet) houden. Bovendien blijkt steeds weer dat
mensen het over de belangrijksre waarden doorgaans wel eens zijn.
Op welke levensbeschouwelijke gronden men handelt, is niet de
hoofdzaak. De hoofclzaak is dat mensen op een fatsoenlijke manier
met elkaar omgaan. \Wie de problemen wil aanpakken, dient zich dus

GODSDIENSI DE STEUNPILAAR VAN DE MORAAL? 21

te richten op dat gedrag en op de normen. Om die reden is het voor
een nuchtere analyse beter om de normen voorop te zetten en niet
de waarden.

Zij n athei'sten amoree l?

In mijn omschrijving van moraal hangen de normen voor het con-

crete handelen samen met de achterliggende waarden en opvattingen
over het goede leven. Beide zijn deel van de moraal. Daarmee rijst de

vraag hoe moraal en levensbeschouwing (al dan niet van religieuze

aard) zich tot elkaar verhouden. Een eerste antwoord ligt op grond
van die omschrijving voor de hand: ze hangen nauw samen. Mijn
morele opvattingen zijn ingebed in mijn levensbeschouwelijke op-
vattingen.

De godsdienstfilosoof Vincent Brümmer omschrijft levensbe-

schouwing als: 'Het totale complex van normen, idealen en eschato-

logische verwachtingen in het licht waarvan iemand zijn levenshou-

ding richt en beoordeelt.'4 De theoloog Theo Boer heeft het over 'de

diepste levensoriëntatie van een mens'.5 Volgens Boer bestaat een

levensbeschouwing uit drie onderdelen: een centraal waardesysteem,

overtuigingen over feiten, over hoe de wereld in elkaar zit en een

grondhouding.6
Uit deze omschrijvingen blijkt dat een levensbeschouwing zowel

een religieus als een niet-religieus karakter kan hebben. Visies op het

al dan niet bestaan van een hogere macht en op een mogelijk voort-
bestaan na de dood, visies op de zin van het leven ofde beleving van

ouderdom - het is allemaal onderdeel van een levensbeschouwing.

Dergelijke visies kunnen godsdienstig gekleurd zyn, maar bijvoor-
beeld ook agnostisch of atheïstisch.

Godsdienst (of religie - ik zal beide begrippen door elkaar gebrui-
ken) is een ander begrip dan levensbeschouwing. Een godsdienst

omvat een levensbeschouwing (een levensoriëntatie), maar omvat
daarnaast ook een praktijk (rituelen, kerkdiensten, pastoraat)' en

vaak ook instituties (zoals een kerkelijke organisatie). Het begrip

levensbeschouwing is dus zowel ruimer dan godsdienst (er zijn ook
niet-religieuze levensbeschouwingen) als beperkter (het omvat geen

praktijken en instituties).



_---

22 VERKENNING

'fot zover de poging om wat terminologische helderheid te scheppen.

\7e zullen hieronder zien dat dit van groot belang is voor een zuiver
debat over de verhouding tuss€n godsdienst en moraal. Een eerste

conclusie is dat levensovertuigingen en moraal niet zomaar te schei-
den zijn. Iemands moraal is immers deel van iemands levensbeschou-
wing. Een moraal kan ingebed zijn in een godsdienstige maar ook in
een niet-religieuze levensbeschouwing. Moraal en levensbeschou-
wing hangen dus samen.T Maar deze nauwelijks controversieel te

noemen stelling leidt vaak tot misvattingen.
De eerste misvatting is dat een godsdienstige basis nodig is als fun-

dament voor de moraal.S Maar dat is met het voorgaande niet
gezegd. \Øeliswaar zijn ín orthodoxe versies van islam en christen-
dom vaak de godsdienstige overtuigingen de basis voor de morele
normen, maar dat is slechts één mogelijke variant. Levensbeschou-
wing en moraal hangen samen, maar dat hoeft niet te zijn in de vorm
dat de ene de basis is voor de andere. Het zou ook andersom kunnen
zijn. \Øat goed denkbaar is, is bijvoorbeeld dat de moraal juist de

vaste kern is en dat iemands godsdienstige overtuiging zich daarom-
heen in een levenslang zoekproces uitkristalliseert. Of er is een wis-
selwerking waarbij morele opvattingen en andere aspecten van
iemands levensbeschouwing zich in nauwe samenhang ontwikkelen.

Een tweede misvatting is dat moraal niet los verlrijgbaar is van de

godsdienst. Zonder godsdienst zou het maatschappelijk draagvlak
voor de moraal verdwijnen. Daarom zijn sommigen (zelß atheisten
als Bolkestein) ongelukkig met het seculariseringsproces, omdat hier-
mee de morele cohesie van de samenleving dreigt te verbrokkelen.
Gelukkig is ook dit een verkeerde voorstelling van zaken. Moraal kan
prima zonder godsdienst. Uit empirische onderzoeken blijkt niet dat
door de secularisering Nederland ineens volstrekt amoreel wordt,
integendeel.9

Voor veel morele normen geldt dat we in de praktijk deze ook los

van bredere levensbeschouwelijke dimensies tot de onze kunnen
maken. Om te weten dat we niet mogen doden, hebben we echt de

Tien Geboden niet nodig. Juist voor de meest wezenlijke normen
kunnen we met behulp van redelijke argumenten aannemelijk
maken dat het goed is ernaar te handelen. Niet doden, niet stelen,

niet bedriegen - het zijn normen die ook los van een bredere levens-

GODSDIENST, DE STEUNPIIAAR VAN DE MORAAL? 23

beschouwing door vrijwel iedereen worden aanvaard. In een pluralis-
rische samenleving als de onze is dat ook maar goed, want anders

zouden we echt grote problemen hebben. Het feit dat historisch

gezien onze moraal sterk beïnvloed is door het christendom, bete-

kent gelukkig niet dat de bestaande morele normen niet ook los van

het christendom kunnen voortleven.
In andere gevallen is het nauwelijks mogelijk om over morele vra-

gen te spreken los van de bredere levensbeschouwelijke context. Dat
blijkt bij vragen rond euthanasie, het huwelijk of embryo-onderzoek.

Daarbij kun je geen morele standpunten innemen zonder impliciet
of expliciet te verwijzen naar achterliggende levensbeschouwelijke

visies over bijvoorbeeld een leven na de dood, de verhouding tussen

God en mens, en een eventuele natuurlijke ordening. Meestal zijn
die verwijzingen impliciet, in de zin dat mensen niet geloven in een

leven na de dood, God of een natuurlijke ordening van de seksuali-

teit. Maar ook dan is er dus sprake van een samenhang met levens-

beschouwelijke opvattingen, want deze ontkenningen zijn ook
levensbeschouwelijk van aard. Thema's als euthanasie en het huwe-
Iijk zijn gelukkig echter uitzonderingen. Rond de in de dagelijkse

praktijk belangrijkste morele en politieke normen bestaat in Neder-
land een overlappende consensus.

Dit alles is een analyse vanuit een maatschappelijk, een sociolo-

gisch perspectief. Binnen een dergelijk perspectief blijken claims

onhoudbaar dat moraal niet zonder godsdienst kan. Maar vanuit het

perspectiefvan een individuele gelovige ligt dat vaak heel anders.lO

Voor veel mensen zijn hun moraal en hun godsdienst onlosmakelijk
met elkaar verbonden en beïnvloeden ze elkaar sterk. Vanuit zo'n

deelnemersperspecdef vragen we ons bijvoorbeeld af in hoeverre

onze morele opvattingen en ons handelen mee gekleurd worden door
die levensbeschouwing. Veel mensen ontlenen extra kracht aan hun
godsdienst om de juiste weg te blijven bewandelen. Bij anderen is

hun hele levenshouding sterk bepaald door hun godsdienst. Gods-

dienst kan blijkbaar wel degelijk iets toevoegen aan de gewone

moraal.
Er ontstaat aldus een gemengd beeld. Enerzijds is moraal onder-

deel van een levensbeschouwing. Een godsdienst kan bovendien iets

toevoegen aan die morele normen, bijvoorbeeld extra kracht en een

eigen inkleuring. Maar anderzijds hoeven we voor concrete morele



24 VERKENNING

discussies zeker niet altijd te verwijzen naar die bredere levensbe-

schouwelijke inkadering, laat staan dat de godsdienst een onmisbare

fundering is voor de moraal. Geen strikte scheiding, maar ook geen

onlosmakelijke eenheid. Dat is het gemengde beeld dat het vertrek-
punt vormt voor de verdere discussie in deel II.

De ouerheid: dienøresse Gods of uan God los?

Mensen zijn sociale wezens. Ze leven niet helemaal los van elkaar,

maar samen. Dat doen ze in allerlei verbanden, maar het meest alge-

mene verband is dat van de politieke gemeenschap. Mensen zijn bur-
gers van een staat, en hebben functies in dat staatsverband. Ze zijn
burgemeester, ambtenaar, volksvertegenwoordiger en kiezer. Die
staat zorgt voor tal van belangrijke goederen, voor veiligheid, open-

baar vervoer, onderwijs. Al deze praktijken en organisaties samen

kunnen we de publieke sfeer noemen.

De politiek (ik gebruik dit begrip heel ruim) houdt zich bezig met
de organisatie van de publieke sfeer.l1 Hoe krijgen we een rechwaar-

dig en betaalbaar stelsel van sociale zekerheid? Hoe moet het onder-
wijs worden georganiseerd en gefinancierd? Hoe behoort een burge-

meester om te gaan met culturele en religieuze minderheidsgroepen

in de stad? Op welke wijze dient een burger gestalte te geven aan zrjn
medeverantwoordelijkheid voor de samenleving?

De politiek kun je op heel veel manieren analyseren. Je kunt de

nadruk leggen op de machtsverhoudingen en strategische spelletjes,

of op de staatsrechtelijke en institutionele vormgeving van de publie-
ke sfeer. Je kunt ook kijken naar hoe (in)efficiënt de politiek functio-
neert en naar hoe calculerende burgers politieke besluiworming pro-
beren te beTnvloeden. Elk van die benaderingen is op zich zinvol en

kan inzichten opleveren over hoe we de samenleving en de politiek
beter kunnen laten functioneren. Ik richt me hier op de normatieve
kant van de politiek.'W'at zijn de normen en waarden die richtingge-
vend moeten zijn voor de staatsinrichdng, voor de wetgeving en het
overheidsbeleid? Of meer concreet: hoe dienen politieke organen en

ambtsdragers om te gaan met de problemen van de multireligieuze
samenleving? Met dit soort vragen komen we op het gebied van de

normatieve politieke theorie.

GODSDIENST, DE STEUNPIIA,AR VAN DE MORAAL? 25

Een normatieve politieke theorie kunnen we omschrijven als een

geheel van normatieve uitgangspunten en de concrete uitwerkingen

daarvan die voor de politieke en juridische instituties richtinggevend

moeten zyn. Dat omvat dus zowel heel algemene waarden als demo-

cratie en mensenrechten als ook concrete stellingnamen over uiteen-
lopende kwesties als het ziektekostenstelsel, terrorismebestrijding en

de subsidiering van het bijzonder onderwijs. In het verlengde daar-

van kunnen we politieke filosofie omschrijven als de systematische

reflectie daarop.
De inhoudelijke normen van de politieke theorie zijn grotendeels

hetzelfde als die van de moraal, maar ook in sommige opzichten

anders. Zo mageen gewone burger andere mensen niet van hun vrij-
heid beroven en opsluiten, maar mag de staat dat soms wel. Mensen

mogen elkaar niet doodschieten, maar een politieagent mag dat in
bepaalde omstandigheden wel. Niet alleen mogen overheidsfunctio-

narissen dingen wel die gewone burgers niet mogen, het omgekeer-

de komt ook voor. In mijn persoonlijk leven mag ik natuurlijk
cadeautjes aannemen in ruil voor een vriendendienst, maar als een

burgemeester dit doet, is het al gauw corruptie. Een burger heeft het

recht om huwelijken tussen tvvee mannen moreel af te keuren, maar

een ambtenaar van de burgerlijke stand kan niet zonder meer weige-

ren om dergelijke huwelijken te sluiten.

Tirssen de verplichtingen die volgen uit een politieke theorie en

iemands persoonlijke moraal kunnen dus spanningen bestaan. Een

vader heeft een morele verantwoordelijkheid tegenover zijn dochter

om haar te helpen bij het vinden van €en huis, maar als hij toevallig

ambtenaar bij de gemeentelijke dienst huisvesting is, mag hij zijn
functie daarvoor niet gebruiken. En misschien is een burgemeester

overtuigd pacifist, maar hij moet toch de verantwoordelijkheid wil-
len dragen voor inzet van de Mp. Die spanningen zijn onvermijdelijk,
omdat mensen nu eenmaal verschillende rollen hebben in het leven'

Elke rol brengt bepaalde morele verantwoordelijkheden met zich

mee.

Iemands moraal is verbonden met zijn levensbeschouwing, zo heb

ik eerder geschreven. Dit is niet anders voor een politieke theorie die

iemand aanhangt. Politieke stellingnamen over gelijkheid van man

en vrouw of over de inzet van het leger in Irak zijn geen losstaande

ideeën, maar hangen samen met achterliggende levensbeschouwelij-



-
26 VERKENNING

ke overtuigingen. 'Sí'ie het ongeboren leven vanaf de conceptie als

volledig beschermwaardígzíet, zal in het publieke debat niet ineens

iets anders verdedigen.
De gedachte dat een politieke theorie, als geheel van politieke nor-

men, waarden en concrete stellingnamen, volledig los zou kunnen
staan van levensovertuigingen en dus ook van godsdienst, is daarom
absurd. Maar weer moeten bij deze algemene stellingname twee

kanttekeningen worden gemaakt.
De eerste is dat een levensbeschouwelijke overtuiging niet de

grondslag hoeft te zijn voor een politieke stellingname. Dat er een

verband is tussen tvvee opvattingen, betekent niet dat de ene de

grondslag dient te zijn voor de andere. Hiervoor gelden dezelfcle
overwegingen als ik eerder voor moraal noemde, dat dit verband op
tal van manieren kan worden ingevuld en heel los en heel strak kan
zijn.

In het geval van de politiek komt daar nog een overweging bij.
Iemand kan voor zichzelf bepaalde morele en levensbeschouwelijke
overtuigingen hebben, maar kan er bewust voor kiezen die niet als

algemeen uitgangspunt voor de politiek te hanreren. Dat iemand
kiest voor een monogaam huwelijk met een partner van het andere
geslacht of afziet van het drinken van alcohol, betekent nog niet dat
deze overtuiging volgens hem ook in de wet moet worden vastgelegd.
Politiek in een pluralistische samenleving is immers ook gebonden
aan eisen van rechtsstaat en democratie. Daar horen ook vrijheids-
rechten bij zoals het recht om al dan niet te rrouwen mer een parr-
ner naar keuze. Daarom ztln er vaak goede redenen om dit soort per-
soonlijke morele opvattingen niet in het recht om te zetten . Zo kun-
nen de eisen van een democratische rechtsstaat goede gronden zijn
om ondanks overwegende persoonlijke bezwaren tegen abortus en

euthanasie toch in t€ stemmen met een legalisering van beide. Het
omgekeerde kan overigens ook het geval zijn. Sommige juristen heb-
ben geen morele bezwaren tegen het verstrekken van een zelfmoord-
pil (de 'pil van Drion') aan hoogbejaarden die levensmoe zijn, maar
vinden het in het kader van de rechtsstaat onverantwoord om deze

pil juridisch mogelijk te maken.
Een tweede kanttekening is dat die levensbeschouwelijke achter-

grond voor heel veel normen niet echt relevanr is. Een politieke theo-
rie als geheel is weliswaar niet levensbeschouwelijk neutraal, maar

GODSDIENST, DE STEUNPII"{AR VAN DE MORAAL? 27

bepaalde concrete normen en waarden kunnen dat wel zijn. Niet alle

politieke keuzen zijn zo sterk levensbeschouwelijk geladen als die

rond euthanasie of het huwelijk. In sommige gevallen is dat omdat
ze gebaseerd kunnen worden op een overlappende consensus: binnen
alle levensovertuigingen zijn bepaalde gedragingen verwerpelijk.
Vaak kunnen normen en waarden voor de politieke sfeer ook los van

levensovertuigingen worden beargumenteerd. Dit geldt bijvoorbeeld

voor de waarden van de democratische rechtsstaat, inclusief de men-

senrechten.
Maar dit alles neemt niet weg dat er botsingen kunnen zijn tussen

een bepaalde politieke theorie zoals die tot uitdrukking komt in wet-

geving en overheidsbeleid, en de persoonlijke levensovertuiging van

sommige burgers. In sommige opzichten stuiten persoonlijke more-

le en levensbeschouwelijke overtuigingen op de wet of de politieke
cultuur. Dat was bijvoorbeeld het geval toen Nederland nog een

dienstplicht kende en sommige burgers overwegende bezwaren had-

den tegen het gebruik van geweld. Anderen zien het als hun religieu-

ze plicht om hun haren met een hoofddoek of een tulband te bedek-

ken, terwijl er voor hun functie een bepaalde ambtskleding is voor-

geschreven, zoals bij rechters het geval is. Sommige bevolkingsgroe-

pen menen dat het woord van God of van Allah uitgangspunt dient

teztjn voor de politiek en het recht, terwijl een ander deel van de

bevolking dat niet vindt (of een andere opvatting heeft over wat uit
dat woord volgt).

Dit type conflicten is niet alleen in Nederland, maar overal in de

wereld bron van maatschappelijke spanningen. Specifiek voor

Nederland en een aantal andere landen is dat we dit debat voeren

binnen het kader van de democratische rechtsstaat en op basis daar-

van tot een oplossing proberen te komen.
Het confronteert zowel de burgers als de overheid met ingrijpen-

de vragen. Voor de burgers is de vraag hoe zij omgaan met conflic-
ten en spanningen tussen hun eigen levensovertuiging en de in wet-

geving en beleid neergelegde politieke normen en waarden. Sommi-

ge immigranten worstelen hiermee: zln zlj bereid om hun godsdien-

stige overtuiging te herzien in het licht van de Nederlandse kleding-

voorschriften voor rechters ofhet verbod op vrouwenbesnijdenis en

eerwraak? Kunnen zij hun levensovertuiging kritisch herzien en aan-

passen, of is het uiteindelijk voor hen, net als eeuwen terug voor



28 VERKENNING

Luther, een kwestie van 'Hier sta ik, ik kan niet anders'? Te gemak-

kelijk lijkt in het huidige klimaat als vanzelfsprekend te worden aan-

genomen dat alleen de eerste mogelijkheid acceptabel is.12 Daarmee

vergeten we dat de Nederlandse staat nu juist zijn oorsprong vindt in
de gedachte dat men soms op religieuze gronden het eigen geweten

hoger mag en moet stellen dan het overheidsgezag. Het \Øilhelmus
eindigt immers niet voor niets met de woorden:

Voo¡ God wil ik belijden

en zijne grote macht,

dat ik te genen tijden

den koning heb veracht,

dan dat ik God den Here,

de hoogste Majesteit,

heb moeten obediëren

in der gerechtigheid.

Voor de overheid roepen deze conflicten een andere vraag op: in hoe-

verre kan men rekening houden met de levensovertuiging van de

burgers? \Øat is voor een democratische overheid wezenlijk en niet-
onderhandelbaar en wat niet? Gelijkheid van man en vrouw is een

wezenlijk ideaal, maar betekent dat in concreto ook dat men hoofd-
doekjes moet verbieden? Moet er ruimte zijn voor aparte zwemlessen

voor meisjes, wanneer sommige bevolkingsgroepen overwegende

religieuze bezwaren hebben tegen gemengde zwemlessen? De vraag

aan politiek en recht is hoe men om wil gaan met botsende opvattin-
gen van levensbeschouwelijke en morele aard. Laat men ruimte voor
erkenning van gewetensbezwaren tegen de militaire dienst? Maakt
men het mogelijk dat vrouwen met een hoofddoek griffier worden?

Sterker nog: biedt men misschien positieve ondersteuning aan gods-

dienstige groepen, bijvoorbeeld door geestelijke raadslieden in het

leger ofin ziekenhuizen te ondersteunen?

Dit zijn de dilemmat die vooral in deel III centraal zullen staan.

In dit hoofclstuk ging het om een eerste begripsmatige verkenning.
\Vat is moraal, politiek en levensbeschouwing en hoe kunnen die

drie zich tot elkaar verhouden? Daaruit zrln in ieder geval twee extre-

men naar voren gekomen die onhoudbaar zijn. De eerste is dat er

altijd een directe lijn moet zijnvan levensbeschouwing naar moraal

GODSDIENST, DE STEUNPIIAAR VAN DE MORAAT? 29

en politiek, zodat de levensbeschouwing onverkort de grondslag is
voor wetgeving: de sharia of de bijbel als grondslag voor het recht.
Of zoals de scp het formuleert: de overheid is dienaresse Gods. Dat
is één manier om het verband te construeren, maar zeker niet de enig
mogelijke. De gedachte dat erkenning van de rol van godsdienst
door de staat meteen moet inhouden dat de opvattingen van orrho-
doxe moslims of christenen in wetgeving worden vastgelegd, is dus
een overdreven schrikbeeld dat onnodig angstgevoelens oproepr.
Maar even absurd is de gedachte dat we godsdienst geheel uit de

politieke sfeer kunnen uitbannen. Het kan niet, wanr levensbeschou-

wing en politiek staan niet helemaal los van elkaar.

Daarmee is het speelveld een klein beetje ingeperkt, maar er ztln
nog veel manieren over om dat verder in te vullen. Er zijn tal van
spanningen, juist omdat levensbeschouwing, moraal en politiek niet
een monolithisch geheel zijn. Dat is al zo in theorie, maar in de prak-
tijk krijgen de spanningen pas echt een gezichl Daarom wil ik eerst

nagaan hoe het komt dat morele problemen momenteel zo sterk de

voorpaginat van de kranten bepalen. \Øaarom zijn normen en waar-
den zo'n hype?



-.-

2. Een snel veranderende samenleving

Morele crisis?

Rond het debat over normen en waarden hangt een sfeer van crisis

en ondergang. Onze decadente samenleving bevindt zich in een ern-

stige morele crisis, aldus Paul Cliteur.l Veel schrijvers hebben het

over normvervaging, verval van normen en waarden, morele verloe-

dering. Tweederde van de bevolking vindt dat de opvattingen over

gedrag en zeden steeds meer achteruitgaan.2

Nu zijn dergelijke geluiden van alle tijden.3 Direct na de Tweede
'll'ereldoorlog was er de zorg om de losgeslagen jeugd, in de jaren

zestig waren het de hippies en de nozems. Rond 1980 kwam Van Agt
met zijn pleidooi voor een ethisch reveil. Dit soort voorbeelden van

morele verontrusting komen in elke generatie voor. \Øanneer we ver-

der teruggaan in de qd ztln ook in de jaren twintig en dertig van de

vorige eeuw en rond 1900 vergelijkbare gevoelens van morele crisis

te vinden.
De'Sl'etenschappelijke Raad voor het Regeringsbeleid heeft naar

aanleiding van de recente discussie een mooi en gedegen rapport

geschreven. Hieruit blijkt duidelijk (zoals dat ook al uit veel eerdere

studies bekend was) dat het onzin is om in termen van normverval

te spreken. Voor een algemene morele achteruitgang is geen empi-

risch bewijs. Integendeel, de steun voor de kernwaarden van demo-
cratie en rechtsstaat is groot en lijkt zelß licht toe te nemen. Ook de

deelname aan vrijwilligerswerk is onverminderd hoog. En er is een

hoge mate van overeenstemming over gedragsnormen.

Toch moeten we het gevoel van morele crisis, dat blijkbaar vrij
breed leeft, serieus nemen. ln zrln rapport biedt de \7RR een aantal

verklaringen, waarvan ik er hier twee noem. Ten eerste blijkt dat

naarmate mensen ouder worden ze negatiever oordelen over de ont-
wikkeling van normen en waarden en over veiligheid.a Dat betekent

dat als mensen ouder worde n ze de neiging hebben om morele ver-

anderingen negatiever te beoordelen - ook wanneer de morele ont-

EEN SNEL VERANDER-ENDE SAMENLEVING 3r

wikkeling feitelijk niet negatief is. Bovendien zijn we sinds de jaren

zestig allemaal gemiddeld pessimistischer geworden. Niet de werke-
lijkheid, maar de individuele psychologie is dus verantwoordelijk
voor de gedachte van moreel verval. Moreel verval 'is only in the eye

of the beholder'.
Een tweede verklaring is dat we moreel gevoeliger en zekerder over

onze opvattingen zijn geworden sinds de jaren zestig. \Øe accepteren

veel minder wat het lot ons brengt. En we accepteren ook veel min-
der dat anderen fouten maken waar wij schade van ondervinden.
Aldus ook de filosoof Gabriël van den Brink:

Er is wel degelijk een werkelijke toename van criminaliteit, maar tegelij-

kerdjd werden we de afgelopen dertig jaar gevoeliger voor lichtere vor-
men van overlast. Juist doordat er in het sociale verkeer meer aandacht is

gekomen voor respect en gelijkwaardigheid, stijgt de kans dat iemand

zich verkeerd bejegend voelt. De omgang met vrouwen en andere 'min-

derheden wijst op hetzelfde: bepaalde gedragingen die vroeger vrij nor-
maal waren, worden vandaag de dag als kwetsend opgevat. Anders

gezegd: de onvrede neemt toe, omdat we hogere normen 
"rnl.gg.n.5

Deze analyse wordt bevestigd door de recente studie Kiezen uoor de

þudde,6 Daarin wordt op basis van empirische studies gesteld dat we
in Nededand juist uniformer en zekerder zijn geworden in onze

morele opvattingen. Na de verwarring en onzekerheid van de jaren

zestig en zeventig is een nieuwe consensus gegroeid. Het gevolg van
die nieuwe zekerheid is ook dat we minder verdraagzaam zíjn ten
opzichte van mensen met afwijkende opvattingen.

Op een aantal punten is er inderdaad sprake van morele vooruit-
gang in onze opvattingen. Misschien niet altijd in ons gedrag, maar
wel in onze opvattingen. De positie van vrouwen is natuurlijk nog
steeds niet gelijkwaardig aan die van mannen in onze samenleving,
maar is in de afgelopen honderd jaar wel geweldig verbeterd. Vijftig
jaar geleden werden vrouwen door hun huwelijk nog juridisch han-
delingsonbekwaam. Iets soortgelijks geldt ook ten aanzien van onze

houding ten opzichte van homoseksualiteit. Ook daar bestaan nog
steeds wel vooroordelen en discriminatie, maar veel minder dan
vroeger. Of om nog twee voorbeelden te noemen: onze omgang met
dieren en de internationale mensenrechten. Rond beicle thema's zijn



32 VERKENNING

verschuivingen in onze opvattingen en onze praktijk, ook vaak juri-

disch. De toegenomen bescherming van proeftlieren en dieren in de

bio-industrie gaat velen misschien nog niet ver genoeg' maar is

natuurlijk wel een geweldige vooruitgang.

Mede dankzij de televisie zijn we ook gevoeliger geworden voor

mensenrechtenschendingen elders in de wereld' Ve zijn niet altijd

meer bereid om ons daarbij passief neer te leggen. Dictatoren als

Pinochet, Milosevic, Saddam Hoessein * ze kunnen niet meer vrijuit
gaan en lopen het risico om voor de rechter te komen. Onze opvat-

ii.tg..t verschuiven dus, ook al houdt de praktijk daar niet altijd gelij-

ke tred mee. Dat betekent dat we ons nu druk maken over zaken

waar mensen vijftig jaar geleden zich niet of nauwelijks aan stoorden.

Dergelijke factoren spelen zeker een rol bij de negatieve lading van

het debat over normen en waarden. \We 'pikken veel minder van

elkaar en van de overheid. Het is goed dat altijd in ons achterhoofd

te houden. Maar dat is natuurlijk maar een deel van het verhaal. Er

zijn wel degelijk ook reële morele en maatschappelijke problemen.

Bepaalde vormen van normoYerschrijdend gedrag zijn toegenomen

in de afgelopen decenni a, zoals vormen van geweldscriminaliteit,

sommige verkeersovertredingen en onfatsoenlijk gedrag' Daarnaast

zyn er diverse andere problemen met een sterk ethisch karakter, bij-

voorbeeld als gevolg van de introductie van gentechnologie en infor-

matietechnologie. De vraag is dan of er bepaalde algemene oorzaken

zyn die bij deze veranderingen een rol spelen.

Om daarop een antwoord te geven, wil ik in dit hoofdstuk een

aantal veranderingen in de samenleving schetsen. Daarna kunnen we

in de volgende hoofdstukken nagaan, wat dit betekent voor de

omgang met morele vragen en voor de rol van de kerken en de staat

daarbij.

Indiuidualisering

Een groep Tilburgse sociologen, Peter Ester, Loek Halman en Ruud

de Moor, heeft in samenwerking met wetenschappers in andere lan-

den jarenlang onderzoek gedaan naar waardenoriëntaties in Europa./

De conclusies van hun studie komen grotendeels overeen met die

van het tien jaar later gepubliceerde \vv'RR-rapPort. Uit hun onder-

EEN SNEL VERANDERENDE SAMENLEVING ))

zoek in 1994 blijkt helemaal geen wijdverbreid proces van

normvervaging. Ook de veranderingen in waardenoriëntaties blijken
niet zo groot als verwacht. Dit speelt op allerlei terreinen. Zo blykt,
in tegenstelling tot veelgehoorde klaagzangen, de belangstelling voor

politiek en de feitelijke politieke participatie toegenomen - alleen uit
die participatie zich niet in traditionele partijpolitiek maar in bij-
voorbeeld deelname aan actiegroepen. En zo worden de idealen rond

huwelijk en gezin wel anders - meer individualistisch - ingevuld,

maar aan een goed gezinsleven wordt onverminderd grote waarde

gehecht.
Voor algemene uitspraken over een postmoderne, versplinterde

samenleving of een calculerende burger met een consumpdef inge-

steld ethos vinden de auteurs geen steun in hun onderzoek van de

werkelijkheid. Ester, Halman en De Moor zien echter wel één

wezenlijke verschuiving, die van een individualisering van waardeno-

riëntaties. Hun boek heet niet voor niets The Indiuiduølizing Society.

Volgens hen is er een tendens van individualisering constateerbaar,

niet alleen binnen Nederland, maar binnen heel \Øest-Europa.8

Individualisering is een modewoord, waaraan zeer verschillende

invullingen worden g€geven. Het roept ook uiteenlopende waarde-

ringen op. Sommigen juichen het toe, omdat het de emancipatie van

het individu inhoudt. Voor anderen is het juist een van de voor-

naamste oorzaken voor de desintegratie van onze samenleving. En

recent werd door de schrijvers van het boek Kiezen uoor de þudde

betoogd dat individualisering een mythe is.e Dit maakt het nodig

om eerst tot een heldere omschrijving te komen.

De Utrechtse ethicus Robert Heeger onderscheidt twee aspecten

aan individualisering van moraal.10 Individualisering kan allereerst

slaan op de grondslagvan morele opvattingen, die steeds meer (ge-

acht worden te) berusten op een persoonlijke keuze. Minder dan

vroeger zijn sterke instituties als kerken, scholen, gezin, traditie en

overheid bepalend voor de morele overtuigingen van individuen.

Maar individualisering kan ook slaan op de inhoud van morele

opvattingen. Meer dan vroeger is de waarde van het individu en z1n

vrijheid en geluk de kern van de moraal en de persoonlijke verant-

woordelijkheid van het individu het uitgangspunt. De opkomst van

mensenrechten als een steeds meer internationaal aanvaarde verza'

meling van minimaal te respecteren normen is hiervan een uitdruk-



34

king. De toegenomen tolerantie voor van het traditionele huwelijk
afwijkende levensstijlen is een ander voorbeeld van deze individuali-
sering.

Volgens de Tilburgse onderzoekers zijn beide vormen van indivi-
dualisering empirisch vast te stellen. Maar het boek Kiezen uoor de

kudde plaatst hierbij vraagtekens. De gedachte dat burgers allemaal

geheel zelßtandig hun opvattingen ontwikkelen, los van groepen en

instituties, blijkt niet op te gaan. Mensen vertonen kuddegedrag.

Ook al denken ze dat. ze zelf l<tezen, in de praktijk blijkt dat ze toch
precies hetzelfcle kiezen als hun buurman of als andere leden van de

groepen waartoe ze behoren. '\?'eliswaar hebben de zware gemeen-
schappen als kerk en gezin minder invloed op die keuzen gekregen,

maar daarvoor in de plaats zijn andere, lichtere gemeenschappen

gekomen. En het lijkt erop dat Nederlanders in de laatste jaren uni-
former ztln gaan denken en daardoor juist weer minder tolerant zijn
geworden ten opzichte van mensen met een afwijkende levensstijl,
zoals vrouwen met een hoofcldoekje.

Ondanks deze terechte nuancering blijft er mijns inziens. sprake

van individualisering in beide genoemde betekenissen.ll Terwijl
vroeger de morele opvattingen van mensen bepaald werden door de

zuil en klasse waartoe men behoorde, is er nu de mogelijkheid van
een vrijere keuze. Dat mensen in de praktijk dan vervolgens allemaal
hetzelftle kiezen, doet daar niet aan af. Dat ze zich daarbij in lichte-
re gemeenschappen van gelijkgestemden organiseren, evenmin. Een
gegeven blijft dat mensen het gevoel hebben dat zij geheel zelßtan-
dig hun morele opvattingen ontwikkelen en dat dat ook een gewel-
dige verworvenheid is. En bovendien is onmiskenbaar dat ze in de

inhoud van hun moraal het individu en zijn autonomie veel centra-
ler stellen dan vijftig jaar geleden. Beide vormen van individualise-
ring blijken alleen niet zo extreem doorgeslagen te zijn, als vaak
(vooral door conservatieve critici van de jaren zestig) wordt gesteld.

Beide vormen van individualisering hebben positieve en negatieve

kanten. Mijn stelling is dat bij beide de positieve kanten overheersen.

Kritieken op individualisering ztln vaakeenzijdig: men bekritiseert
alleen de schaduwzijden, maar negeert de positieve kanten. Sommige
politici en columnisten betreuren de vermeende uitwassen van het
individualisme, zoals het gebrek aan gemeenschapszin, en pleiten
voor een herwaardering van de zingevende sociale verbanden. Zij

EEN SNEL VERANDERENDE SAMENLEVING 35

vergeten daarbij vaak dat die sterkere sociale samenhang van de jaren

vijftig voor velen zeer onderdrukkend was. Mensen met een afwij-
kende levenswijze hadden het in de kleinschalige dorpssamenleving

van vroeger bepaald niet gemakkelijk. De grotere keuzevrijheid van

de moderne burgers heeft ongetwijfeld nadelige gevolgen op sommi-

ge terreinen, maar is die vrijheid niet tegelijk een grote verworven-

heid van onze moderne cultuur, die juist ook heel veel mogelijkhe-

den biedt voor individuen en voor de samenleving als geheel?

De discussie moet dan ook niet zozeer gaan over de vraag of we

voor of tegen individualisering ziin. De vraag is hoe we er adequaat

op kunnen inspelen en bijvoorbeeld de negatieve kanten kunnen

tegengaan zonder de verworvenheden te verliezen.

Secularisering

Een tweede belangrijke ontwikkeling is de secularisering. De maat-

schappelijke rol van de kerken is de afgelopen decennia in Nederland
(en elders in Europa) sterk veranderd. Veel mensen verlieten de ker-

ken. De maatschappelijke en politieke invloed van de kerken werd

geringer. Christelijke maatschappelijke organisaties kregen minder

macht en hun identiteit verwaterde.

Vanuit kerkelijke hoek wordt deze secularisering doorgaans

betreurd. Zo Haagde kardinaal Simonis dat katholieken te weinig

gehoorzamen.12 Het pauselijke document Ecclesia in Europa spreekt

zelfs over een'sfeer die vergiftigd is door secularisme'.13 Ik deel die

klaagzangen niet. Secularisering heeft veel positieve kanten, voor de

staat, voor de samenleving, maar ook voor de kerken. \Øe hoeven

secularisering niet slechts te zien als een proces waarbij alles 'minder'

wordt. In een geseculariseerde samenlevingziin er ook nieuwe moge-

lijkheden voor de kerken, maar die vereisen in verschillende opzich-

ten een nieuwe aanpak.

Secularisering is een proces in de samenleving, maar heeft ook

gevolgen voor de staat. In algemene zin houdt het in dat kerken en

godsdienst minder invloed ftrijgen op het maatschappelijk leven en

op de normen en waarden van de burgers. Voor de kerken is het

natuurlijk geen gunstige ontwikkeling dat steeds minder mensen

kerkelijk actief zijn. Maar je kunt het ook anders zien. Het behoren

\T,RKENNING



36 \T,RKENNING

rot een kerk is niet meer een sociale vanzelfsprekendheid; toetreding
rond je achttiende (of voor katholieken zelß nog eerder) is niet meer

een automatisme. Mensen moeten bewust kiezen voor een lidmaat-
schap en kunnen dat tegenwoordig ook in alle vrijheid doen. Deze

vrijheid is een grote verworvenheid van de secularisering. Ook de

verminderde greep op organisaties die publieke voorzieningen ver-

zoÍgen, zoals onderwijs en gezondheidszorg, hoeven we niet negadef
te beoordelen. Het is in een pluralistische samenleving ongewenst

dat een bepaalde groep een te sterke greep heeft op zulke voorzienin-
gen. In de verzuilde Nederlandse samenleving was dat zeker lokaal

maar al te vaak het geval.

Een uiwloeisel van die secularisering is dat kerken en godsdienst

ook minder invloed hebben op het overheidsbeleid en het recht. Dit
is vanuit een democratisch perspectief zonder meer positief. De over-

heid dient los te staan van de kerkelijke macht; in een pluralistische
samenleving past geen staatskeuze voor bepaalde geloofsovertuigin-
gen. Het recht moet neutraal zijn ten opzichte van geloofsovertuigin-
gen. Ook daarom is het een goede ontwikkeling dat ons huwelijks-
recht niet langer gebaseerd is op traditionele christelijke overtuigin-
gen als de ondergeschiktheid van de vrouw of de veroordeling van

homoseksualiteit. Het is principieel onjuiit dat de wetgever zich
baseert op een bepaalde geloofsovertuiging (of op normen die nauw
samenhangen met die geloofsovertuiging).

Met humanistische denkers als August Hans den Boef en Paul

Cliteur pleit ik daarom voor een consequente secularisatie van de

staat.l4 In de nieuwe Europese grondwet past, anders dan het
Vaticaan en Balkenende wilden, geen verwijzing naar christelijke uit-
gangspunten. 1 5 Dat coa-fractievoorzitter Maxime Verhagen in 2002
de terugkeer van de bede in de troonrede verdedigde door te verwij-
zen naaf het belang van normen en waarden was ronduit bescha-

mend. Het was beledigend voor niet-christelijke burgers (alsof zij

geen besef yan normen en waarden kenden), maar het was ook
schadelijk voor de overheid die door een associatie met een specifie-

ke godsdienst juist aan gezag verliest bij degenen die daar geen aan-

hanger van zijn.
Een lossere band tussen kerk en staat is - het klinkt misschien

vreemd - ook gunstig voor de kerken. Een duik in de geschiedenis

kan dit verhelderen. In 1928 publiceerde de remonstrantse theoloog

EEN SNEL VERANDERENDE SAMENLEVING 37

G.J. Heering De zondeual uan het Christendom, een invloedrijk boek

dat in veel talen werd vertaald.16 Met de titel verwees hij naar de vier-

de eeuw na Christus toen het christendom eerst onder Constantijn de

Grote officieel werd erkend en later zelfs staatsgodsdienst werd. In
korte tijd veranderde de uiterst kritische houding tegenover de staat

en vooral tegenover geweld in een nauwe band met de staat en een

rechwaardiging van de oorlog. Sindsdien waren kerk en staat nauw

verbonden. Oorlog werd voor christenen een gangbaar middel van

politiek waartoe met regelmaat werd overgegaan - ook met een be-

roep op christelijke waarden. En ook op tal van andere terreinen legi-

timeerden kerken en christelijke organisaties te vaak een verwerpelijk

overheidsoptreden. In veel regio's in Nederland is de geschiedenis nog

vers van een overmachtige katholieke kerk die te nauw verbonden was

met de lokale politiek, of van het weinig tolerante optreden van de

protestantse partijen. Daarmee raakten de kerken verwijderd van hun

eigenlijke opdracht en verloren ze aan geloofwaardigheid.

De kerken kunnen niet terug naar de periode van voor deze'zon-

deval' en dat moeten ze ook niet willen. Maar Heerings boek is een

nog steeds actuele waarschuwing voor de ontaarding van het chris-

tendom zodra het zich verbindt met staatsmacht. De thans optreden-

de ontkoppeling geeft de kerken en het christendom een nieuwe

kans. Ze kunnen aan geloofrvaardigheid winnen naarmate ze minder

verbonden zrln aan macht en machtsmisbruik. Misschien - in ant-

woord ook op kardinaal Simonis - zijn mensen meer bereid om te
luisteren naar de kerken, naarmate die minder de pretentie hebben

dat ze gehoorzaamd moeten worden.
Dit is een veel te korte schets van hoe we tegen secularisering kun-

nen aankijken. In volgende hoofdstukken zal ik er nog uitgebreider

op ingaan. Maar in ieder geval hoop ik al wel aannemelijk te hebben

gemaakt dat secularisering, net als individualisering, in grote lijnen

als een gunstige onmikkeling kan worden gezien, voor de samenle-

ving en de staat, maar ook voor de kerken.

P lura lism e e n onoa erzi c lt te lij k h e i d

Nauw verbonden met individualisering en secularisering is het ver-

schijnsel van het toenemend pluralisme. In de afgelopen decennia is



38 VERKENNING

de rol van traditionele verbanden als gezin, kerk en buurt sterk ver-
minderd. Door de ontzuiling raakten mensen minder srerk veran-
kerd in de eigen zuil met al de daaraan gekoppelde organisaties en
sociale verbanden. Ook het veel complexer worden van de samenle-
ving speelt hierbij een belangrijke rol - denk bijvoorbeeld aan de
sterk toegenomen mobiliteit, nationaal en internationaal, en aan de
invloed van de moderne technologie zoals de informatica. Mensen
hebben steeds meer een veelheid aan sociale rollen en sociale nerwer-
ken, waartussen weinig onderling verband bestaat. Kwam men in de
kleinschalige en verzuilde samenleving van vroeger steeds dezelfcle
mensen tegen in het werk, de kerk, de sporwereniging, de school en
de politieke partij, tegenwoordig is er tussen die verschillende con-
texten veel minder overlap. Elk van die contexten kent weer andere
ethische codes en sociale verwachtingen.lT

Het resultaat is ook in dit opzicht iets wat men als individualise-
ring zou kunnen betitelen, alleen dan niet van waardenoriënraries,
maar van de samenleving. Het individu is veel minder sterk ingebed
in raditionele sociale verbanden en ook minder bepaald door vaste
sociale contexten, en is in dit opzicht dus centraler komen te staan.
Niet alleen in moreel opzicht, maar ook in sociaal opzicht is de rol
van het individu groter geworden. Een vrouw kan nu kiezen of ze na
haar huwelijk thuis blijft om voor de kinderen re zorgen, terwijl dit
vroeger nauwelijks een keuze was. De armsre groepen moesten wel
blijven werken omdat ze de inkomsten nodig hadden, terwijl voor
andere groepen de sociale en juridische normen juist betaald werk
voor de gehuwde vrouw afkeurden of zelfs onmogelijk maakten.

De samenleving is hierdoor op het eerste gezicht pluralistischer en
vooral onoverzichtelijker geworden. In de tijd van de verzuiling was
het pluralisme nog overzichtelijk, omdat het beperkt bleef tot een

klein aantal zuilen. Nu zijn er veel meer groepen en overlappen die
elkaar.18 Een burger is gereformeerd en vrouw, PvdA-sremmer en lid
van de hockeyclub, advocaat en lid van de dierenbescherming. Op
internet heeft zij misschien zelß soms een roraal andere virtuele iden-
titeit. In zo'n persoon komen tal van groepsidentiteiten samen. Bij
iedere burger is dat weer een andere mix. \Øe kunnen dit een post-
moderne identiteit noemen - een inrern pluralistische en steeds wis-
selende persoonlijke identiteit die is samengesteld uit veel verschil-
lende deelidentiteiren.

EEN SNEL VEMNDERENDE SAMENLEVING 39

Dit is het gangbare verhaal van de postmoderne, gefragmenteerde

identiteit. Maar daar moeten wel enkele kanttekeningen bij geplaatst

worden. Vooral dankzij het al vaker genoemde boek Kiezen uoor de

þuddeis het inzicht doorgedrongen dat die fragmentering en dat plu-
ralisme misschien sterker in onze beleving bestaan dan in de werke-

lijkheid. Misschien hebben burgers een grotere keuzevrijheid gekre-

gen, maar ze blijken wel heel uniform allemaal hetzelftle te kiezen.

En in plaats van de sterke zuilen en verbanden van vroeger zyn er

lichtere gemeenschappen gekomen.

De analyse van Kiezen uoor de þudde is overigens niet direct in
tegenspraak met de analyse van de r¡ønn. Beide analyses erkennen dat

er een grotere variëteit aan vaak lichte, sociale verbanden is gegroeid.

De \x¡RR benadrukt hiervan vooral de problematische kanten, terwijl
de uitkomst van Kiezen uoor de þuddeis dat de burgers met deze frag-

mentatie en lichtere gemeenschappen blijkbaar redelijk overweg

kunnen. Na een periode van verwarring worden ze weer zekerder van

hun morele opvattingen en bovendien gaan ze daarover ook steeds

uniformer denken.
Het is misschien wat speculatief om hier verdergaande conclusies

aan te verbinden. Maar het algemene beeld is toch helder. Burgers

hebben een grotere individuele verantwoordelijkheid gekregen en

hebben daarbij minder houvast aan traditionele verbanden van vroe-

ger. Na een periode van verwarring en experimenten lijkt er weer

sprake van een zekere stabilisatie. Mensen hebben zich vrijwillig aan-

gesloten bij nieuwe gemeenschappen, lichter van karakter, en vinden

daar de steun die ze vroeger in de sterkere verbanden vonden. En ze

hebben ook een manier gevonden om tegenover de verwarrende wer-
kelijkheid zich staande te houden en zich nieuwe normen en waar-

den (in aansluiting op die lichtere gemeenschappen) toe te eigenen

en daarnaar te leven. Met andere woorden: veel mensen hebben zich

alweer redelijk aangepast aan de grotere vrijheid en verscheidenheid

die in eerste instantie het gevolg was van de individualisering en de

secularisering.
Ik spreek hier te algemeen over 'veel mensen' of 'de burgers'. Dat

is natuurlijk het gevolg \Manneer je je baseert op brede empirische

studies. Maar dat neemt niet weg dat individuele burgers of bepaal-

de groepen burgers het met die nieuwe vrijheid en onoverzichtelijk-
heid wel degelijk heel lastig kunnen hebben. En bovendien zyn er



-
40 VERKENNING

nog tq/ee verschijnselen die de verscheidenheid en onoverzichtelijk-
heid versterken.

Door de instroom van immigranten is er een nieuwe vorm van
pluralisme ontstaan. Er zrln culturen en godsdiensten bijgekomen
waarmee we als samenleving en als individuele burgers vaak weinig
ervaring hebben. Dat maakt het allemaal veel moeilijker om te bepa-
len hoe je met elkaar moet omgaan. Sommige joodse en islamirische
stromingen vinden dat je iemand van het andere geslacht geen hand
mag geven. Hoe reageer je daar dan op als Nederlander als je uitge-
stoken hand geweigerd wordt?

In een overzichtelijke samenleving ligt dat veel duidelijker vasr.

Maar dit nieuwe pluralisme is niet alleen een probleem tussen groe-
pen, maar ook binnen groepen en individuen. Hoe verdraagt
iemands homoseksualiteit zich met zijn islamitische achtergrondl
Opvallend is overigens dat die postmoderne identiteit die we voor
witte Nederlanders intussen vrij normaal vinden, zelden aan alloch-
tonen wordt verbonden. Aan allochtonen wordt vaak een klassieke

verzuilde identiteit toegeschreven en nog wel van de meest extreme
variant.l9 Als iemand Marokkaan is, zal hij ook wel streng islamitisch
en antidemocratisch zijn en vrouwen en homo's discrimineren. AIle
moslims worden geacht de invoering van de sharia te willen en hei-
melijk te sympathiseren met de jihad. Illustratief is de open brief van
Ayaan Hirsi Ali aan burgemeester Job Cohen, waarin ze hem verwijt
blind te zijn voor de'ware moslims'.20

De samenleving is ook in andere opzichten veel onoverzichtelijker
geworden. Van een vrij kleinschalige gesloten en vrij homogene
samenleving met een sterk agrarisch karakter zï¡n we gegroeid naar
een sterk internationaal gerichte, post-industriële en postmoderne
samenleving. Moderne technologie, inrerner, de Europese Unie en
de internationale mobiliteit van multinationale bedrijven - ze veran-
deren allemaal onze samenleving ingrijpend. In boeken over de
samenleving kan men dan ook ritsen van'ing'-woorden vinden, zoals

globalisering, informatisering, fragmentering. Dit alles maakt het
samenleven veel minder overzichtelijk. Het is daardoor veel moeilij-
ker om te bepalen wat je morele en politieke veranrwoordelijkheden
zijn in zo'n complexe onoverzichtelijke samenleving.

EEN SNEL VERANDERENDE SAMENLEVING 4r

Dynamieh

Er is nog een kenmerk van onze samenleving dat ons leven onover-

zichtelijker maakt en daardoor gevoelens van onzekerheid versterkt.

\Øe leven in een heel dynamische samenleving. overgeleverde nor-

men en waarden die we hebben gekregen van onze ouders, misschien

zelfs wel van de generarie daarvoor, ziin vaak nier meer toereikend.

onze morele opvatringen onrwikkelen zich voorrdurend, voor een

belangrijk deel omdat zich nieuwe situaties voordoen, waarmee onze

o.rd.r, nooit te maken hebben gehad. Maar soms ook los daarvan'

Al de 'ing-woorden' waar ik het hierboven over had, verwijzen

naar onrwikkelingen die vaak ingrijpende gevolgen hebben voor de

samenleving. op elk van die ontwikkelingen moeten we reageren.

ons leven en onze samenleving zijn aan een voortdurende verande-

ring onderhevig en dat vereisr dat we flexibel zrln en met steeds wis-

selende contexten en nieuwe problemen kunnen omgaan'

De generatie die net na de oorlog geboren is, heeft in haar leven

een geweldige maatschappelijke en morele ontwikkeling meege-

-""Èr. DenÈ aan de veranderde opvattingen over de gelijkheid van

man en vrouw over de aanvaarding van ongehuwd samenwonen,

seks voor het huwelijk en homoseksualiteit. Maar denk ook aan de

veranderde normen rond opvoeding en gezag, rcnddrugs. Financiële

ondersteuning van bejaarde ouders is dankzij de ¡olø zelden meer

nodig - i.ts wat in de interne familieverhoudingen belangrijke gevol-

g.r, h..ft gehad. op het gebied van medische ethiek is het paterna-

l-ir-. *r"., ã. 
".,, 

vervangen door patiëntenrechten; abortus en eutha-

nasie zijn deels gelegaliseerd. Allemaal wezenlijke veranderingen in

de samenleving, die ertoe hebben geleid dat de meeste burgers hun

morele opvattingen vaak ingrijpend hebben herzien'

De samenleving verandert snel en dat betekent dat we onze more-

le opvattingen steeds moeten veranderen. Dit legt een geweldige last

op àe brrrg.rs - ze moeten steeds maar in ontwikkeling blijven en in

I-ri.,r*. situaties moreel of politiek naar het juiste anrwoord zoeken.

vroeger leek het zo datje rond je wintigste je belangrijkste morele

opvaiting.n wel gevormd had waaraan je de rest van je leven in grote

lijnen trouw kon blijven' Daar is nu geen sprake meer van'



42 VERKENNING

Wel aeranderingen, geen uerual

Onze samenleving is onderhevig aan snelle veranderingen. Het indi-
vidu is meer cenrraal komen re staan. De kerken, het gezin en de
buurt zijn meer op de achtergrond geraakt. Het in Nederland altijd
al sterke pluralisme is van karakrer veranderd; er is tor op zekere
hoogte sprake van postmoderne fragmentatie. In plaats van de vroe-
gere gemeenschappen met een sterke onderlinge samenhang hebben
we lichtere gemeenschappen gekregen. Ontwikkelingen als globalise-
ring en informatisering en de vooruitgang in werenschap en techno-
logie maken onze samenleving onoverzichtelijk. En dit is nog maar
een kleine greep uit allerlei veranderingen die ons voor nieuwe more-
le problemen plaatsen. Het wekt dus geen verbazing dat veel mensen
een gevoel van morele ontreddering hebben.

Maar het zou onjuist zyn om de conclusie te trekken dat er spra-
ke is van verval van normen en waarden. De vnR stelt terecht dat
daarvoor geen aanleiding is en ook andere sociaal-werenschappelijke
studies trekken vergelijkbare conclusies. Op sommige punten is er
morele vooruitgang, terwijl er op andere punten eerder achteruit-
gang is. Onze opvattingen (en praktijken) rond gelijkheid van man
en vrouw rond homoseksualiteit, zijn duidelijk verbeterd. Rond the-
mat als geweld, alcoholmisbruik of fatsoensnormen in de onderlin-
ge omgang is er eerder een achteruitgang. Maar over de hele linie
genomen is er geen reden om van moreel verval te spreken. Daarom
is het ook weinig vruchtbaar om de discussie over een aanral concre-
te problemen onder de algemene noemer van normen en waarden te
voeren.21

De ontwikkelingen stellen ons wel voor een aantal ethische vragen
waar we mee moeren leren omgaan. Het verrassende is dat bij nade-
re analyse veel Nederlanders dat blijkbaar al heel redelijk kunnen. Ze
heb_ben vrij stevige morele overtuigingen en sinds de jaren zeventig
blijken die ook sreeds meer re convergeren - althans wanneer w. h.i
over de meerderheid van aurochtone Nederlanders hebben. Er is dus
een duidelijke spanning russen de realiteit waarin we ons meestal
redelijk redden en het breed levende beeld dat we in een diepe more-
le crisis zijn geraakt. Om dat gevoel van crisis te kunnen begrijpen,
moeten we eefst wat dieper ingaan op wat de genoemde kenmerken
van onze samenleving impliceren voor de ethiek.

3. Een eigenti.idse ethiek

Geen rigide normen

Een eigentijdse moraal moet inspelen op de specifieke kenmerken

van onze samenleving . Zo niet, dan is de kans groot dat zij irrelevant

wordt. Een seksuele ethiek bijvoorbeeld die zich uitsluitend richt op

seksualiteit binnen een onontbindbaar huwelijk biedt weinig hou-

vast voor een samenleving waarin seksualiteit in veel meer vormen

wordt geaccepteerd. \Øie ervan uitgaat dat morele normen alleen

maar betekenis kunnen hebben binnen een christelijke levensbe-

schouwing, miskent dat morele normen als niet-stelen vanuit heel

verschillende levensovertuigingen worden aangehangen.

De grote onoverzichtelijkheid en diversiteit van de samenleving en

de snelle ontwikkelingen die deze doormaakt, brengen met zich mee

dat een moraal bestaande uit een beperkt aantal eenvoudige, onver-

anderlijke regels niet volstaat. Natuurlijk blijven morele basisnormen

hun waarde houden, maar in veel meer gevallen dan vroeger geven

deze geen eenduidige oplossing.

\(/anneer mensen veel verschillende maatschappelijke rollen ver-

vullen, gelden voor elk van die rollen specifieke morele verantwoor-

delijkheden. De snelle ontwikkelingen in onze samenleving maken

het bovendien vaak onmogelijk om een beroep te doen op overgele-

verde morele normen. \Øanneer de medische techniek het menselijk

leven bijna eindeloos kan rekken, ontstaan nieuwe morele proble-

men rond levensbeëindiging. Klonen en computertechniek zijn

andere voorbeelden waarbij de overgeleverde basisnormen tekort-

schieten. Maar niet alleen de techniek zorgt voor veranderingen, ook

de veranderingen in onze economie en het overheidsbeleid doen dat.

Een voorbeeld is de verhouding tussen ouders en kinderen.

Studiefinanciering en aov hebben de financiële afhankelijkheidsre-

laties tussen ouders en kinderen veranderd. Een grotere behoefte aan

privacy en zelfstandigheid, en vaak ook een groter geworden afstand

tussen de woonplaatsen van ouders en kinderen zijn andere factoren



44 VERKENNING EEN EIGENTIJDSE ETHIEK 45

die de morele relaties tussen ouders en kinderen beTnvloeden. Dit
alles maakt het moeilijk om in algemene rermen over de wederzijdse
morele plichten tussen ouders en kinderen te spreken. In de loop van
een leven veranderen de omstandigheden bovendien vaak ingrij-
pend. Mensen verhuizen, hun behoefte aan zorg en ondersteuning
neemt eerst af en later weer toe. Een moraal moet met die verande-
ringen mee onrwikkelen.

Om misverstanden te vermijden: dat betekent niet dat de ethiek
zich lritiekloos aanpasr aan de veranderende omstandigheden. Dat
is nu juist het risico indien er onvoldoende expliciet wordt stilgestaan
bij de veranderingen en men deze min of meer passief over zich heen
laat komen. De kans is groot dat men dan te lang vasthoudt aan ach-
terhaalde normen, die uiteindelijk niet houdbaar blijken en dat men
dan teleurgesteld het geloof in morele uitgangspunten helemaal
kwijtraakt. Rigide dogmatisme slaat dan om in cynisme en relativis-
me. Een levende ethiek, dat wil zeggen een reflectie over moraal die
mensen echt iets te zeggen heeft, moet mee veranderen met hun situ-
atie, maar ook kritische distantie blijven houden ten opzichte van die
situatie.

Hogere eisen, minder ltouuast

Elk van de in het vorige hoofdstuk genoemde ontwikkelingen heeft
implicaties voor de manier waarop we onze moraal vormgeven en
daarover nadenken. Ze maken niet alleen dat ethiek belangrijker is

geworden, maar beinvloeden ook war voor soorr ethiek we nodig
hebben. '!l'ant 

die veranderende samenleving vraagr om een andere
manier van omgaan met morele vragen.

De individualisering is de meest ingrijpende verandering. Het legt
een grote verantwoordelijkheid bij de individuele burger. De medi-
sche ethiek bijvoorbeeld was zo'n vijftig jaar geleden heel paternalis-
tisch. Niet de patiënt besliste war goed voor hem was, maar de arts.
Vaak werd zelfs de diagnose nier eens meegedeeld tot het nier meer
te ontkennen viel. Tegenwoordig heeft de patiënt het recht om zelf
te beslissen. De arts informeert de patiënt, en die moer beslissen. En
dat over vaak heel ingrijpende beslissingen die iemand doorgaans
maar één keer in zijn leven hoeft te nemen. De zwangere vrouw moet

zelf beslissen of zy prenatale diagnostiek wil; de kankerpatiënt of hij

de behandeling wil voortzetten of niet. Dat kan een h¡¡estie van

leven of doodzrln.
Al dat soort vragen werd vroeger door anderen beslist: door de

wetgever, door de staat, of door de arts. Of er was een gedeelde chris-

telijke moraal waarop een beroep gedaan kon worden. Als individu

een antwoord vinden op dit soort vragen is vooral een probleem bij

eenmalige beslissingen waar iemand helemaal geen ervaring mee

heeft erwaar iemand hopelijk ook geen ervaring mee kan opdoen,

zoals vragen rond euthanasie. Daar kun je je nooit goed op voorbe-

reiden, l"at staan dat je het in de praktijk kunt leren. Het feit dat

mensen in hun opvattingen rond dit soort zaken steeds meer kudde-

gedrag vefronen, doet aan die opdracht tot individuele veranrwoor-

delijkheid niets af. \Øe worden in onze samenleving gedwongen tot

keuzevrijheid. ook al maken we daarin dezelfde keuzes als onze

buren, het is wel een veranrvvoordelijkheid die uiteindelijk op onze

eigen schouders rust.

De secularisering ligt in het verlengde van de individualisering'

Als een kerk heldere normen biedt over hoe te handelen bij allerlei

moeilijke situaties, of wanneer pastores z\Maarwegende adviezen

geven, heeft de gelovige houvast. Die steun (overigens zeker,niet

alleen positief te waarderen!) valt door de secularisatie weg - de bur-

g., -o., het helemaal zelf opknappen. Ook wanneer een kerk wel

heldere standpunten aandraagt, helpt dat weinig, omdat het gezag

van die kerk sterk afgenomen is. Maar het is niet alleen de inhoude-

lijke steun die kerken boden, die weggevallen is. Ook de onderlinge

sociale sreun en de inbedding van morele overtuigingen in een hel-

dere levensovertuiging boden houvast. In allerlei opzichten staan

mens€n door de secularisering er meer alleen voor.

Het sterke pluralisme en de grote onoverzichtelijkheid van de

moderne samenleving versrerken de effecten van de individualise-

ring. Daarnaasr betekenr het dat er een veel grotere variatie is aan

probl.matirche situaties. omdat elke volgende situatie weer anders

is, helpt het vaak weinig om allerlei regels te formuleren. Bovendien

houdi het pluralisme in dat we vaker worden geconfronteerd met

botsingen tussen onze normen en waarden. Die botsingen spelen

tussen groepen met verschillende opvattingen (vooral door de

opko-rt van de multiculturele samenleving), maar vaak ook binnen



46

één individu. De veranrwoordelijkheid als partner of ouder botst dan
met de verplichtingen regenover het werk. Of de verwachtingen die
de allochtone cultuur heeft over hoe vrouwen zich moeten gedragen,
botsen met de normen die binnen de universiteit gelden .,roo, ,r.r-
denten. Mensen bevinden zich dan in een voortdurende spagaar om
aan al die normen recht te doen.

De sterke dynamiek maakt het nog moeilijker om moreel houvasr
te vinden in heldere regels. In een snel veranderende samenleving
werkt het niet om mer een moraal die vooral bestaat uit regels de
problemen te lijf te gaan. \Øant die regels raken al snel achterhaald.
Als we nu bijvoorbeeld heldere regels ontwikkelen yoor de morele
vragen die de snel roenemende genetische kennis opwerpr, dan zul-
len die regels al snel weinig meer waard zijn. voor de nieuwe situaties
waar we over vijfl tien of twintig jaar mee geconfronteerd worden,
bieden ze dan geen houvast ofblijken ze toch niet tot de juiste oplos-
singen te leiden. Een sterke focus op morele regels werkt dus in een
snel veranderende samenleving niet. Het biedt te vaak geen ant-
woord voor nieuwe onvoorziene situaties, of het verkeerde antwoord.

Het traditionele denken in rermen van relatief scherp omschreven
morele regels en plichten past dus niet bij een dynamische samenle-
ving. Ethiek is een voortdurend groeiproces. Moraal is niet een serje
mgrele normen die je eenmaal op je achttiende op catechisatie of op
school leert en waar je voor de resr van je leven genoeg aan hebt. .{/e
hebben een vorm van permanente morele educatie nodig. Een mens
moet zich voortdurend blijven ontwikkelen in zyn ethisch denken, en
in staat zijn om morele opvattingen aan te passen aan nieuwe situaties.

De gemeenschappelijke reneur is intussen duidelijk. De individu-
alisering legt een grore veranrwoordelijkheid bij de burger. Dat kan
ook een grote last zijn. Hy heeft minder houvast aan overgeleverde
normen en waarden omdat die vaak niet toegesneden zijn op de
nieuwe situaties. Bovendien heeft hij minder sreun aan instituties
zoals de kerken en de staar. Het pluralisme en de onoverzichtelijk-
heid maken dit gebrek aan houvasr nog eens extra problematisch,
omdat uit de verschillende morele tradities soms regensrrijdige aan-
bevelingen komen. AIle genoemde ontwikkelingen werken dus in
dezelfde richting. Er worden in moreel opzicht steeds hogere eisen
gesteld aan de individuele burgers en ze hebben daarbij steeds min-
der houvast en ondersteuning.l

EEN EIGENTIJDSE ETHIEK 47

Bovendien hebben de genoemde ontwikkelingen ook invloed op

de manier waarop mensen met moraal omgaan. In een dynamische

en complexe samenleving is de inhoud van de moraal niet te vinden

in een duidelijke set van eenmalig gelnternaliseerde normen' De

inhoud dient zo te ziin dat er meer gevoeligheid is voor de grote ver-

scheidenheid aan conrexten. Bovendien dient er ruimte te zijn voor

verdere ontwikkeling.
Samenvattend kom ik aldus tot een aantal eisen waaraan een

eigentijdse ethiek moet voldoen. Zii moet meer gericht zyn op, ach-

t.iligg.ttd. waarden dan op strikte rcge\s. Zii moet dynamisch-zijn

." fl."ib.l kunnen inspelen op uiteenlopende situaties. Dat betekent

dat er niet primair gestreefcl moet worden naar algemene uitspraken

die altijd eÀ onbetwijfelbaar waar ziin, maar naar een voorrdurende

kritische toetsing en verdere ontwikkeling van erhische inzichten.

Daarbij moet recht gedaan worden aan de grotere morele verant-

woordelijkheid van het individu.

Onze þerheid, p luralisme en gedragspro b lemen

In debatten over normen en waarden wordt vaak van alles op een

hoop gegooid. Dat is weinig vruchtbaar. De vraag hoe we.zinloos

gew.lJ kunnen teg€ngaan, heeft een heel ander karakter dan de vraag

i".rrr.., euthanasie gerechwaardigd is. \X/ildplassen en zwartrijden

zijn natuurlijk niet vergelijkbaar mer rhema's als vrouwenbesnijdenis

oi..r*r"ak. Daarom wil ik drie soorren problemen onderscheiden.

In elk van deze typen problemen speelt de individualisering een

belangrijke rol, maar sommige van de andere genoemde ontwikke-

lingen komen juist bij specifieke problemen sterker naar voren'

L Onzeþerheid erc onduidekjkheid

De eersre categorie is die waarin normen en waarden inhoudelijk

onzeker of onduideli jk zlin' Daarbij kunnen we denken aan vragen

in de bio-ethiek, maar bijvoorbeeld ook aan de vraag wat een barm-

hartige omgang met vreemdelingen precies inhoudt. Hoe kunnen we

reageren op de concrete hulpbehoefte van de ander? In deze catego-

ri. ga"t het vooral om allerlei vragen die rijzen door veranderingen

in de samenleving en in wetenschap en techniek' Nieuwe vragen

VERKENNING



48

waarop de bestaande morele kaders geen helder antwoord bieden.
De snelle dynamiek in onze samenleving en de grote complexiteit
ztln in het ontstaan van deze problemen een wezenlijke factor.

\Øat hiervoor nodig is, is in de eerste plaats ethische studie, bezin-
ning en discussie. De onhelderheid en onzekerheid moeten \Me ver-
helderen. Rond deze vragen kunnen ethici zinvolle bijdragen leveren.
Zrl kunnen uitgebreid en sysremarisch de problemen in kaart bren-
gen, mogelijke antwoorden doordenken en k¡itisch analyseren, en
met eigen voorstellen komen. Soms vervullen ethische commissies
een vergelijkbare rol.

Maar die ethici en die commissies geven slechts advies, een bijdra-
ge aan de discussie. Dat advies kan nooit in de plaats komen voor de
eigen oordeelsvorming van de wergevet de beleidsmakers of de bur-
gers - afhankelijk van op wiens bordje een bepaald probleem ligt.
Door de individualiseringzal het vaker de burger zijn die de veranr-
woordelijkheid heeft. \Øaar vroeger de arrs besliste of de pastoor ver-
maande, is het nu de eigen veranrwoordelijkheid van de burger. De
bijdragen van erhici (zoals dit boek ook zo'n bijdrage probeert te
zijn) reiken slechts materiaal aan, stof rer overdenking.

2. Pluralisme
Een tweede categorie is die waar mensen wel duidelijke normen en
waarden hebben, maar nier allemaal dezelfcle. Op zich hoeft dat geen
probleem te zijn. Dar vrouwen uit orthodox-proresrantse milieus
lange rokken dragen (waarmee hun geloofsovertuiging even herken-
baar is als die van moslima's met hoofddoekjes), terwijl andere vrou-
wen in broeken of uiterst korte rokken lopen, is een pluralisme waar
uitstekend mee re leven valt. Hetzelfde geldt voor het naast elkaar
bestaan van verschillende morele opvattingen over seks voor het
huwelijk, alcoholgebruik of het eren van (bepaalde soorten) vlees. De
actuele conflicten spitsen zich vooral toe op pluralisme dat samen-
hangt met de multiculturele samenleving, op thema's als de positie
van vrouwen en homo's en de basisregels van een democratische
samenleving.

Hier is vooral een bezinning op de politieke uitgangspunren van
onze samenleving vereist. En dan niet een bezinning waarbij de deel-
nemers zich aI van tevoren ingraven in de ideologische loopgraven,
zoals op dit moment te veel gebeurt. Voor een deel gaat het om poli-

EEN EIGENTIJDSE ETHIEK 49

tiek-filosofische analyses. Hoe moeten de waarden van de rechtsstaat

geïnterpreteerd worden in het licht van de nieuwe omstandigheden?
Past daarin wel of niet een rechter of een minister met een hoofd-
doekje? Voor een deel gaat het echter ook om effectiviteitsvragen,
waar vooral kenners en vertegenwoordigers van de betrokken cultu-
ren inzicht in kunnen verschaffen. Dat vrouwenbesnijdenis moreel
en juridisch verkeerd is, wordt in het publieke debat in Nederland
door niemand bestreden. De vraag is echter wat de meest effectieve
strategie is om dit lavaad uit te bannen. Sommigen geloven in een

harde aanpak met het strafrecht; anderen zijn sceptisch over wat het
strafrecht kan bereiken en zien meer in overleg en voorlichting.2

3. De last uan het gedrag

De derde categorie is die waarin de normen en waarden wel helder
zijn en ook vrij breed geaccepteerd, maar waarbij ze onvoldoende
worden nageleefd. De vRR stelt terecht dat de voornaamste proble-
men uit het debat over normen en waarden hier liggen, op het ter-
rein van het gedrag.3 Mensen weten wel hoe het eigenlijk moet,
maar leven er niet naar. Dat kan te maken hebben met luiheid,
gemakzucht of eigenbelang of in klassieke termen met de'zwakheid
van het vlees'.4 Veel 'zinloos' geweld hangt bijvoorbeeld samen met
overmatig alcoholgebruik, waardoor mensen de controle over zich-
zelf verliezen. Een groot deel van de kleine criminaliteit is verbon-
den met ernstige psychische problemen, alcoholgebruik of drugs-
verslaving.

Maar gedrag dat overlast geeft, is niet alleen te wijten aan gebrek
aan controle door alcohol, drugs of psychische problemen. Het komt
ook bij 'gewone' burgers voo¡ hoewel in belangrijke mate wel bij een

bepaalde groep, namelijk jonge mannen.

De rlønR biedt een interessante verklaring hoe het komt dat het
gedrag voor zoveel problemen zorgt.s Mensen houden zich door-
gaans aan normen om drie elkaar versterkende redenen. Ten eerste

omdat ze de normen internaliseren. De normen zijn een deel van
henzelfgeworden en zezyn ervan overtuigd dat het goed is deze nor-
men na te leven. Ten tweede door informele sociale controle. Andere
leden van de sociale groepen waarvan mensen deel uitmaken, beves-

tigen normen en wijzen mensen die de normen overschrijden

terecht. 'Dat doe je gewoon niet.'Tên derde de formele controle,

VERKENNING



_F___

50 \T,RKENNING

door mensen met gezag, zoals ouders (tot op zekere leeftijd), docen-

ren, conducteurs en politie. Deze drie factoren zijn allemaal nodig
om normconform gedrag te bewerkstelligen. AIs een van de factoren

wegvalt, kunnen de andere twee het tekort vaak nog wel lange tijd
opvangen. Maar de kans is groot dat ook de kracht van de andere fac-

toren geleidelijk wordt aangetast. Het wegvallen van de conducteur
op de tram leidde in het begin nog niet tot meer zwartrijden. De
burgers hadden de norm dat je altijd een kaartje moest kopen vol-
doende geïnternaliseerd en dit werd versterkt door de sociale contro-
le. Maar geleidelijk werden ook deze twee bronnen van normcon-
form gedrag aangetast en werd zwartrijden op de tram een gewoon
verschijnsel. De vnn stelt terecht dat het in zo'n situatie niet veel

helpt om slechts een van de drie bronnen te herstellen. De conduc-
teur terug op de tram draagt wel bij, maar werkt onvoldoende als

niet ook de andere bronnen worden aangepakt. En ook met een con-
ducteur op de tram kan het heel lang duren voor iedereen het weer
gewoon vindt om een kaartje te kopen.

De twee varianten van individualisering die ik eerder noemde,
spelen hierbij een belangrijke rol. Als mensen zelf hun moraal moe-
ten ontwikkelen, is het risico groter dat ze naar zich toe redeneren,
bewust of onbewust, en vaak op basis van eenzijdige waarneming van
de werkelijkheid. 'Als anderen belasting ontduiken, mag ik het ook.'
'Niemand heeft er last van als ik deze norm overtreed.' En het meer
centraal stellen van de mens in de inhoud van de moraal, kan dan al

snel leiden tot een te centraal stellen van zichzelf in de moraal. i{Is
iemand aan mijn eer komt, kan hij een mes verwachten.'

Individualisering is een positief te waarderen ontwikkeling, maar
brengt wel duidelijke risico's mee. Dit is er een van. De terugtreden-
de overheid en vooral het opkomen van het beeld van de calculeren-
de overheid spelen een aanvullende rol in het proces van gedragsver-

ruwing. De overheid doet minder en geeft daarbij ook nog het slech-

te voorbeeld. AIs zelß in de publieke sfeer calculeren het toonaange-
vende rype denken wordt, waarom dan ook niet in het handelen van
burgers?

Dit type morele problemen vergt dus een inzet op vele fronten,
zoals ook uit het rapport van de vnn duidelijk wordt. Sociologen,
psychologen, antropologen, economen, beleidswetenschappers en

noem maar op hebben allemaal iets bij te dragen aan hoe we mer

EEN EIGENTIJDSE ETHIEK 5T

deze problemen moeten omgaan. Dit vergt vooral gedegen sociaal-

wetenschappelijke analyse van de afzonderlijke problemen, hun oor-
zaken en de mogelijke oplossingen.

Een uoorlopige balans

Het wordt tijd voor een eerste balans. Door allerlei snelle ontwikke-
lingen wordt onze samenleving voor nieuwe morele en politieke pro-
blemen geplaatst. Ik heb een aantal onmikkelingen geschetst en drie

rypen problemen onderscheiden. Uit die schets rijst bepaald niet het

beeld op van een ernstige crisis, integendeel. Voor een groot deel gaat

het om problemen die er altijd zijn, maar die in onze samenleving

alleen sterker naar voren komen.
De eerste tlvee categorieën zijn de rypen problemen waar de

inhoud van morele normen onhelder of controversieel is. Die onze-

kerheid en meningsverschillen trekken in de publiciteit veel aan-

dacht. Daardoor ontstaat al snel de indruk dat er sprake is van grote

morele verwarring in Nederland. Dat is echter een volstrekt verte-

kend beeld van de werkelijkheid. Uit allerlei studies blijkt steeds weer

dat over het overgrote deel van de normen en waarden in Nederland
een grote overeenstemming bestaat. De waarden van de democrati-
sche rechtsstaat worden door zeer grote meerderheden gedeeld. De

steun hiervoor lijkt volgens de vnn zelfs eerder toe dan af te nemen.

Hetzelfde geldt voor de steun voor meer concrete normen rond
belastingontduiking en fraude. De morele en politieke onzekerheid

betreft slechts een beperkt deel van onze moraal en dan voorname-
lijk dat deel dat geraakt wordt door de snelle veranderingen in de

samenleving.
Hetzelfcle geldt voor het pluralisme als gevolg van de instroom van

immigranten met andere culturen en religies. De islamitische moraal

is slechts op enkele punten anders dan de christelijke of de humanis-
tische, en op die punten zijn overigens de moslims in ons land
onderling ook verdeeld. Dan gaat het vooral om de positie van vrou-
wen, om seksualiteit en om eer. Ook al zyn dat zeer wezenlijke pun-
ten, het zou verkeerd zijn om daaruit de conclusie te trekken dat de

islamitische moraal (of bijvoorbeeld de Türkse cultuur) als geheel in
strijd is met westerse waarden.



<) VERKENNING

Voor beide rypen problemen gaat het vooral om de vraag welke
oplossingen inhoudelijk de beste zr1n. Dat is een kwestie van bezin-
ning op principiële morele en politieke uitgangspunten en nagaan

hoe deze in het licht van de concrete problemen het beste kunnen
worden uitgewerkt. Over deze vragen zullen we als samenleving en

als individuele burgers de komende jaren stevig moeten nadenken en

discussiëren. En daarbij moeten we steeds weer onze voorlopige con-
clusies proberen in de praktijk te brengen om vervolgens kritisch te

toetsen of de gewenste effecten worden bereikt. Hoe vind je daarvoor

de juiste inhoudelijke aanknopingspunten, hoe leer je om te gaan

met de onzekerheid en conflicten?
Het derde type problemen is van een heel andere aard. Daarbij is

de vraag vooral heel praktisch: hoe kunnen we onze samenleving zo

inrichten dat de overlast van het gedrag wordt verminderd? Allerlei
groepen en instanties hebben daarin een verantwoordelijkheid. Om
die problemen aan te pakken is vooral een zorgvuldige analyse per
deelprobleem nodig om na te gaan wat de meest effectieve manier is

om er mee om te gaan. Dat is iets waarbij het niet zozeer een kwes-

tie is van ethiek of filosofie, maar van bijvoorbeeld sociologie en psy-
chologie. Helpt het om een stadsetiquette te ontwikkelen, of is dat
slechts symboolpolitiek?'líelke rol kunnen buurthuizen spelen? Is
harder straffen wel of niet een oplossing?

Dit soort yragen valt grotendeels buiten het bestek van dit boek
(en van mijn filosofische competentie). Maar één aspect wil ik wel
naar voren halen. Een van de factoren waarop de wRR de nadruk
legt, is het internaliseren van normen. Hoe maak je normen en waar-

den tot de jouwe, tot een deel van jezelf, en hoe houd je het vol om
ernaar te leven? Dat is een kwestie van motivatie.

De motivatie om moreel juist te handelen wordt voor een deel

bepaald door externe factoren zoals sancties en informele sociale con-
trole. Maar zij is ook deels afhankelijk van de interne overtuiging en

dat raakt aan levensbeschouwing en godsdienst. Moreel verantwoord
handelen 'kost' vaak iets - een extra inspanning, afzien van bepaalde

niet eerlijk te verftrijgen voordelen. \Øe hoeven daarbij niet meteen
aan de offers van heiligen te denken. 'We kennen in ons leven vol-
doende gewone voorbeelden waarin ons eigenbelang, onze gemak-
zucht of de druk van de omgeving ons ervan weerhouden om het
goede te doen. Tegen de kudde ingaan is vaak niet gemakkelijk. Dat

EEN EIGENTIJDSE ETHIEK 53

betekent dat mensen sterk gemotiveerd moeten zijn en blijven om
zich iets aan hun moraal gelegen te laten liggen. Een belangrijke
vraag is hoe deze motivatie gegarandeerd kan worden. Hoe kunnen
mensen het opbrengen om hun morele verantwoordelijkheid te

nemen?

Thaditioneel hebben levensbeschouwingen en kerken hier iets te
bieden. Dat gebeurde door sancties of beloningen in het hiernamaals

in het vooruitzicht te stellen, maar ook door rituele praktijken als

schuldbelijdenis en biecht en door het inbedden van morele normen
in een levensbeschouwing waaraan men zich gecommitteerd wist.
Deze vraag naar de betekenis van levensbeschouwing en levensbe-

schouwelijke praktijken in de morele motivatie wil ik daarom mee-

nemen in het vervolg van dit boek.



--

4. Een nieuwe rol voor de kerken

Tbrug naar uroeger?

\Øat betekent dit alles nu voor de kerken? Niet alleen de secularisa-

tie, maar ook de andere genoemde verschijnselen zorgen voor een

veranderende rol van de kerken op moreel gebied. Burgers laten zich
minder gelegen liggen aan gezaghebbende uitspraken van de kerken.
In samenhang met de toenemende onoverzichtelijkheid en het plu-
ralisme maakt dit het moeilijker om mer algemene stellingnamen te
komen die voor iedereen bruikbaar zijn. Hoe kunnen de kerken in
deze nieuwe situatie ondersteuning bieden bij de omgang mer more-
Ie vragen? Zowel politici als een deel van de bevolking verwachren
nog steeds morele leiding van de kerken. Kunnen zij die rcI waarma-
ken of moeten we toe naar een andere?

Tladitioneel was de rol van de kerken vaak die van moreel leids-
man. De dominee en pasroor vanaf de kansel of tijdens huisbezoek,
de synode ofde paus in hun uitspraken, gaven aan hoe de individu-
ele gelovige moest leven. Misschien verwachren sommigen dat de
kerken nu weer op een dergelijke manier opkomen voor normen en
waarden. In onze samenleving zou echter een dergelijke bevoogden-
de rol niet meer goed aanslaan, althans niet wanneer de kerken ver-
der zouden gaan dan vrij algemene uitspraken waar niemand zich
een buil aan kan vallen. Door de brede acceptarie van de eigen auto-
nomie, de keuzevrijheid, van burgers lijkt dat een gepasseerd station.

In deze omstandigheden hebben de kerken rwee mogelijkheden.
De eerste is dat ze toch vasthouden aan de traditionele rol, waarin
kerkelijke voorlieden moreel leiding geven aan hun achterban. Het
lijkt erop dat dit de houding is van een deel van de katholieke bis-
schoppen. Als katholieken niet bereid zljnhet gezagvan de paus en
de katholieke moraal te aanvaarden, moeten ze maaf protestant wor-
den, aldus hulpbisschop De Jong van Roermond.l De eerderge-
noemde uitspraak van kardinaal Simonis, dat katholieken te weinig
gehoorzamen, wijst in dezelfde richting.2

EEN NIEIJ\øE ROL VOOR DE KERKEN 55

Een dergelijke strategie is niet bij voorbaat kansloos. Individuali-
sering en secularisatie zijn niet overal in onze samenleving even sterk

doorgedrongen. Er zijn nog kleine groepen die een sterke onderlin-
ge sociale cohesie hebben en die gfoot gezag toekennen aan kerkelij-
ke voorgangers, aan het kerkelijk instituut en aan de bijbel en klas-

sieke belijdenisgeschriften. Men vindt deze groepen vooral in de

orthodoxe reformatorische hoek, maar ook bij sommige immigran-
tenkerken. Voor veel immigranten is immers de kerk ook in belang-

rijke mate een sociaal bindingsmiddel, nauw verbonden met hun
cultuur en hun hele identiteit. Voor deze groepen is het misschien

vooralsnog mogelijk dat de kerken vasthouden aan hun traditionele
rol. In de achterban van de rooms-katholieke kerk lijkt dit overigens

veel minder het geval. Betwijfeld moet daarom worden of het voor

de bisschoppen wel een verstandige strategie is, of dat het gevolg juist

zal zyn dat nog meer gelovigen de katholieke kerk verlaten. Zelfs in
de reformatorische rechtervleugel vertoont het hechte bouwwerk
scheuren. In de achterban van de scp en in verschillende kerken in
die hoek staat de positie van de vrouw inmiddels ook ter discussie.

Een beweging terug naar de morele leiding van vroeger lijkt dus

voor de meeste kerken niet mogelijk. Maar het is ook om andere

redenen twijfelachtig. Een eerste bezwaar heeft te maken met de

geloofrvaardigheid van de kerken. Hoe geloofrvaardig zijn orthodoxe
kerken nog wanneer zij zeggen op te komen voor normen en waar-

den, terwijl ze zelf fundamentele democratische waarden schenden?

In veel kerken hebben vrouwen nog steeds geen gelijke rechten en

worden homoseksuele relaties achtergesteld. Verschillende kerken

hebben bovendien een weinig democratische kerkstructuur en cul-
tuur. Voorzover dat het geval is, denk ik dat die kerken weinig recht

van spreken hebben om aan anderen voor te houden hoe zij moeten

leven. Het vervelende is overigens dat deze conservatieve inslag van

sommige kerken voor de buitenwereld vaak het beeld van 'de kerken

bepaalt. Ook al is in de democratische linkervleugel van de kerken

homoseksualiteit volledig aanvaard en hebben vrouwen daar een

gelijkwaardige positie, deze beeldvorming straalt helaas ook op de

vrijzinnige kerken af. Zolang dit het geval is, kunnen kerken niet al

te hoog van de toren blazen.

Een tweede bezwaar is dat een rol als morele leiding mijns inziens

principieel moet worden afgewezen. De verantwoordelijkheid van



56 VERKENNING

ieder individu om zelf de eigen levenshouding en het eigen handelen

te bepalen kan niet meer worden overgenomen door anderen. Ker-
kelijke uitspraken waarin voor de eigen leden (laat staan voor buiten-
staanders) wordt aangegeven hoe z4 moreel behoren te handelen,

passen niet in een principiële aanvaarding van ieders autonomie. Op
dezewijze moeten de kerken zich niet met moraal bezighouden.

Dat brengt ons op de tweede optie. Die is dat de kerken de indivi-
dualisering en de secularisatie als gegeven aanvaarden. Dat betekent
dat ze accepteren dat individuen zelf hun morele opvattingen bepa-

len en dat officiële kerkelijke standpunten daar geen overwegende

invloed op hebben.'W'at kan dan hun rol nog zijn? Moeten ze hele-

maal zwijgen in morele zaken?

Dat lijkt me ook niet de juiste conclusie. Godsdienst heeft altijd
een morele dimensie. Die kan niet zomaar worden verwaarloosd.
Het christendom richt zich niet alleen op het zielenheil van de indi-
viduele gelovige; het heeft ook een maatschappelijke kant. Die kun-
nen individuele christenen, en die kunnen ook de kerken niet opge-

ven.
Individualisering vereist niet dat de kerken zich helemaal niet

meer met moraal bemoeien. Integendeel, door de individualisering is

hun ondersteuning misschien wel meer nodig dan ooit, alleen zal dat
anders moeten gebeuren dan vroeger. Mensen hebben minder hou-
vast aan overgeleverde traditionele normen, of aan instituties als staat

en kerk die hen voorschrijven hoe te handelen. Kerken kunnen daar-

om hulp bieden bij het dragen van die toegenomen morele verant-
woordelijkheid. Niet door hun leden de wet voor te schrijven, maar

wel op andere manieren.
Dat vergt een andere wyze van optreden van de kerken. In een

seculiere samenleving beoordeelt men het kerkelijk geluid op basis

van de kwaliteit van de argumenten. Er wordt niet meer naar de ker-
ken geluisterd vanwege hun grote achterban ofhet gezag van de lei-
ders, maar omdat (en voorzover!) zij een inhoudelijk goed onder-
bouwde bijdrage leveren. Kerken kunnen de morele bezinning van
hun leden en van anderen bevorderen door met krvalitatief goede

discussiebijdragen te komen. Niet als een voorgeschreven opvatting,
maar als gedachten ter overweging. Ze kunnen de ethische bezinning
stimuleren door gesprekken over morele kwesties te bevorderen.

EEN NIEUSüE ROL VOOR DE KERKEN 57

Belangrijker nog is dat ondersteuning niet alleen hoeft te gebeu-

ren door het spreken van de kerk ofdoor het bespreken van ethische

vragen binnen de kerk. Er zijn tal van andere manieren waarop ker-

ken mensen kunnen ondersteunen bij het dragen van hun morele

verantwoordelijkheid. Een kerk is ook liturgie, pastoraat, diaconaat,
jongerenwerk en nog veel meer. Het is niet verstandig om de rol van

de kerken rond ethiek alleen te beperken tot het spreken of bespre-

ken.

Ruimte uoor uersclt eidenh eid en onttai k he ling

\Øat kunnen we uit de eerdere analyse van onze samenleving aan

eisen halen waaraan kerken moeten voldoen? Voor alle duidelijkheid:
het gaat me hier, als ethicus, alleen om de rol van kerken in morele

themat - ik bied hier zeker geen omvattende visie aan over de 'kerk

van de toekomst'. Elk van de in hoofdstuk 2 besproken ontwikkelin-
gen heeft ook implicaties voor hoe de kerken hun rol in de huidige

samenleving kunnen vervullen.
Een eerste eis is dat de kerken recht doen aan individualisering.

Kerkleden bepalen zelf hun morele overtuigingen. Ze ztln best bereid

te luisteren naar de kerken als die iets zinvols bieden, maar zijn zeker

niet bereid zonder meer te gehoorzamen. In hun manier van spreken

dienen de kerken daar rekening mee te houden. Yoorzover ze aI

expliciete uitspraken doen op moreel terrein, moet dat doorgaans in
de vorm van gesprekshandreikingen zijn, met goed onderbouwde
overwegingen. De primaire taak van de kerken is dan het bespreek-

baar maken, het ondersteunen van de ethische bezinning van de

kerkleden.

De individualisering betreft ook de inhoud van de moraal. Dit is

een aspect van individualisering waar kerken en theologen nog te

weinig aandacht aan besteden. Voor sommige postmoderne Neder-

landse burgers is er misschien weinig absoluut zeker, maar vrijwel
onomstreden is in ieder geval de waarde van de mensenrechten. Dat
betekent dat de kerken ongeloofwaardig worden als ze aßtand

nemen van die mensenrechten en niet in staat ztln die een plaats te

geven in hun ethische reflectie. Een theologische doordenking van de

mensenrechten lijkt me dan ook van groot belang.



-r--

58 VERKENNING

Het pluralisme heeft ook ingrijpende implicaties. De diversiteit
van de Nederlandse samenleving is groter geworden, in leeßtijlen en

culturele achtergronden. Dat betekent dat de kerken intern en extern

ruimte moeten maken voor pluralisme. De Nederlandse samenleving

is minder homogeen dan vroeger en ook hun eigen achterban is dat.
(Hoewel veel kerken natuurlijk niet de volle breedte van de Neder-
landse samenleving weerspiegelen!) Kerken zullenzich hiermee moe-

ten verstaan en daarmee leren omgaan. Hoe zien ze de islam? Hoe
gaan ze de dialoog aan met niet-gelovigen - een groot deel van de

samenleving? Hoe functioneren ze in een pluralistische geseculari-

seerde samenleving?

Maar minstens zo belangrijk is dat ze intern het pluralisme serieus

nemen. Het huwelijk tussen man en vrouw gericht op het krijgen
van kinderen is bijvoorbeeld al lang niet meer het standaardmodel -
denk aan ongehuwd samenrwonenden, en lesbische stellen of alleen-

staanden met kinderen. Kerken dienen de verschillende mogelijke
leefwijzen niet alleen als gelijkwaardig te respecteren, maar daar ook
in hun liturgische en pastorale praktijk gestalte aan te geven. Mensen

hebben heel verschillende culturele achtergronden, spreken mis-
schien zelfs verschillende talen. Hierop inspelen vergt meer dan het

introduceren van een beatmis. Die pluraliteit betekent dat de een als

referentiekader ldolsen StarTieþheeft en de ander naar de opera gaat

en Homerus leest. Het is ook een religieuze pluraliteit: de een gruwt
van New Age en staat helemaal achter de klassieke geloofsbelijdenis-
sen; de ander komt niet verder dan te zeggen dat er ergens 'iets' moet
z\n datje misschien God zou kunnen noemen.

Kerken moeten ook leren omgaan met dynamiek. Hoe vertaal je

de boodschap van het evangelie steeds weer naar andere situaties? Of
is het beter te zeggen dat de boodschap mee verandert met die nieu-
we situaties, dat God zelf mee verandert?3 Juist kerken zijnvaakver-
starde instituties, waar dingen vastliggen. Liturgische vormen, belij-
denisgeschriften ztjn vaak al eeuwen oud. Maar in een wereld van

grote veranderingen passen de kerken zich maar heel beperkt aan.

Dat kan goed z\n; deze stabiliteit kan juist een rustpunt bieden te

midden van grote hectiek. Een traditie is vaak waardevol, alleen al

omdat zij de eeuwen door blijkbaar in een behoefte voorzien heeft.

Maar het kan ook een ongerechwaardigd conservatisme zijn. Het
lijkt me dat veel kerken te weinig in staat zijn echt in te spelen op

EEN NIEU$øE ROL VOOR DE KERKEN ,9

veranderingen en mensen dus in steeds weer nieuwe situaties onder-
steuning te bieden.

\Øillen kerken een zinvolle rol vervullen in de samenleving van
nu, dan moeten ze de ontwikkelingen in die samenleving serieus

nemen. Ach en wee roepen over de secularisering heeft weinig zin en

is bovendien niet terecht. Hetzelfde geldt voor de individualisering.
Dat is een geweldige verworvenhe id - zij het een verworvenheid die
ook problemen met zich meebrengt. Vluchten in een nostalgisch ver-
langen naar vroeger ofeen halsstarrig vasthouden aan de traditie zal

de kerken alleen maar verder marginaliseren.
Kerken moeten daarom rekening houden met de individualisering

en daar positief op inspelen door hun leden te ondersteunen. Ze zul-
len de mensenrechten moeten doordenken en die positief incorpore-
ren in hun eigen leer (voorzoveÍ ze een ofÊciële leer hebben). Er
dient meer ruimte te komen voor pluralisme in en buiten de kerk en

een grotere openheid voor veranderingen. Dit zijn de uitdagingen
waarvoor de kerken nu staân.



5. De spagaat van de staat

Weleisende burgers en syrnbooþolitieþ

In de wetenschappelijke literatuur van de laatste decennia komt de

staat er niet goed af. Hij lijkt machteloos en nauwelijks in staat om
effectief beleid te voeren. Procedures zijn stroperig. Door ambtelijke

verkokering en een wirwar aan overlegstructuren is de democratische

invloed op besluiworming beperkt. Door globalisering, de invloed

van Europa, de privatisering en verzelßtandiging van openbare dien-

sten is de staat bovendien nauwelijks nog in staat om zelßtandig

beleid te voeren. In boektitels komt dit scherp tot uitdrukkíng. Ze

variëren van De illusie uan de 'democratische staã|tot De lege staat'l

De oude linkse illusie van de maakbare samenleving dient te worden

opgegeven.

De betekenis van de staat is blijkbaar aan ingrijpende veranderin-

gen onderhevig. Tientallen ontwikkelingen in de samenleving wor-
den daarvoor aangedragen als oorzaken. Ik zal niet op die uitgebrei-

de literatuur ingaan, maar constateer dat er in ieder geval drie the-

ma's naar voren komen. Allereerst dat de staat minder macht heeft en

maar heel beperkt in staat blijkt de samenleving te kennen en te stu-

ren. Ten tweede zrln de burgers kritischer en willen ze meer invloed

en controle. Tên derde wordt er veel gediscussieerd over de vraag of
de klassieke ideeën over de inrichting van de staat, zoals democratie,

rechtsstaat en grondrechten, nog wel adequaat zijn.

Deze drie themat komen in de discussie over de verhouding tus-

sen politiek, godsdienst en moraal ook terug. Ook daar speelt de

vraag naar de grenzen en mogelijkheden van de staatsmacht en wor-
den aan de staat hoge eisen gesteld rond veiligheid en integratie.

Klassieke staatsrechtelijke themat als de vrijheid van onderwijs of de

neutraliteit van de staat staan ineens weer in het centrum van het

debat.
Het is vooral de individualisering die de staat rond de drie ge-

noemde themat extra onder druk plaatst. Het woord van de wetge-

DE SPAGAAT VAN DE STAAT 6t

ver of van oom agent heeft minder auromarisch gezag. Burgers bekij-
ken eerst of ze het er zelf mee eens zijn en besluiten dan of ze zich er
iets aan gelegen laten liggen. De staat moet zijn gezag verdienen.2
Maar deze houding beperkt de mogelijkheid voor de staar om gedrag
door wettelijke normen te sturen. Niet alleen de samenleving is maar
beperkt maakbaar, voor het gedrag van de burgers geldt dit nog ster-
ker.

In dit licht is het begrijpelijk dat de laatste jaren veel nadruk wordt
gelegd op termen als burgerschap. Als de staat minder moreel gezag

heeft, moet de burger het maar opknappen. Her roenemende beroep
op de burger vanuit de politiek is in feite een erkenning van de
beperkingen van de staat.

Individualisering heeft nog een tweede kant. Burgers worden
assertiever, komen meer op voor hun eigen belang en hun eigen
mening. Ze stellen hogere eisen aan elkaar en ook aan de staat. De al
vaker genoemde, door de wnn geconstateerde, 'normatieve opho-
ging' treft ook de overheid. De overheid moer aan hoge en vaak vol-
strekt irreële kwaliteitseisen voldoen. De onveiligheid en criminali-
teit moeten krachtig worden bestreden. De problemen rond de inte-
gratie van migranten moeten worden opgelost, en wel op korte ter-
mijn. Foutjes en missers worden niet meer door de vingers gezien -
er moet op worden afgerekend. \Øe leven in de publieke cuhuur van
incident naar incident. Ook als het objectief onvermijdelijk is dat
iets soms misgaat (zoals bij proefi'erloven van tbs'ers) lijkt het
publiek niet meer bereid dat te accepteren. Barbertje moet hangen -
ook als ze in feite onschuldig is.

De twee kanten van individualisering versrerken de spagaat waar-
in de overheid zit. Aan de ene kant zijn de mogelijkheden beperkt
om maatschappelijke problemen werkelijk aan te pakken, en wordr
dit door de individualisering alleen maar moeilijker. Aan de andere
kant worden de verwachtingen wel steeds hoger. Dit is een onmoge-
lijke positie.3

Het gevolg is dat politici steeds meer vluchten in ronkend, maar
hol taalgebruik en symboolpolitiek. Het gaat erom de indruk te wek-
ken dat er stevig wordt opgetreden - ook als het op termijn niets uit-
haalt. De recente invoering van de identificatieplicht is daarvan een

voorbeeld. Uit sociaal-wetenschappelijk onderzoek is bekend dat het
nauwelijks iets uithaalt, maar dat het wel tot veel ongewensre neven-



62 VERKENNING

effecten leidt, zoals verdere stigmatisering van minderheidsgroepen.4

Maar het past goed in het huidige politieke klimaat, waar veiligheid

een obsessie is en geen politicus zich kan veroorloven die obsessie

niet serieus te nemen. In zo'n klimaat wordt naar symboolmaatrege-

len gegrepen om de indruk te wekken dat er echt iets gebeurt.

Deze spagaat zien we ook terug in het debat over de taak van de

overheid op het gebied van godsdienst en op het gebied van morele

kwesties. Men concentreert zich op de symbolen als hoofddoekjes,

maar heeft maar beperkte mogelijkheden om de echte problemen

van vrouwendiscriminatie effectief en zichtbaar aan te pakken. Men
kiest voor harder optreden tegen de zichtbare vormen van straatpros-

titutie en drugsgebruik, maar doet weinig aan de achterliggende pro-

blemen van de prostituees en de verslaafden. Harde taal en symbool-
maatregelen moeten verhullen dat de echte problemen door de over-

heid niet kunnen worden opgelost.

Secularisering is geen priuatisering aan de godsdienst

De secularisering heeft in Nederland ingrijpende gevolgen gehad

voor de inrichting van de publieke sfeer. Het typisch Nederlandse

systeem van verzuiling is grotendeels afgebroken. Overigens is dat

zeker niet helemaal het geval. Er z\n immers nog wel degelijk con-

fessionele partijen, de meerderheid van de scholen heeft een christe-

lijke grondslag. Confessionele organisaties zijn er nog volop. Maar de

hechtheid van de zuil en de sterke binding aan de grondslag is in het

algemeen veel geringer geworden.

Daarbij past overigens wel een kanttekening. Die secularisering

geldt niet overal even sterk. 'staphorst' is niet voor niets een begrip.

Immigrantenkerken uit bijvoorbeeld Suriname of Ghana hebben

vaak heel hechte banden, alleen zijn die niet ook politiek georgani-

seerd. Sinds enige tijd is ook de islam in Nederland een groeiende

godsdienst; voor een deel van de moslims is de islam een belangrijk
organisatieprincipe van hun sociale leven.

De secularisering van de samenleving heeft godsdienst in de

publieke sfeer minder dominant gemaakt. De banden tussen kerken

en staat zijn op veel terreinen losser geworden. Er zíjn nog wat over-

geleverde christelijke gewoonten, zoals de zondag als rustdag en de

DE SPAGAAT VAN DE STAÂT 63

christelijke feestdagen als vrije dag. En we hebben dat merkwaardige
randschrift op de euro, 'God zij mer ons' - een gebruik dat overigens
vanuit een christelijk perspectief even discutabel is als vanuit een
seculier perspecdef, Maar in grote lijnen is de staar inmiddels neu-
traal ten opzichte van godsdiensren en andere levensoverruigingen.

De scheiding van kerk en sraar wordt tegenwoordig vaak verward
met privatisering van de godsdiensr. Maar dat zyn twee verschillen-
de dingen. Scheiding van kerk en sraat houdt in dat de staat niet
institutioneel verbonden is met een bepaalde godsdienst. Dat impli-
ceert nog niet het veel verder gaande standpunt dat geloven alleen
nog maar een privé-zaak is die beperkt blijft tot de persoonlijke
levenssfeer.5 Toch is dat de visie die tegenwoordig onder veel opinie-
leiders gangbaar lijkt.

Maar wie zich even probeert te verplaatsen in het srandpunr van
een gelovige, ziet dat een dergelijke privatisering van de godsdienst
voor de meeste gelovigen onmogelijk is. Geloven is meer dan de zorg
voor het eigen zielenheil. Het gaat verder dan de godsdienstoefening
op zondag, zaterdag of vrijdag. Ook in een seculiere samenleving
hebben kerken een maatschappelijke veranrwoordelijkheid en geven
individuele gelovigen hun geloofsovertuiging gestalte in praktisch
handelen. Geloof heeft onvermijdelijk een publieke en maatschappe-
lijke dimensie.

Daarom kan geloven niet puur tot de privé-sfeer beperkt blijven.
Hier gaan auteurs als Paul Cliteur en August Hans den Boe[ die de
godsdienst willen verwijderen uit het publieke domein en de gods-
dienswrijheid overbodig achten, dan ook veel te ver.6

Op sommige terreinen is die bijdrage van de kerken heel belang,
rijk. Ve kunnen denken aan het feit dat ze mogelijkheid bieden voor
ethische bezinning, maar ook aan praktische activiteiten als pastoraat
en diaconaat. De kerkelijke ondersteuning van armen en vreemde-
lingen is tegenwoordig opnieuw onmisbaar - helaas. Dergelijke
maatschappelijke activiteiten van de kerken verdienen steun omdar
ze een waardevolle bijdrage leveren aan de samenleving. Een klassiek
voorbeeld is de behoefte aan levensbeschouwelijke ondersteuning in
oorlog, ziekte en gevangenschap; daarom betaalt de overheid pasto-
res en raadslieden die in deze behoefte voorzien. Mijn eerdere plei-
dooi voor verdere secularisering van de staat berekent niet dat deze

steun moet worden afgeschaft.



64

Kerken en individuele gelovigen houden een eigen verantwoorde-

lijkheid in de samenleving - geloof is niet te privatiseren' Dat leidt

soms tot conflicten met de staat. Anders dan Den Boef of Cliteur

menen, dient hierbij niet automatisch het seculiere staatsperspecdef

te overheersen; maar evenmin geldt dat altijd de geloofsovertuiging

boven de staat gaat. Voor deze spanningsverhouding tussen geloofen

staat hebben we in Nederland in de loop der eeuwen een redelijk

werkbare oplossing ontwikkeld. Een neutrale staat liet veel ruimte

voor organisaties op confessionele grondslag, en ge\Metensbezwaren

werden bijvoorbeeld ruimhartig erkend. Door de secularisering is dit
compromis niet altijd meer ad€quaat. \øe zullen dus naar nieuwe

oplossingen moeten zoeken.

Door de opkomst van de islam in Nederland heeft het levensbe-

schouwelijke pluralisme een nieuw karakter gekregen' Dit is een

extra reden om de traditionele compromissen tegen het licht te hou-

den. Aan de scp met haar standpunt over vrouwenkiesrecht of
homoseksualiteit zijn we gewend en velen beschouwen het als een

vrij onschuldige folklore; overigens ten onrechte. Maar nu binnen

de islam een groep vergelijkbare standpunten inneemt als de scP,

lijkt het ineens minder onschuldig. Dit nieuwe pluralisme brengt

ook nieuwe problemen, waarvoor de oude oplossingen van verzui-

ling en de neutrale staat niet automatisch de juiste antwoorden

geven.

Democratie

Hoe de wetgever moet reageren op moreel en levensbeschouwelijk

pluralisme is een klassiek probleem in de rechtsfilosofie. Vroeger gin-

gen de debatten vooral om de vraag of homoseksualiteit, prostitutie,

overspel, en pornografie strafbaar gesteld moesten worden.T Tegen-

woordig ziln de onderwerpen anders, maar de principiële vraag is het-

zelfde. Moet de overheid bepaalde morele normen in de wet of in haar

beleid tot uitdrukking brengen? Hoe moet zij bijvoorbeeld komen tot
wetgeving rond thema's als huwelijk, euthanasie, embryo-onderzoek,

alcohol, drugs en prostitutie, als haar burgers zo verdeeld zijn?

Rond sommige themat kan het antvvoord op het pluralisme zijn

dat ieder het zelf maar moet uitzoeken. Bij abortus, ongehuwd

DE SPAGAAT VAN DE STA,{T 65

samenwonen, alcohol- en soft-drugsgebruik is dat in grote lijnen de

benadering geweest van de Nederlandse overheid. Overigens gaat het

hierbij nooit om een onbeperkte vrijheid. De overheid heeft wel
altijd grenzen gesteld en randvoorwaarden geschapen. Zy heeft bij-
voorbeeld een voorlichtende taak om voor de gevaren van alcohol en

drugs te waarschuwen of om ongewenste zwangerschappen te voor-
komen. Maar in grote lijnen is voor deze onderwerpen de verant-

woordelijkheid bij de burgers gelaten. Dat is een antwoord dat uit-
stekend past bij de tendens van individualisering.

'Sl'e hebben inmiddels ruime ervaring dat dit in de praktijk vaak

goed werkt. Veel controversiële morele vragen kunnen we het beste

aan de vrije keuze van burgers overlaten. Maar bij sommige andere

zaken werkt dat natuurlijk niet. Voor moord en dießtal moeten hel-

dere regels zijn en voor sommige ethisch gevoelige themat geldt dat

ook. Euthanasie is daarvan een voorbeeld - het risico van misbruik
is zo groot dat men niet zonder een wettelijke regeling kan. Daarvoor

kan de overheid de verannvoordelijkheid nooit helemaal op de bur-

gers aßchuiven. Dit vereist een collectieve regulering. Bij die regule-

ring kan men vervolgens ervoor kiezen om de verantwoordelijkheid

deels bij burgers of professionals (zoals artsen) te leggen.

Over biotechnologie bijvoorbeeld wordt heel verschillend gedacht

in Nederland, maar er moet toch een collectief besluit genomen wor-
den (eigenlijk op Europees niveau) welke vormen we toestaan en

welke niet. De dynamiek en de onoverzichtelijkheid zorgen hier voor

extra problemen. Het is heel moeilijk een overzicht te krijgen van alle

mogelijke toepassingen van biotechnologie en daarvoor een goede

regelgeving te verzinnen. Nog moeilijker is het om toekomstige toe-

passingen te voorspellen.

In dergelijke gevallen kiest de overheid tegenwoordig vaak voor

een'interactieve' of communicatieve wetgevingsstrategie.S Normett
worden zoveel mogelijk in samenspraak met de bevolking en met

allerlei deskundigen en betrokkenen ontwikkeld. En ook de verdere

uitwerking wordt niet voor eens en altijd vastgelegd in een wet met

een beperkt aantal regels, maar wordt overgelaten aan het veld.

Ethische toetsingscommissies vormen daarvoor een belangrijk hulp-
middel.e Zo is bijvoorbeeld rond dierproeven en rond euthanasie de

regulering sterk interactief geweest. De rol van de wetgever was maar

beperkt. De ontwikkeling van de normen is vooral aan het veld over-

VERKENNING



66 VERKENNING

gelaten en vervolgens deels door toetsingscommissies, rechter en wet-
gever ook juridisch vastgelegd.

Het moreel pluralisme is dus een klassiek probleem voor de over-
heid. Het komt misschien wat sterker ."", .rror.r dan vroeger door
de grotere dynamiek en onoverzichtelijkheid van technologie en
samenleving. Maar daarvoor zijn oplossingen te verzinnen. Dat kan
in een aantal gevallen door een liberale oplossing: de burgers krijgen
de vrijheid zelf te beslissen. Soms ook zijn scherpe normen nodig,
soms kan men kiezen voor een meer interactieve wetgeving. Geen
van deze strategieën leidt altijd tot volle tevredenheid van alle betrok-
kenen - dat is eigen aan een pluralistische samenleving. Soms is
democratie inderdaad dat de meerderheid gewoon de knoop moet
doorhakken, omdat het onmogelijk is normen te vinden mer een

breed draagvlak.l0 Bi; ethische vragen is dat niet anders dan bij vra-
gen met een minder expliciete ethische lading, zoals de hoogte van
het begrotingstekort.

In sommige gevallen is een democratische procedure een bevredi-
gend antwoord - althans het minst slechte. Dat is nu eenmaal het
wezen van democratie, dat er na een open discussie een meerder-
heidsbesluit moet vallen. Democratie is overigens wel meer dan het
meerderheidsprincipe - al wordt het re vaak daartoe gereduceerd.
Het is ook een la¡¿estie van open debatten, van respect voor minder-
heden en van bescherming van mensenrechten en de waarborgen van
de rechtstaat.ll ¡uist omdat democratie ook debat veronderstelr, en
niet alleen een kwestie is van de macht van het getal, heeft het zin te
debatteren over al deze themat.

Het nieuute pluralisme

Eigenlijk is er dus niet iets principieel nieuws in de vragen waarvoor
het maatschappelijke pluralisme rond ethische vragen de overheid
stelt. Maar de ethische dilemma's voor de politiek krijgen regenwoor-
dig vooral een nieuwe lading door de insrroom van nieuwe culturen
en godsdiensten.

Sikhs hebben een religieuze plicht om een tulband en een (vlijm-
scherp) mes te dragen. Somalische christenen en moslims kennen het
gebruik van de vrouwenbesnijdenis en zien dit eveneens als een reli-

DE SPAGAAI VAN DE STAAI 67

gieuze plicht. De hoofddoekjes van islamitische vrou\Men zijn steen

des aanstoots voor velen. En in sommige moskeeën worden antide-

mocratische opvattingen verkondigd, wordt homoseksualiteit ver-

oordeeld en woidt verdedigd dat mannen hun vrouw mogen slaan.

Dit zijn de grote thema's waarmee het nieuwe pluralisme de

Nederlandse politiek confronteert. Sommige ervan klinken bekend

omdat ze ook in orthodox-christelijke kringen voorkomen, andere

zijn werkelijk nieuw voor Nederland. Meestal zijn de culturele ach-

tergrond en de religie sterk verweven en is de controversiële opvat-

ting alleen verbonden met een bepaalde variant van de godsdienst.

Vrouwenbesnijdenis komt slechts voor in een aantal Afrikaanse lan-

den, bij zowel christenen als moslims. Liberale moslims zoals de ale-

vieten kennen een volledige gelijkheid van mannen en vrouwen. Dit
klinkt bekend; het sGp-standpunt over vrouwenkiesrecht is immers

ook niet representatiefvoor alle christenen.

In deel drie zal ik er uitgebreider op ingaan, maar voor een eerste

verkenning wil ik de problemen van het nieuwe pluralisme in drie

rypen verdelen:

l. Ethische uerschillen uan mening met een leuensbeschouwelijke

achtergrond

Dit is een voor Nederland bekend rype conflicten. Nederland is

immers al eeuwen een levensbeschouwelijk verdeeld land. \Øe heb-

ben ook een lange geschiedenis in het vinden van oplossingen hier-

voor. De verzuiling, de neutrale staat, de traditie van tolerantie ziin
allemaal aspecten van onze omgang met levensbeschouwelijke ver-

scheidenheid.
Nederland is hierin zeker niet uniek, maar we hebben wel een

andere geschiedenis dan de meeste andere Europese landen. Landen

als Frankrijk, Engeland, Rusland of de Zuid-Europese landen ken-

nen of kenden allemaal een kerk waarbij de overgrote meerderheid

van de bevolking was aangesloten. Ook in de Scandinavische landen,

waarop we in andere opzichten sterk lijken, gold dit. Alleen in
Zwitserland en Duitsland kende men een cultureel en religieus plu-
ralisme, maar daar ontstonden weer andere oplossingen dan in
Nederland. In beide landen kende men een territoriale verdeling over

verschillende kantons en deelstaten, waarbij binnen een kanton of
deelstaat er doorgaans wel een dominante kerk was.



68 VERKENNING

Deze bijzondere traditie van Nederland, en de ervaring die we
daarmee hebben opgebouwd, wordt in het publieke debat helaas te
vaak genegeerd. AIs Cliteur ons de Franse laTcité als model voor-
houdt,12 of wanneer de steun aan scholen op islamitische grondslag
ter discussie staat, miskent men vaak de waarde van dit poldermo-
del.13 De kracht van het Nederlandse model is altijd geweesr dat men
probeerde zoveel mogelijk tegemoet re komen aan de opvarringen
van minderheden. Dat u/as gunsrig voor de sociale vrede, maar pasre
ook bij de Nederlandse democratieopvatting waarin respecr voor
minderheden een veel grorere rol speelt dan in de meeste andere lan-
den.

Euthanasie en abortus, cle opkomst van drugsgebruik en nieuwe
jeugdculturen, ongehuwd samenwonen en homoseksualiteit - het
zijn allemaal verschijnselen die mede dankzij deze Nederlandse pol-
dertraditie redelijk soepel zijn geïntegreerd. Erhisch en levensbe-
schouwelijk pluralisme is in Nederland een bekend verschijnsel en
principieel wijkt het nieuwe pluralisme hierin niet af. Dat betekent
dat we ook nu weer vanuir die traditie van verdraagzaamheid tegen-
over minderheden kunnen kijken in hoeverre we hen regemoet kun-
nen komen.

\Øanneer moslims bijvoorbeeld tijdens de ramadan willen vasten
of geen varkensvlees of alcohol willen gebruiken, kan hun daarvoor
meestal zonder veel problemen de ruimte worden geboden.
Hetzelftle geldt voor de behoefte om overdag te bidden, om bepaal-
de kleding te dragen, of om seksualiteit alleen binnen het huwelijk te
beleven. Het nieuwe pluralisme vergt vaak wel nieuwe aanpassingen,
maar deze lijken in principe niet minder bezwaarlijk dan andere
manieren waarop we in het verleden minderheden tegemoet zijn
gekomen. Voor islamitisch ritueel slachten moesr de wet worden
aangepast, zoals eerder al rekening was gehouden mer joods ritueel
slachten. Voor hoofddoekjes hebben de grootwinkelbedrijven hun
kledingvoorschriften inmiddels aangepasr.

De staat en de samenleving moeten hiervoor oplossingen vinden.
Vaak is dat niet eenvoudig. Maar op zich is dat bij het nieuwe plura,
lisme niet principieel anders of moeilijker dan bij het oude, hoog-
stens is het ongewoner. Het lijkt vooral ongewoon omdat we ons nier
meer realiseren hoe ver we in het verleden vaak al gegaan zijn om
tegemoet te komen aan minderheden. \Øe hebben gewerensbezwaren

erkend tegen de eed, tegen de dienstplicht, zelfs tegen sociale verze-

keringen. \Øe hebben scholen en ziekenhuizen op confessionele

grondrl"g toegestaan en meegefinancierd.-We hebben in de Algeme-

i. *., g.li;k. b.h"trdeling uitzonderingen gemaakt voor organisaties

op .o'i.rrionele grondslag. En om een voorbeeld op het gebied,van

.,rI,.r,,tr,. t.-.n, we hebben Fries in de rechtszaal, in het openbaar

bestuur en op scholen mogelijk gemaakt.

Natuurlijk kunnen we minderheden niet overal in tegemoet

komen. De overheid zal ook grenzen moeren stellen en de burgers en

bedrijven mogen dat ook doen. Maar dan hebben we het vooral over

het tweede type problemen.

2. Botsing uan religieuze opuattircgen rnet democratische en

re c h ts state lij k e w aarden

Dit is de meest problemarische categorie. Hier wordt het echt moei-

lijk, want voor beide partijen staat er iets wezenlijks op het spel'

úorbeelden hiervan zijn de rechter die een hoofddoekje of keppel-

tje wil dragen en de imam die oproept tot de gewelddadige jihad'

Discriminatie van vrouwen, homo's en joden met een verwijzing

naar bijbel ofkoran zijn andere bekende voorbeelden'
'We moet.r, overigens wel kritisch nagaan of in alle gevallen waar

men claimt dat de gãdrdi.nrt botst met wezenlijke waarden dat ook

echt zo is. Is het echt in strijd met de onpartijdigheid van de over-

heid als een ambrenaar of een leraar een hoofddoekje draagt? Dit is

op zijnminst open voor discussie. Is het echt in strijd met de neutra-

lileit dat een school een gebedsruimte inricht wanneer een groep

scholieren de mogelijkheid wil hebben daar in de eigen vrije tijd de

voorgeschrev.n g.b.d.t-t te verrichten?l4 O.rk onze democratische

*""rã.n zijn niet monolithisch en het kan goed ziin dat bij nader

inzien er helemaal geen strijd is met die waarden'

Niettemin is hei duidelijk dat de wezenlijke problemen van het

politieke debat hier liggen. Hoe gaat een democratie om met onde-

mocratische groepen? Het is een eeuwenoud probleem' maar in de

multiculturelè samenleving heeft het een nieuwe lading gekregen'

voor een deel is het antwoord een kwestie van principiële bezinning,

voor een deel ook van pragmatische overwegingen' Iedereen in de

Nederlandse politiek vindt het tegenwoordig wenselijk dat immi-

granren goed Nederlands leren spreken. op het principiële vlak be-

DE SPAGMT VAN DE STAÄT 69



70 VERKENNING

staan hierover geen fundamentele meningsverschillen. De menings-
verschillen richten zich vooral op de vraag wat de meest effectieve
manier is om dit te bereiken en welke middelen daarvoor geschikt en
legitiem zijn.

3. De maatschappelijbe rol uan godsdienst erc aan godsdienstige
organisaties

Een derde thema wat veel aandacht getrokken heeft, is de vraag of
een overheid religieuze organisaties moet betrekken in haar beleid.
Hierover is fel gedebatteerd tussen Job Cohen enerzijds en Ayaan
Hirsi Ali en Paul Cliteur anderzijds. \Øat houdr de scheiding van
kerk en staat precies in? Mag de overheid op geen enkele manier con-
tact houden met religieuze organisatiesl Moet de overheid levensbe-
schouwelijk blind zijn?

Dit is de discussie over de neutraliteit van de staar. In Nederland
is, anders dan in Frankrijk of Turkije, nooit sprake geweesr van een

radicale afzijdigheid van de staat ten opzichte van religieuze organi,
saties. Denk aan het door de staat gefinancierde confessioneel onder-
wijs, confessionele ziekenhuizen, pastores in het lege¡ en zelfs con-
fessionele partijen. De staat en de politieke partijen hebben ook
regelmatig overleg met kerken en andere levensbeschouwelijke orga-
nisaties. Maar waar ligt de grens precies? En moeten we misschien in
het licht van het nieuwe pluralisme, de grenzen opnieuw doorden-
ken?

De democratische rechtsstaat opnieuw doordenþen

Het ethisch en levensbeschouwelijk pluralisme is al sinds de Refor-
matie een verschijnsel waar de Nederlandse samenleving mee wor-
stelt. Onze traditie van tolerantie en de verzuiling leverden lange tijd
een redelijk functionerend compromis. Toen in de tweede helft van
de vorige eeuw de verzuiling afbrokkelde en de scherpe kanren van
de religieuze tegenstellingen aßleten, werd de publieke rol van de
godsdienst steeds minder belangrijk. Ook de daarmee verbonden
praktijk van onderlinge tolerantie verdween daarmee naar de achrer-
grond van onze publieke cultuur. Door de komst van immigranten
uit niet-Europese culturen werden we ineens weer geconfronteerd

DE SPAGAAI VAN DE STAAI 71

met groepen met afwijkende godsdienstige overtuigingen en praktij-
ken. Maar door de genoemde veranderingen in onze publieke cul-
tuur weten we eigenlijk niet meer goed hoe we moeten omgaan met
ingrijpende religieuze meningsverschillen. Dat onvermogen voelen

we nog sterker omdat het om culturen en godsdiensten gaat die in
allerlei opzichten voor ons vreemd zijn.

De nieuwheid van die problemen moet overigens niet worden
overdreven. In veel gevallen is het ethisch pluralisme vooral sterker

geworden, maar niet radicaal anders. Ik concentreer me in dit boek

vooral op die vormen van ethisch pluralisme waar de levensbeschou-

welijke achtergrond een rol speelt. Dan hebben we het bijvoorbeeld
over de scp die vrouwen weigert als lid, over vrouwenbesnijdenis,

over religieus fanatisme en onverdraagzaamheid, en over antidemo-

cratische bewegingen in islam en christendom. Maar ook over eutha-

nasie en over discriminatie van homot.
In veel gevallen zíjn de oplossingen voor deze problemen te vin-

den in democratische besluiworming, in het waarborgen van de

individuele vrijheid, of in interactieve vormen van wetgeving. Maar

dat helpt niet altijd. Voor sommige thema's zullen we de achterlig-

gende waarden en idealen van onze democratische rechtsstaat en ook

van de daarmee botsende levensovertuigingen opnieuw moeten

doordenken en bezien wat in het licht daarvan een redelijke oplos-

sing is.



Deel II

VRIJZINNIGE,
E,THIE,K



6. De verhouding tussen leer en leven

Een te simpel uerhaal

In de debatten over normen en waarden en over de multiculturele
samenleving is de samenhang tussen godsdienst en moraal vaak een

centraal thema. De verschillende partijen in die discussies delen

doorgaans dezelfde beperkte veronderstelling over de verhouding

tussen godsdienst en moraal. Simpel gezegd is de gedachte dat gods-

dienstige overtuigingen een bron voor morele normen zijn. Een

godsdienstige opvatting is het uitgangspunt; daaruit worden morele

opvattingen afgeleid; die overtuigingen worden vervolgens in hande-

len omgezet.
Deze simpele visie lijkt mij echter een minder gelukkig vertrek-

punt om de verhouding tussen godsdienst en moraal opnieuw te

doordenken. Daarvoor zijn verschillende argumenten.l Allereerst

sluit deze visie naar mijn indruk steeds minder aan op de manier

waarop veel Nederlanders in de praktijk hun geloof beleven. Het

gaat te veel uit van een vaststaand, samenhangend geheel van gods-

dienstige en morele dogma's \Maartegen een gelovige geacht wordt ja

te zeggen. Veel moderne christenen (maar iets vergelijkbaars geldt

ook voor veel jonge moslims en voor bijvoorbeeld New Age-aanhan-

gers) lijken echter nogal huiverig om stellige gelooßuitspraken te

doen over onderwerpen als God, Jezus of de betekenis van het

avondmaal, en zoeken vooral naar een verdieping van hun geloofsbe-

leving in de praktijk. Bovendien zrin ze meestal zekerder van hun

morele overtuigingen over bijvoorbeeld mensenrechten dan van hun

geloofsovertuigingen. De gedachte dat morele overtuigingen en

gedrag bepaald worden door godsdienstige overtuigingen spoort niet

met deze moderne gelooßbeleving.

Een tweede bezwaar is dat deze visie leidt tot een verstarring en

verstening van godsdienstige en morele opvattingen' Door de moraal

af te leiden uit de godsdienst (waarover moeilijk getwist kan wor-

den), wordt het veel moeilijker om morele overtuigingen te herzien'



76 VRIJZINNIGE ETHIEK

Ze worden gei'mmuniseerd tegen kritiek. 'Wanneer we godsdienst
vooral zien als een stelsel van samenhangende stellingen waarin je
wel of niet gelooft, worden gelovigen gedwongen hun gelovige iden-
titeit te formuleren in termen van die overtuigingen. Dat sraar op
gespannen voet met de dynamiek en het pluralisme die in de prak-
tijk van veel geloofsgemeenschappen, maar ook van ons dagelijks
leven, te vinden zijn.2 Ns de orthodoxie vooropstaar, is voor ver-
scheidenheid en ontwikkeling in de praktijk te weinig ruimte.
Daardoor wordt het zowel intern als extern moeilijker om tot een
open dialoog over de betekenis van godsdienst en moraal in de plu-
ralistische samenleving te komen.

Een derde, meer theoretisch bezwaar is dat het een eenzijdige
benadering is van godsdienst en van ethiek, waardoor het onvol-
doende recht doet aan de werkelijkheid van beide. Verschijnselen als

ethiek, recht en godsdienst hebben zowel een dynamische als een sra-

tische kant. In de godsdienst is dit onderscheid bekend als de tegen-
stelling tussen leven en leer. Het huidige debat over moraal en religie
is in twee opzichten eenzijdig: de nadruk ligt te srerk op de lee¡ en
men kiest voor een orthodoxe, deductieve visie waarin de godsdien-
stige leer de grondslag is voor de morele normen. Dit geldt overigens
zowel voor degenen die een beroep op godsdienstige overtuigingen
in het politiek-morele debat bepleiten als voor hun liberale regen-
standers die een dergelijk beroep uitsluiten; beide delen dezelfde een-
zrldige benadering.3

Twee modellen uan godsdienst en ethieþ

Voor dynamische verschijnselen geldt dat we ze altijd op rwee manie-
ren kunnen beschrijven die nooit helemaal in elkaar te vertalen zijn.
Een bekend voorbeeld is dat van een elektron, dat we als een deeltje
kunnen beschouwen en als een golf; maar niet als allebei tegelijk.
Beide modellen van het elektron geven bepaalde inzichten die in het
andere model minder goed naar voren komen.4

Dit geldt ook voor sociale verschijnselen als ethiek en godsdienst.
\Øe kunnen ethiek zien als een verzameling in proposities te formu-
leren normen en waarden voor het goede leven en voor het juiste
handelen, als een ethische code - al dan niet op schrift gesteld.

DE VERHOUDING TUSSEN LEER EN LEVEN 77

Uiteenlopende voorbeelden zijn de Tien Geboden in de bijbel en de

recente code-Tâbaksblat voor bedrijven. Ruimer opgevat zijn het alle

vaak impliciete, maar in principe in woorden te formuleren morele

opvattingen. Maar we kunnen ethiek ook zien als het goede leven en

het juiste handelen zelf, als de geleefde moraal. Dan hebben we het

zowel over de dagelijkse praktijken waarin we proberen moreel juist

te handelen, als over de meer reflexieve praktijk waarin we nadenken

over wat moreel juist handelen en goed leven zou zijn'
Het eerste model kunnen we een productmodel (of doctrinemo-

del) noemen. Ethiek wordt daarin gezien als een samenhangende

verzameling of doctrine van in proposities geformuleerde normen en

waarden - een verzameling die het product is van ons denken' Het

tweede model kunnen we een praktijkmodel (of procesmodel) noe-

men. Daarin gaat het om (de ethische dimensie van) de praktijk van

het dagelijkse leven en handelen, als een voortgaand proces van den-

ken, doen en eryaren. Beide modellen belichten aspecten van ethiek;

beide modellen zijn nodig om ethiek goed te begrijpen. De model-

len staan natuurlijk niet los van elkaar; ze verwiizen voortdurend

naar elkaar.-!?'e kunnen immers de geleefde moraal alleen begrijpen

in het licht van pogingen om deze ook te verwoorden en omgekeerd

kunnen we de verwoorde moraal alleen begrijpen in het licht van

pogingen om deze ook in praktijk te brengen'

Dit onderscheid russen een praktijkmodel en een productmodel

komen we ook tegen bij religie. \Øe kunnen een godsdienst beschou-

wen als een groot verhaal, als een samenhangende theorie over hoe de

wereld in elkaar zit (ontologie), waar de toekomst op uitloopt (escha-

tologie) en hoe wij in het licht van het voorgaande moeten handelen

(ethiek).5 Dan leggen we de nadruk op de leer. Theologische en ker-

kelijke geschillen gaan vaak over de juiste lee¡ bijvoorbeeld over de

vraag naar het karakter van God, de uiwerkiezing of de betekenis van

het avondmaal, c.q. de eucharistie' Deze leer wordt vaak gekoppeld

aan teksten zoals de bijbel en bepaalde belijdenisgeschriften.

Maar godsdienst kunnen we ook zien als een geheel van praktij-
ken en als een dimensie van het dagelijks leven' Dan hebben we het

over herkenbaar religieuze activiteiten als liturgie, pastoraat en diaco-

naat (al dan niet georganiseerd in officiële kerkelijke instituties),

maar ook over de manier waarop gelovigen in het leven staan en in
hun dagelijks handelen gestalte geven aan hun geloof.



78 VRIJZINNIGE ETHIEK

Net als bij de ethiek geldt dat beide modellen niet zonder elkaar
kunnen.6 Als de leer op geen enkele manier in praktijk wordt
gebracht, is godsdienst slechts lippendienst. En voor een vitale prak-
tijk die ook doorgegeven kan worden is her noodzakelijk om op zijn
minst gedeeltelijk onder woorden te brengen war mensen daarin
bezielt. In religies en in theologische theorieën wordt doorgaans
geprobeerd om aan beide modellen recht te doen. Maar omdat men
nooit tegelijk geheel aan beide modellen recht kan doen, blijkt in de
praktijk meestal dat op een van beide modellen de nadruk komt te
liggen.

Beide modellen zijn daarom in de gelooßbeleving van individuen
en groepen niet altijd even srerk aanwezig. Dat blijkt ook binnen het
christendom. In de oosters-orrhodoxe traditie bijvoorbeeld ligt het
accent in de kerkdiensren sterk op de liturgische praktijk, terwijl in
de protestantse traditie de preek als doordenking van bijbel en
gelooßleer een centrale rol vervult. In de calvinistische traditie staat
het juiste geloof voorop (sola fide, sola scriptura), rerwijl in de
doopsgezinde traditie de nadruk wordt gelegd op het juiste leven.T

In het sterk door het calvinisme gestempelde Nederland wordr
godsdienst traditioneel vooral gezien in rermen van de leer. Mijn
indruk is echter dat in de hedendaagse geloofsbeleving van veel
Nederlanders de leer op de achtergrond is geraakt en de praktijk
meer naar voren is gekomen, zowel in de zin van liturgische praktij-
ken en rituelen als in de zinvan het ethisch juiste handelen.s Uit tal
van onderzoeken blijkt dat veel mensen wel geloven in iets als een
hogere macht of diepere kracht, maar daarbij verder weinig omlijn-
de gelooßvoorstellingen hebben. Misschien dat die kracht nog wel
als 'God' wordt aangeduid, maar klassieke ideeën als almacht of de
Drie-eenheid spelen in dergelijke geloofsvoorstellingen geen rol. De
strijd tussen theologen en kerken over rhema's als de betekenis van
het avondmaal of eucharisrie en de toelating daartoe laat grote groe-
pen tegenwoordig onverschillig.9 Voorop staan de religieuze ervaring
(in kerkdiensten, maar ook in meditatie of kloosterretraites) en een
moreel goed leven. Een dergelijke nadruk op de praxis (overigens

zonder daarbij de uitdaging uit de weg re gaan om daarop ook ratio-
neel te reflecteren) sluit goed aan bij de vrijzinnige traditie.l0

DE VERHOUDING TUSSEN LEER EN LEVEN 79

D e duc tiu isme u ersus p ragmati srne

De gangbare visie op godsdienst en moraal is ook op een tweede

manier eenzldig. Men kiest niet alleen voor het modelleren van gods-

dienst als stelsel van godsdienstige overtuigingen, maar binnen dat

model wordt ook een specifieke keuze gemaakt. Sterk versimpeld zijn

de impliciete veronderstellingen als volgt. \Øie gelooft, aanvaardt het

gezagvanGod (ofAllah). God heeft zich geopenbaard in de bijbel (of

de koran of andere geschriften). Daarnaast is er misschien een religi-

euze institutie, een kerk, die gezaghebbende uitspraken kan doen en

dogma's kan vastlegge n, of zrjn er bepaalde andere geschriften die een

groot gez g hebben (bijvoorbeeld de zogenaamde drie formulieren

van enigheid in de reformatorische rechtervleugel). Die uitgangspun-

ten - de teksten en de grondbegrippen daaruit, de dogmat, de gezag-

hebbende interpretaties en instituties - vormen de basis voor een

omvattende religieuze doctrine en een moraal.l1 \Øe kunnen dit een

deductieve methode noemen: het geheel van godsdienstige en morele

overtuigingen wordt afgeleid uit een aantal algemene uitgangspunten.

T.gÃ ,o't deductieve benadering ztin taI van bezwaren'l2 Een

eerste probleem is dat van de overbelasting ofonderbepaaldheid van

de dogma's en klassieke geschriften. Uit de bijbel of de belijdenisge-

schriften valt moeilijk af te leiden hoe om te gaan met biotechnolo-

gie of voorbehoedmiddelen; pogingen daartoe ziinvaakweinig over-

tuigend. Een tweede probleem is dat het te statisch en universalis-

tisch is. Geloven in de agrarische en nomadische samenleving van het

Midden-Oosten tweeduizend)aar geleden kan niet precies hetzelfcle

inhouden als geloven anno 2004. Een derde bezwaar is dat het wei-

nig ruimte biedt voor pluralisme. Als concrete morele en religieuze

normen het resultaat ziinvanstrikte deductie uit onbetwijfelbare uit-

gangspunten, dan is iemand die een andere overtuiging heeft een

ketter die bekeerd moet worden tot het ware geloof en niet een inte-

ressante gesprekspartner.

Het belangrijkste bezwaar is natuurlijk fundamenteler. 'Waarom

zouden we aannemen dat de bijbel, de belijdenisgeschriften of de

uitspraken van kerkelijke leiders en instituties volledig juist zijn? Het

is toch allemaal uiteindelijk mensenwerk, zy het mogelijk door God

geinspireerd mensenwerk? Maar als de uitgangspunten niet meer

absoluut zeker zijn, kunnen we het hele bouwwerk van de religieuze



80 VRIJZINNIGE ETHIEK

doctrine niet meer met zekerheid funderen. Het is vooral dit pro-
bleem dat het deductieve model uiteindelijk niet bevredigend maakt.

AIs alternatief voor de deductieve methode kan inspiratie gevon-
den worden in de ethiek, in het filosofisch pragmatisme. John Rawls
heeft het idee van een reflectief evenwicht geintroduceerd als een

methode voor ethische theorievorming en oordeelsvorming.13 \Øe
kunnen de vorming van een geloofsovertuiging, van een religieuze
doctrine, ook zien als een proces van reflectief evenwicht, waarbin-
nen heel ongelijksoortige element€n mer elkaar in verband worden
gebracht en elkaar wederzijds corrigeren in het srreven naar e€n

coherent verhaal. Daarbij kunnen elemenren als persoonlijke religi-
euze ervaringen (en die van anderen), morele ervaringen, de traditie,
de in die traditie gevormde dogma's en verhalen, de heilige reksren,
maar ook een analyse van de samenleving waarbinnen de laatste
gegroeid zyn en van de samenleving waarbinnen iemand nu leeft,
met elkaar in verband worden gebracht.

\Øelke elemenren dat precies zijn en welk gewicht aan elk ervan
wordt toegekend, verschik van persoon ror persoon. De een onrwik-
kelt zijn religieuze overtuigingen vooral door religieuze ervaringen,
bijvoorbeeld de beleving van gemeenschap in een kerkdienst, of een
mystieke ervaring van contacr met God. Een ander legt in haar
geloofsbeleving sterker de nadruk op praktische diaconale activitei-
ten, op de ontmoeting met de medemens, en herkent daarin een reli-
gieuze dimensie. \Øeer een ander heeft een meer intellectuele geloofs-
weg door het consequent doordenken van wat bepaalde aanspreken-
de verhalen uit de traditie betekenen.14

Het gaat hier om accenwerschillen. Doorgaans speelt elk van deze

drie gelooßwegen in de ontwikkeling van iemands gelooßbeleving
een rol, maar de onderlinge verhouding kan verschillen. Ook in de
loop van een leven kunnen die verhoudingen verschuiven; geloven is

immers een levenslang leerproces. Dat leerproces is doorgaans geen
zuiver individueel proces , maar vindt plaats in contact mer anderen,
zodat men de eigen opvatringen kan roersen. Een reflectief even-
wichtsproces is nooit af: steeds weer komen er nieuwe ervaringen,
nieuwe contexten, die in het proces worden ingebracht en tot bijstel-
len (soms ook radicaal herzien) van religieuze en morele overtuigin-
gen leiden. Dat geldt zowel op individueel niveau als op het niveau
van een religieuze traditie.

DE VERHOUDING TUSSEN LEER EN LEVEN 8t

Dit alles is een veel te summiere schets, maar de kerngedachte is

hopelijk duidelijk. Naast een deductieve methode van het funderen

van een gelooßovertuiging is een tn'eede model mogelijk. Daarin

probeert men tot een samenhangende verwoording te komen van het

eigen geloof (zonder hier overigens ooit geheel in te slagen) op basis

van zowel algemene uitgangspunten als concrete ervaringen, van

zowel religieuze overtuigingen als morele intuïties.
Een dergelijke pragmatische methode heeft belangrijke voordelen

boven de deductieve benadering. Zij is contextualistisch, omdat con-

crete ervaringen en contexten een rol spelen; daarmee is de aldus tot
stand gekomen gelooßovertuiging veel meer een zingevend kader

waaraan mensen voor hun concrete levensvragen ook iets hebben.

Zy is dynamisch omdat de gelooßovertuiging meegroeit met de per-

soonlijke onwikkeling van iemand gedurende haar leven en, op col-

lectief niveau, met de ontwikkeling van een groep of samenleving.

En ze is pluralistisch om twee redenen: omdat ze erkent dat elke for-
mulering van een geloofsovertuiging altijd een voorlopige, onvol-

maakte poging is, en omdat ze erkent dat mensen afhankelijk van

hun context en ervaringen tot verschillende overtuigingen kunnen

komen.
Dit leidt overigens niet noodzakelijk tot een subjectivisme waarin

slechts de eigen vooroordelen worden gesystematiseerd. Een subjec-

tivistische en in zichzelf besloten ontwikkeling is zeker mogelijk.

Men kan zich afsluiten voor nieuwe, dissonante ervaringen en voor

kritische reflectie, en men kan zich afsluiten voor kritiek van ande-

ren en toetsing aan de opvattingen van anderen .15 Zowel in sterk

geTnstitutionaliseerde en hiërarchische kerken als in sterk geïndividu-

aliseerde gelooßbewegingen als New Age is dat risico onmiskenbaar

aanwezig. Maar het is niet noodzakelijk. Een christelijke geloofsge-

meenschap kan juist ook mogelijkheden bieden tot verrijking met

ervaringen uit rijke tradities, tot kritische reflectie in een open dia-

loog (en soms een felle confrontatie!) met anderen, tot het verwoor-

den en invoelbaar maken van het onzegbare en vooral, zoals Denis

Müller het noemt, tot het radicaliseren van ervaringen van dissonan-

tie.16 Vooral dat laatste kan een belangrijk potentieel tot kritische

herziening belichamen.

De deductieve benadering past goed bij de orthodox-protestantse

traditie, waar men vanuit de centrale positie van het \Øoord centraal



82 VRIJZINNIGE ETHIEK

staat en vanuit een aanvaarding van bijbel en belijdenisgeschriften als

grondslag de implicaties daarvan voor het hele (geloofs)leven pro-
beert te doordenken. Maar voor veel moderne gelovigen geldt dat ze

hun uitgangspunten niet zo precies kunnen verwoorden. Sommigen
geloven wel dat er 'iets' is, maar vinden het moeilijk onder woorden
te brengen wat dan (en vinden een specifiek godsbeeld vaak ook niet
nodig voor hun gelooßleven).17 Anderen voelen zich wel aangespro,

ken door klassieke voorstellingen van God en de bijbelse verhalen,
maar zonder aan die laatste een absoluut gezagtoe te kennen. \Øeer

anderen laten zich ook inspireren door het waardevolle uit andere
religieuze tradities en bijvoorbeeld uit New Age. Al deze gro€pen
hebben echter gemeen dat ze geen absolute zekerheid toekennen aan

bepaalde geloofsinhouden en die als grondslag gebruiken voor de rest

van hun geloof, maar dat ze meer fragmentarisch en zoekend probe-
ren uit verschillende elementen waardoor ze zich aangesproken voe-
len een samenhangend verhaal te ontwikkelen. Mijn vermoeden is

daarom dat veel moderne gelovigen zich beter herkennen in de prag-
matische benadering.

Het primaat uan de prahtijh

\Øat betekent dit nu voor de verhouding tussen godsdienst en
moraal? De gangbare benadering kan in rermen van de vorige twee
paragrafen worden betiteld als een deductieÊdoctrinaire benadering.
Ten eerste wordt de verhouding tussen praktijk en doctrine geken-
merkt door een sterk primaat van de leer. Dat primaat hoeft niet
absoluut te zyn, maar de hoofdrichting is duidelijk de religieuze
doctrine bepaalt hoe mensen (moeten) leven. Tên tweede wordt die
leer ontwikkeld via een deductieve benadering. Uit godsdienstige
uitgangspunten met een groot, zo niet absoluut gezag wordt een

geheel van godsdienstige en morele overtuigingen afgeleid. Beide
kenmerken passen goed bij een orrhodox-proresranrse visie, waarin
de Heilige Schrift het vertrekpunr is en het hele leven in het teken
van de gelooßovertuiging staat.

De verhouding tussen moraal en godsdienst ziet men vooral als

een verhouding tussen twee typen overtuigingen, tussen overtuigin-
gen met een propositionele inhoud.I8 Men ziet die relatie als een

DF, VERHOUDING TUSSEN LEER EN LE\BN B3

deductieve relatie, waarbij uit bepaalde godsdienstige uitgangspun-

ten de morele overtuigingen voorwloeien. Uit de stelling dat iemand

gelooft in God, volgt dan met een aantal stappen van interpretatie en

afleiding dat de bijbelse normen uitgangspunt moeten zijn voor het

morele handelen en dat dus bijvoorbeeld vrouwen geen kiesrecht

dienen te hebben.

Daarnaast kan een tweede benadering worden geplaatst, een prag-

matisch-praktische benadering. Daarin staat de praktijk (of eigenlijk

de vele praktijken waarin mensen zich bewegen) voorop en komt de

doctrinaire verwoording van de eigen geloofsbeleving voort uit die

praktijk. Simpel gezegdt het leven staat voorop en de leer sluit daar-

op aan. De ontwikkeling van de doctrine ziet men niet als een

deductieve methode die uitgaat van bepaalde dogma's, maar als een

voortgaand proces om tal van verspreide elementen in onderling ver-

band samen te brengen. Deze benadering sluit, zoals gezegd, goed

aan bij de vrijzinnige traditie.
De verhouding tussen moraal en godsdienst ligt in zo'n benadering

heel anders. Ten eerste is het niet de propositionele inhoud van over-

tuigingen waar het om draait, maar de dagelijkse praktijk. De overtui-

gingen worden mee ontwikkeld in het licht van die praktijk, in het

licht van de context waarin men zich beweegt, maar vaak blijkt het

moeilijk om ze goed onder woorden te brengen. En ten tweede is er

geen deductieve verhouding tussen morele en godsdienstige overtui-

gingen, maar beTnvloeden en corrigeren ze elkaat wederzijds in een

voortdurende wisselwerking. Een godsdienstige overtuiging kan dus

ook worden bijgesteld omdat ze niet strookt met diepgewortelde

morele overtuigingen.le Als uit de bijbel lijkt te volgen dat vrouwen

ondergeschikt zyn aan de man, is dit in strijd met de overtuiging dat

mensenrechten zoals het kiesrecht, voor iedereen gelijkelijk gelden; in

zo'n geval kan die laatste overtuiging de doorslag geven. Dat kan bete-

kenen dat de interpretatie van de gezaghebbende tekst wordt aange-

past of dat de visie op het gezagvaî die tekst wordt aangepast.

De verhouding tussen godsdienst en moraal wordt hiermee con-

textafhankelijk, pluralistisch en dynamisch. Het is niet een voor eens

en altijd geldende doctrine; de verhouding onffiikkelt zich mee met

de geschiedenis en met ieders persoonlijke groei. Het is vooral dit

laatste dat interessante aanknopingspunten biedt voor de pluralisti-

sche samenleving.



84 \T.IJZINNIGE ETHIEK

Het debat over godsdienst en moraal wordt in Nederland vooral
gevoerd in termen van de eerste benadering. Dit is ook niet verwon-
derlijk, omdat veel spraakmakende vertegenwoordigers van het chris-
tendom, zoals de rooms-katholieke bisschoppen of de scp en de CU,

hiervan uitgaan. Veel liberalen (al dan niet gelovig) gaan overigens in
dit denkpatroon mee. Ook zij concentreren zich op de propositione-
le inhoud van geloof en moraal, maar bepleiten binnen dat kader de

autonomie van de moraal ten opzichte van het geloof.20

Maar dit alles doet geen recht me€r aan de geloofsbeleving van
grote groepen Nederlanders, die veel meer aansluit bij de tweede
benadering. Moraal en geloof zijn met elkaar verbonden, maar nier
in de zin dat de moraal voorwloeit uit het geloof. Men probeert goed
te leven en juist te handelen en zoekt in praktijken van liturgie en

meditatie naar verdieping van religieuze ervaringen. Vertrekkend
vanuit die praktijken probeert men misschien - maar zeker niet
altijdl - tot een verwoording te komen van hoe men leeft en wat men
beleeft. Komt er vanuit de kerk (of de moskee) een scherpe morele
uitspraak waarmee men het niet eens is, dan legt men die terzijde of
levert zelß felle kritiek het is immers de eigen ervaring en praktijk
die bepalend is voor het geloof en niet de officiële leer. Als een ker-
kelijke leider (uitgaande van de eerste benadering) standpunten
inneemt over anticonceptie, seks buiten het huwelijk of euthanasie,
waarmee men het niet eens is, is dat geen reden om de eigen stand-
punten te herzien. Integendeel, de correctie is eerder de andere kant
uit, het gezagvan de betrokkene en van de kerkelijke institutie wordt
erdoor (nog verder) aangetast.

Waarom zoh moeilijk uerhaal?

In dit hoofdstuk heb ik duidelijk gemaakt dat er meerdere manieren
zijn om de verhouding tussen godsdienst en moraal te zien. In het
publieke debat overheersr ren onrechre de deductieÊdoctrinaire
manier. Die maakt godsdiensten tot massieve onveranderlijke groot-
heden. Voor een open discussie in het kader van een multiculturele
samenleving is dat niet de meest vruchtbare. 

'Wie 
denkt dat her scp,

standpunt over vrouwenkiesrecht tot in de eeuwigheid onverander-
lijk is, hoeft de dialoog ook niet aan te gaan; de keuze is slechts of

DE VERHOUDING TUSSEN LEER EN LEVEN 81

men de scp wil verbieden of niet. \7ie de islam alleen ziet als een

godsdienst waarbinnen alle voorschriften helder en onweerlegbaar

uit de koran volgen, kan zich de moeite van een gesprek besparen'

Dat verandert toch niets. \Øanneer Ayaan Hirsi Ali aan burgemees-

ter Cohen voorhoudt dat hij de 'ware moslim, dat wil zeggen de

orthodoxe moslim' niet begrijpt, hanteert zy een dergelijk massief

beeld van de islam.2l Volgens Hirsi Ali heeft de orthodoxe moslim

namelijk opvattingen die op alle punten haaks staan ten opzichte van

de democratische rechtstaat. Iedere diversiteit en mogelijkheid tot
verandering binnen de orthodoxie wordt daarmee bij voorbaat uitge-

sloten (want zo iemand is dan immers in de ogen van Hirsi Aii geen

ware moslim).
Om tal van redenen is het hanteren van zo'n eenzydige benade-

ring dus contraproductief, Maar voor mij is de belangrijkste reden

dat ik mij er totaal niet in kan herkennen. Het is niet de manier

waarop ik mijn geloof beleef en het is niet de manier waarop veel

mensen om mij heen dat doen. Daarom heb ik een rweede model

voorgesteld dat beter recht doet aan de manier waarop mensen in de

moderne samenleving hun geloof beleven en met ethiek bezig ziin'



7. Christelijk én humanistisch

Ethieþ is mensenuterþ

Moraal valt niet uit de hemel als een kant-en-klaar pakketje normen.
F{etztln mensen die morele normen ontwikkelen, soms heel bewust,
soms min of meer impliciet. En het zijn mensen die zich al dan niet
iets aantrekken van die morele normen. Daarbij kunnen zij sreun en

inspiratie krijgen van andere mensen, of misschien ook van God,
maar ook dan is het uiteindelijk het menselijk handelen waar het op
aan komt. Of om het in expliciet religieuze termen te zeggen: Gods
Geest werkt door de mensen. Ethiek is mensenwerk.

Ethiek is dus altijd persoonlijk. Het is mijn ethiek of onze ethiek.
Natuurlijk hebben we daarbij vaak de pretentie dat onze ethische
normen ook voor anderen gelden. Filosofen noemen dit 'universali-
seerbaarheid'. Volgens sommige ethici is het zelß een eis aan morele
normen. Normen zyn pas moreel als we kunnen pretendere n dat ze

voor iedereen moeten gelden. Dit lijkt me een te strikt standpunt -
er kunnen morele uitgangspunten zijn, zoals deugden, die persoons-
of rolgebonden zijn. Maar voor de meeste morele uitgangspunten
geldt wel dat ze aan iedereen kunnen appelleren.

Ethiek is ook altijd contextueel. De ethiek voor een agrarische

samenleving is anders dan die voor het computertijdperk. Daarom
moet een ethiek ook mee kunnen variëren met de verschillende con-
texten. En zij moet zich kunnen ontwikkelen in de loop van de tijd,
om zich aan te passen aan de veranderende omgeving.

Dit alles betekent overigens niet dat ethiek subjectief is. Het is,

geen kwestie van persoonlijke smaak dat ik iemand anders niet mag
vermoorden. Maar een levende ethiek is een ethiek waar mensen iets
mee kunnen in de praktijk en die dus bij hen en bij hun omgeving
past. Mensen moeten zelf hun eigen ethiek ontwikkelen. Niet uit het
luchtledige, want gelukkig kan men daarvoor een beroep doen op de
inzichten van anderen, op tradities, op ouders, docenten en vrien-
den. Voor een groot deel is dit ook geen bewust proces. Je neemt heel

CHRISTELIJK É,trt HUÌr¡¡NISTISCU 87

veel normen en waarden als vanzelfsprekend over in de loop van je

jeugd en van je verdere leven. Gelukkig maar - het zou nogal lastig

zijn als mensen over alles diep moesten gaan nadenken' Maar voor

een deel is het wel een proces van nadenken' van worstelen met de

materie. Daarover wil ik het nu vooral hebben. Het gaat niet over de

simpele normen waarover we het allemaal in grote lijnen eens zijn,

maar juist over die onderwerpen waarover we van mening verschil-

len. Daarbij blijven we zelfs vaak twijfelen ook nadat we een stand-

punt hebben.

Hoe kunnen we rond deze onderwerpen onze eigen ethiek ont-

wikkelen? Het is moeilijk daarover algemene uitspraken te doen. Het

ontwikkelen van een ethiek is niet alleen altijd persoonlijk en con-

textueel, maar ook verbonden aan onze levensbeschouwing. Daarom

wil ik in dit boek geen abstract verhaal vertellen over hoe iedereen

dat zou kunnen doen. Dat zou te algemeen en nietszeggend zijn. Ik
wil mijn eigen verhaal vertellen, over hoe een vrijzinnige het zou

kunnen doen.

Niet omdat ik meen dat dit de enige mogelijke manier is. Zeker

niet. Maar ik denk dat ik niet een puur persoonlijk verhaal te vertel-

len heb. Op sommige punten zullen anderen zich er misschien in

herkennen en met me mee kunnen gaan. Op andere punten maken

zy andere keuzen, maar kunnen dan, door zich af te zetten tegen

mijn opvattingen, misschien ook helder krijgen hoe zl tot hun keu-

zen komen. Juist door zo expliciet mogelijk te zijn over mijn eigen

benadering, hoop ik anderen uit te dagen hun eigen benadering te

ontwikkelen.

Een positieue, oPen identiteit

In een pluralistische samenleving put je nooit uit maar één traditie.

Je krijgt iets mee van allerlei groepen waar je mee te maken hebt.

Tradities zijn bovendien niet gesloten en eenduidig, maaÍ bevatten

allerlei tegenstrijdige uitgangspunten en worden beTnvloed door

andere tradities waarmee zii in aamaking komen. Het begrip traditie

wordt vaak geassocieerd met ouderwets en traditioneel, maar dan

hebben we het vooral over traditionele gebruiken en klederdrachten

waaraan krampachtig wordt vastgehouden, ook al zijn ze niet meer



88 VRIJZINNIGE ETHIEK

functioneel in de veranderde samenleving. Levende tradities vernieu-
wen zich echter voortdurend, ze zijn altijd in ontwikkeling terwijl ze

zich aanpassen aan hun veranderende omgeving. Dat geldt bijvoor-
beeld ook voor politieke tradities; politieke partijen vernieuwen bij
elke verkiezing hun verkiezingsprogramma en met war langere tus-
senpozen worden ook eventuele beginselprogrammat herzien.

Ook religieuze tradities kunnen zich vernieuwen, hoewel daar
helaas vaak de neiging overheerst om lrampachtig vast te houden
aan het oude. De traditie waar ik toe behoor is de vrijzinnig-christe,
lijke. (Een hele mond vol - ik zalhet daarom in dit hoofdstuk meest-

al kortweg over 'vrijzinnig' hebben). Het vrijzinnig protestantisme is

vanouds voor een deel georganiseerd binnen eigen kerkelijke organi-
saties. Dat geldt voor (een deel van) de doopsgezinden, de remon,
stranten, de vrijzinnig hervormden (sinds de recenre kerkfusie is hun
naam veranderd in vrijzinnig protestanten) en de vrijzinnige gelooß-
gemeenschap NPB. Maar de vrijzinnige stroming is breder dan alleen
deze kerkelijke groepen. Ook binnen de rooms-katholieke kerk en de
nieuwe Protestantse Kerk in Nederland z\n er grore groepen mer
vrijzinnige opvattingen, ook al zijn ze niet onder die noemer georga-
niseerd.

De term vrijzinnig staat tegenwoordig vaak in een kwade reuk.
Het wordt geassocieerd met vrijblijvendheid, met steeds meer warer
in de wijn doen en vaagheid. Associaties die zeker niet helemaal ten
onrechte zijn.Yrijzinnigen hebben er maar al te vaak aanleiding voor
gegeven. Vooral bij doopsgezinden, maar ook bij veel hervormden en
gereformeerden is er daarom aarzeling om zichzelf vrijzinnig re noe-
men.

Maar ik wil me niet bij dat beeld neerleggen. Yrtlzinnig is inder-
daad te vaak in negatieve termen gedefinieerd: '\Øe zijn niet ortho-
dox, niet dogmatisch, kennen geen bindende belijdenissen en geen
kerkelijke hiërarchie'. Het is allemaal waa! maar niet genoeg. Ik
denk dat dit tegenwoordig niet meer de goede manier is. Het wordt
tijd om de term vrijzinnig-christelijk weer een positieve lading te
geven. In dit hoofdstuk wil ik daar (met de nadruk op ethiek) een

poging toe doen.
Sommigen zullen een dergelijke poging misschien als weinig vrij-

zinnig zien.Yrijzinnigen zijn immers vaak huiverig om ror een posi-
tieve verwoording van het geloof te komen. Ze erkennen dat er

CHzuSTELIJK ÉN HUMANISTISCH 89

meerdere manieren zijn om je geloof te beleven, te verwoorden en te

ontwikkelen en bieden daarvoor graag aan anderen de ruimte. Ze

zijn zich maar al te bewust van de risicot van vaststaande belijdenis-

sen waarmee anderen om de oren geslagen worden. Heine Siebrand

merkt terecht op over de vrijzinnige traditie:

Ruimte is een kernbegrip, opdat ieder met behoud van eigenheid en

respect voor de meningen van anderen, op zoek kan gaan naar antwoor-

den op geloofsvragen in een context wââr geen pasklare anrwoorden voor

handen zijn.l

Maar wil die ruimte zinvol zyn, dan moet er ook inhoud worden

geboden. Ruimte zonder inhoud is leegte. Dialoog zonder substantie

leidt alleen maar tot vage frasen en zwijgen. Daarom is het wel dege-

lijk zinvol als vrijzinnigen pogingen doen om tot een positieve invul-

ling van het begrip vrijzinnig te komen.

Een van de dingen die me in het vrijzinnig christendom aanspreekt,

is de grote openheid naar de wereld, naar andere christelijke tradities

en zelfs naar niet-christelijke godsdiensten' \Øanneer ik hieronder

een vrijzinnig verhaal vertel, maak ik dan ook geen enkele aanspraak

op exclusiviteit. Veel, zo niet alles van wat ik uit de vrijzinnige tradi-

tie haal, is ook bij andere tradities te vinden. De eigenheid van een

vrijzinnige ethiek ligt niet in bijzonclere inhoudelijke uitgangspun-

ten.
De gedachte dat een vrijzinnig-christelijke ethiek een exclusieve

eigen inhoud zou hebben lijkt mij onhoudbaar. Christenen hebben

niet een speciaal kenvermogen waardoor zij over andere inhoudelij-
ke waarden of normen zouden beschikken dan niet-christenen.
ry'rijzinnigen hebben evenmin een bijzonder verlichte geest waardoor

zij beter zouden kunnen nadenken dan orthodoxe christenen' Alle
normen en waarden die vrijzinnigen aanhangen, delen zij met som-

mige anderen buiten hun eigen kring. En gelukkig maar, want het

zou nogal lastig zijn als iedere groep een heel eigen normen- en waar-

denstelsel zou hebben zonder overlap met dat van anderen.

Toch is er wel een specifieke inhoudelijke oriëntatie. \Øanneer we

naar concrete standpunten kijken, valt dat ook duidelijk op. Terwijl

tal van kerken stormliepen tegen de openstelling van het burgerlijk



90 VRIJZINNIGE ETHIEK

huwelijk voor homoparen, steunden vrijzinnige kerken als de

remonstranten dit van harte. Vrijzinnigen kiezen voor een volledige
gelijkwaardigheid van mannen en vrouwen en van homoseksuele en

heteroseksuele relaties, ook binnen het verband van de kerk. Ze heb-
ben een positieve houding ten opzichte van individuele zelfbeschik-
king. De meeste vrijzinnigen staan daarom niet principieel afwijzend
tegenover euthanasie - anders dan bijvoorbeeld de leiding van de

twee grote kerken. Ten opzichte van niet-kerkelijke opvattingen is

het verschil misschien op het eerste gezicht minder duidelijk omdat
veel typisch vrijzinnige opvattingen ook een parallel hebben in
opvattingen die bij humanisten leven. Maar ook daar is zeker ten
opzichte van sommige seculiere opvattingen wel degelijk een ver-
schil. Vrijzinnige christenen begrijpen hoe zeer een godsdienstige
overtuiging iemands leven kan bepalen en willen iedereen zoveel

mogelijk de kans geven daarnaar te leven. Soms kan een godsdiensti-
ge overtuiging je in gewetensnood brengen, bijvoorbeeld omdat je
vindt dat je militaire dienst moet weigeren of een hoofcldoekje moet
dragen. Daarom zullen vrtlzinnigen vaak proberen ruimte te schep-

pen voor de beleving van die godsdienst - zelß als ze daar persoon-
lijk grote bezwaren tegen hebben! - bijvoorbeeld door wettelijke
erkenning van gewetensbezwaren. Van recente pleidooien van secu-

laristen als Paul Cliteur om de godsdienswrijheid irrelevant te verkla-
ren, moeten zij dan ook weinig hebben.

Mijns inziens is kenmerkend voor het vrijzinnig christendom dat
het van harte in twee tradities tegelijk staat: de christelijke en de

humanistische. Humanisme en christendom kunnen worden gezien
als elkaar bevruchtende, aanvullende en corrigerende tradities. Door
de combinatie kunnen we uitwassen en beperkingen van elk van deze

afzonderlijke benaderingen tegengaan.

Hoewel het christendom ouder is en ook voor mij inhoudelijk
vooropstaat, begin ik met het humanisme. Dat maakt het beter
mogelijk om de overeenkomsten en verschillen helder te krijgen.

Met humanisme bedoel ik de traditie die in de zestiende eeuw met
schrijvers als Erasmus en Coornhert begint (maar overigens ook
oudere wortels heeft). De Verlichting en het modernisme maken ook
deel uit van deze raditie. In feite vormt het christelijk humanisme
met de doperse beweging van Menno Simons een van de twee oor-
spronkelijke hoofdstromen van het Noord-Nederlandse protestantis-

CHRISTELIJK ÉN HUtr¿¡NtSrlSCn 9l

me. Het calvinisme kwam pas in de tweede helft van de zestiende

eeuw sterker naar voren, vooral dankzij vluchtelingen uit Zuid-
Nederland. Humanisme in deze ruime zin is dus niet antichristelijk,
integendeel. Het is een houding van redelijkheid en kritisch naden-

ken. Het stelt de mens centraal (maar niet noodzakelijk absoluut) en

probeert met behulp van de rede tot uitgangspunten voor een vreed-

zame samenleving en voor een goed leven te komen.2

Het humanisme biedt een oriëntatie op waarden als vrijheid,
gelijkheid, democratie en mensenrechten. Daarmee vormt het een

tegenwicht tegen orthodoxe visies op het christendom die vrouwen
en homot discrimineren of vasthouden aan hiërarchische en autori-
taire kerkstructuren en -culturen. Het biedt ook de grondslag voor
actieve verdraagzaamheid, waarin men bereid is om in gesprek te

gaan met andersdenkenden vanuit de gedachte dat men daaruit iets

zou kunnen leren. Deze humanistische inspiratie levert de grondslag

om te pleiten voor gelijke rechten van vrouwen en homoseksuelen,

maar ook van vluchtelingen en aanhangers van andere levensovertui-

gingen. Het leidt tot opkomen voor het zelfbeschikkingsrecht van

mensen, bijvoorbeeld inzake seksualiteit en rond euthanasie en abor-

tus.

Een vrijzinnige herkent overigens dezelfcle uitgangspunten ook in
de christelijke boodschap. Niet voor niets waren veel auteurs die het

klassieke humanisme belichamen, zoals Erasmus, Thomas More en

Hugo de Groot, ook christenen. In een vrijzinnig perspecdef is er

dus geen echte spanning, maar een overlap. Daarom begon ik ook
met humanisme, om die gemeenschappelijkheid helder te krijgen. In
het evangelie gaat het immers ook om naastenliefcle, menselijke

waardigheid, gelijkheid van alle gelovigen en menselijke vrijheid.
Maar daar voegt de christelijke inspiratie iets aan toe. Er is meer

dan alleen het minimum aan mensenrechten - hoe wezenlijk ook -
die in de humanistische traditie te vaak als de kern van de ethiek
worden gezien. Het christendom wijst ons in de richting van meer

dan het gewone. Het verwijst naar waarden als liefde, vriendschap en

onderlinge verbondenheid. Het biedt oriëntatie voor het nadenken

over de zin van het bestaan. Naast de Tien Geboden als minimum-
normen bevat de bijbel ook de Bergrede die ons radicale idealen

voorhoudt.
In het verlengde daarvan is de evangelische boodschap radicalise-



92 VRIJZINNIGE ETHIEK

rend en kan ons behoeden voor zelfgenoegzaamheid. Die oriëntatie

op de idealen uit de Bergrede laat ons voortdurend beseffen dat we

er nog niet zijn, dat we ons acdef moeten inzetten voor een betere

wereld. De bijbelse visioenen van gerechtigheid vormen een referen-

tiepunt, waarmee we de huidige werkelijkheid kritisch kunnen

bevragen. En in de bijbel is ook aandacht voor het kwaad, voor tra-

giek en het menselijke tekort. Humanisme heeft een neiging tot een

te opdmistisch mensbeeld en tot zelfoverschatting.2 Het christen-
dom maant ons tot bescheidenheid. \Øe kunnen het niet allemaal zelf
en er gaat veel mis - soms grondig mis.

Het christendom kiest voor de zwakkeren. In de klassieke termen:

voor de weduwen en \ryezen en voor de vreemdeling. Het richt de

aandacht op degenen die buiten de boot vallen, op mensen die bene-

den de armoedegrens leven, op vluchtelingen. Daarmee wordt het

humanistisch opkomen voor humanitaire idealen behoed voor afglij-
den in een meer vrijblijvend en aßtandelijk pleidooi. Het verdiept

het humanisme tot een radicale humaniteit.3
Overigens zullen sommige humanisten zeggen dat dit alles voor

hen ook tot het humanisme behoort. Hoewel sommigen binnen het

humanisme de neiging hebben om de humanistische moraal te ver-

smallen tot de mensenrechten, geldt dat zeker niet voor allen. Qua
inhoud hoeft er dus uiteindelijk geen groot verschil te zijn tussen een

vrijzinnig-christelijke en een humanistische moraal.

Maar het christendom biedt niet alleen inhoudelijke uitgangspun-

ten. Het is niet alleen een levensbeschouwing, een leer, maar ook een

praktijk. Het biedt een praktische spiritualiteit die ervoor zorgt dat

die radicale humaniteit gevoed wordt, zoals ook omgekeerd onze

inzet voor een betere wereld onze gelooßervaringen kan verdiepen.

Ethiek begint en eindigt bij de mens zelf en is onderdeel van de

manier waarop hij of zij gestalte geeft aan zijn of haar leven. Iemands

gelooßovertuiging is net zomin los verkrijgbaar als ztjn of haar

moraal. Beide vormen (althans idealiter) een eenheid met de praxis,

met het handelen van de persoon. Omdat moreel juist handelen vaak

offers vergt, is die voeding van morele overtuigingen vanuit een prak-

tische spiritualiteit wezenlij k.

Daarbij is overigens geen sprake van een eenrichtingsverkeer tus-

sen gelooßovertuiging en spiritualiteit enerzijds, en morele overtui-

ging en praktisch handelen anderzijds.a Onze spiritualiteit kan wor-

CHRTSTELTJK É,N sUVaNrStrSCU 93

den gevoed en geoefend op veel manieren. Dat kan door meditatie,
deelname aan kerkdiensten, door de stilte van de natuur, maar min-
stens zozeer door praktische ervaringen waarin iemand geconfron-
teerd wordt met het onrecht in de wereld en probeert daarin verbe-
tering te brengen. Met andere woorden: onze spiritualiteit, onze

gelooßovertuiging ontwikkelt zich ook dankztl ons praktisch hande-
len, dankzij onze morele ervaring. Tegelijk geeftzy ons de kracht om
te blijven streven naar onze radicale idealen en vol te houden wan-
neer het tegenzit.

Zeuen kenmerþen uan urüzinnig christendom

Het vrijzinnig christendom staat dus in twee tradities en put uit
beide. Daarin bestaat een grote variatie. Sommige vrijzinnigen hou-
den vast aan de klassieke christelijke belijdenissen en voelen zich het
meest thuis bij een traditionele kerkdienst. Anderen noemen zich
religieus humanist om aan t€ geven dat het humanisme vooropsraar
en hebben niet zoveel met de kerken. Toch zijn er voor die brede

stroming van de vrijzinnigheid een aantal gemeenschappelijke ken-
merken. Ieder legt daarin zijn eigen accenten. 'W'illem B. Drees

noemt in zyn inleiding tot het boek Een beetje gelouen bijvoorbeeld
drie kenmerken van een vrijzinnige houding: 'openheid voor de bui-
tenwereld, gehechtheid aan het moderne, k¡itische denken, en her
verstaan van de eigen traditie als vormend in plaats van normerend.'5

Elk van de door Drees genoemde kenmerken is inderdaad wezen-
lijk, maar met het oog op de ontwikkeling van een eigentijdse ethiek
is een wat uitgebreidere karakterisering nodig. Daarom wil ik hier
zeven kenmerken bespreken waarvan mijns inziens de eerste zes (met
natuurlijk enige variaties) ook kunnen gelden voor vrijzinnige bena-
deringen in bijvoorbeeld de islam of het jodendom. Daarbij laat ik
zien hoe ze in de dagelijkse praktijk van vrijzinnige geloofsgemeen-
schappen zoals de remonstranten tot uitdrukking komen. Natuurlijk
is dit alles een persoonlijke keuze, en zal iedereen weer andere accen-

ten leggen, maar ik hoop dat daaruit toch een helder beeld ontstaat
van hoe een eigentijds vrijzinnig christendom eruit zou kunnen
zien.6



94 VRIJZINNIGE ETHIEK

1 . Vrij h e id en uerantw 0 0 rde lij k h e id
Het meest kenmerkende inhoudelijke uitgangspunt is de nadruk op

individuele vrijheid en verantwoordelijkheid. De remonstrantse

godsdienstfilosoof Han Adriaanse ziet het zelfs als hoofdkenmerk

.,an het begrip: 'Vrijzinnig is wie aan individuele gelovigen de

bevoegdheid toekent om zelfover aard en inhoud van hun geloofte

beslissen.'7

Instituties als de staat en de kerken zijn nodig, maar dienen niet

te heersen over het individu. Mensenrechten ztln een belangrijke

waarborg om die vrijheid van het individu te beschermen. De vrij-
heid is echter niet onbegrensd en niet leeg' Zíi is niet onbegrensd,

omdat de mens geen los atoom is, maar deel van een gemeenschap

en in relatie staat tot andere mensen.s Zy is niet leeg, omdat vrijheid

gepaard dient te gaan met verantwoordelijkheid en bovendien

gepaard kan gaan met een religieuze invulling.
De mens is voor vrijzinnigen weliswaar het vertrekpunt' maar

zeker niet het enige waar het in het leven om draait. De menselijke

vrijheid dient allereerst begrensd en ingevuld te worden op een ver-

antwoordelijke manier, waarin rekening wordt gehouden met ande-

ren - en met dieren en de natuur. Maar vooral ook staat die invul-

ling van de vrijheid in het perspectief van een religieuze dimensie -
bij vrijzinnige christenen in het perspectief van het evangelie.9

Deze nadruk op de menselijke vrijheid en verantvvoordelijkheid

past natuurlijk bij de humanistische traditie waarin de mens centraal

,t"at. M"". er zijnevenzeer bronnen in de christelijke traditie.l0 Het

conflict in de zeventiende eeuw waarbij de remonstranten tijdens de

synode van Dordt (1618-1619) uit de toenmalige gereformeerde

kerk werden gegooid, draaide om de menselijke vrijheid. De remon-

stranten pleitten vergeeß voor de vrijheid van de gelovige tegenover

God (overigens destijds nog in heel terughoudende termen), en voor

gelooßvrijheid binnen de kerk en binnen de samenleving.

In de geloofspraktijk van vrijzinnige kerken uit dit zich bijvoor-

beeld in de waarde die men hecht aan verdraagzaamheid. De korte

beginselverklaring van de Remonstrantse Broederschap kent een cen-

trale betekenis toe aan het beginsel van vrijheid en verdtaagzaam'

heid: 'De Remonstrantse Broederschap is een gelooßgemeenschap

die, geworteld in het evangelie van Jezus Christus en getrouw aan

haar beginsel van vrijheid en verdraagzaamheid, God wil eren en die-

CHRISTELIJK ÉN HUMANISTISCH 95

nen.' Een andere manier waarop de vrijheid tot uitdrukking komt is

de afwezigheid van kerkelijke tucht (niemand zal heersen over het
geweten van een ander). Op veel remonstranrse kerken (maar ook op
bijvoorbeeld de doopsgezinde vermaning van IJlst) hangt als motto
de spreuk: 'Eenheid in het nodige, vrijheid in het niet nodige, in alles

de liefde.'11

2. Persoonlijk doorleefd geloof
In het verlengde van het vorige punt li$ de nadruk op een persoon-
lijk doorleefd geloof.12 Vrijzinnigen zijn huiverig voor het vastleggen

van een geloofsinhoud in bepaalde geschriften en dogma's, die
onderschreven moet worden. Daarom wordt in plaats van vrijzinnig
vaak de term ondogmatisch gebruikt, om aan te geven dat er geen

voorgeschreven dogma's zijn. Deze term als algemene aanduiding is

echter mijns inziens minder gelukkig. Allereerst is ze alleen maar
negatief. Vrijzinnig is meer dan dat men niet aan dogma's hecht - dat
doet de agnost ook. En bovendien suggereert de term te gemakkelijk
dat men helemaal kan afzien van het verq'oorden van geloofsinhou-
den. Maar ook vrijzinnigen staan voor de opgave een eigen visie op
de gelooßinhoud, een dogmatiek, te ontwikkelen en zo goed moge-
lijk te verwoorden. Het typisch vrijzinnige bestaat er dan ook niet in
dat vrijzinnige theologen en gelovigen helemaal geen dogmatiek zou-
den hebben, maar dat men daarmee op vrijzinnige wï1ze omgaat.
Iedere poging om een dogmatiek te ontwikkelen, om het wezenlijke
van het geloof te formuleren, is altijd een voorlopige verwoording,
die voor kritiek en discussie vatbaar is en die niemand mag binden.

Daarom vermijd ik liever de term ondogmatisch en zet er een

positieve karakteristiek voor in de plaats. Dat is de keuze voor een

persoonlijk doorleefd geloof met daarbij dus ook een persoonlijke
poging tot verwoording van dat geloof. Dat betekent dat er meerde-
re wegen zijn om het eigen geloof re ontvvikkelen en meerdere

manieren om het geloof te verwoorden. Daarom kennen vrijzinnigen
doorgaans geen bindende belijdenissen.l3 Zowel doopsgezinden als

remonstranten schrijven bij toetreding als lid hun eigen persoonlijke
geloofsbelijdenis.

3. Openheid uoor þritieþ en uoorlopigheid uan (geloof)uitsprahen

Vrijzinnigen zijn zich bewust van de onvolmaaktheid van de mens,



96 VRIJZINNIGE ETHIEK

ook al zullen ze daarbrl minder snel zware woorden als zondigheid of

erfzonde gebruiken. Die onvolmaaktheid betreft ook ons kennen en

or,r. pogingen het mysterie te doorgronden en onder woorden te

br..rg.tt. Ot, ze religieuze taal kan daarom vaak niet meer dan een sta-

melJn zijn. Iedere uitspraak over God, maar ook iedere uitspraak

orr., -or""l is altijd principieel voorlopig en voor laitiek en verbete-

ring vatbaar. vooral rationaliteit, wetenschap en filosofie bieden een

belángrijke manier om ons geloof kritisch te doordenken. \y'rijzinnig

g.lorrJ.r'*ordt dan ook welãls'denkend geloven gekarakteriseerd.l4

Deze openheid voor k¡itiek en het besef dat iedere verwoording

altijd voorlopig is past natuurlijk goed in de humanistische traditie.

Er"r-rrr, d. V.tli.htl.tg, de moderne wetensch ap - ze leverden en

leveren allemaal bijdragãn aan een lnitische, open houding, juist ook

regenover gelooßzaken. Maar ook in de bijbel vinden we die gedach-

te op tal u"r, pl""tt.tt terug. Denk aan het tweede van de Ïen
Gebãder, *aarin wordt verboden om beelden van God te maken. \Øe

kunnen hem niet direct kennen en zeker geen concrete beelden

maken - alsof we God in onze broekzak hebben'15

Vrijzinnigen zijn daarom vaak erg terughoudend in het spreken

over geloof.-Dat lijkt me echrer niet altijd de juiste reactie - hoezeer

de aÃterliggende gedachte ook te prijzen valt. Als je het helemaal

niet onder loo.d.À prob.ert te brengen, kun je het geloofvoor jezelf

ook niet helderder krijgen en kun je het ook niet aan anderen, bij-

voorbeeld aan volgende generaties overdragen. In tijden waarin het

behoren ror een kerk vanzelßprekend was, was dit misschien minder

nodig, maar in tijden van secularisering leidt dat tot verarming van

het geloofen snelle achteruitgang van de kerken'

Beter is het daarom te kiezen voor een vrijmoedig spreken over

geloof. Een vrijzinnige dient voluit te durven staan voor waar zt1 in

[.looft en voor wat;ij in praktijk brengt. Maar zrl dient dit in alle

voorlopigheid te doen. Dat beteken t dat zii ook principieel de beper-

kirrg.., uãr, h"". eigen visie erkent en opensrear voor kritiek en ver-

rijking door anderen. Die ander heeft misschien ook wel gelijk, heeft

.Ér, .i.rrr.., verdedigbaar gezichtspunt' Natuurlijk ben ik vaak vol-

ledig overtuigd van dat waarvoor ik sta en kan ik me misschien niet

..rlJ,roorr,.llen dat het anders kan zijn. Maar op een meer afstande-

lijk niveau moet ik erkennen dat ik ongelijk kan hebben, en dat ik

dus misschien iets kan leren van die ander.

CHRISTELIJK É,N HUMANISTISCH 97

Daarom is oecumene voor vrijzinnigen niet slechts een noodop-

lossing. Het gesprek met de ander is juist een mogelijkheid om het

eigen geloof helderder te verwoorden - daar word je in het gesprek

met de ander toe gedwongen. En het biedt een kans om kritische

vragen bij de eigen opvattingen te lrijgen en je te laten verrijken

door de ander. Oecumene hoeft daarbij niet beperkt te zrln tot de

christelijke traditie, maar raakt de hele wereld. Dat betekent dat we

ook het gesprek dienen aan te gaan met andere godsdiensten en met

niet-gelovigen. Ook van hen kunnen we leren, ook door hen kunnen

we worden bekritiseerd en verrijkt.

4. Praþtisch e sp iritualiteit
Geloven doe je niet alleen op zondag. Geloven doe je juist ook in het

dagelijks leven - in de manier waarop je met andere mensen omgaat'

In de vrijzinnigheid ligt traditioneel sterker de nadruk op de praxis

dan op de geloofsleer.l6 Het gaat om de persoonlijke spirituele of
mystieke ervaring, om de ethische praktijk en de verbinding tussen

beide. Daarom heb ik in het vorige hoofdstuk gesteld dat het prag-

matisch-praktische model goed aansluit bij de vrijzinnige traditie.

In het begin van de vorige eeuw waren de vrijzinnige jeugdbewe-

gingen vaak sterk gericht op concrete maatschappelijke hervormin-
gen, op inzet voor een betere wereld. Een destijds onder vrijzinnigen
zeer populair lied symboliseert dit: 'God roept ons, broeders, tot de

daad, zijn werk wacht, treedt dan aan.'r7 De sfeer (en het mannelij-

ke taalgebruik) van dit soort liederen is niet helemaal meer van deze

tijd. Maar een tekst als deze laat heel goed de verbinding zien tussen

geloofen handelen, ofliever nog, de eenheid van beide in een prak-

tische spiritualiteit.
In de laatste decennia is de vrijzinnige spiritualiteit anders van

karakter geworden. De invloed vanuit de rooms-katholieke spirituele

traditie en vanuit oosterse tradities heeft het vrtlzinnig protestantis-
me verrijkt en minder rationalistisch gemaakt. En de teleurstellingen

van de Tweede'W'ereldoorlog en van het communisme hebben het

vaak wat nai'eve optimisme en geloof in die maakbare, betere wereld

onderuitgehaald. Maar de basisidee blijft dezelfde. Praktische spiri-

tualiteit is de dialectische eenheid van geloof en handelen. 'Dialec-

tiscli, want beide vallen nooit helemaal samen, maar corrigeren' voe-

den en inspireren elkaar. Juist die spanning houdt ons in beweging,



9B VRIJZINNIGE ETHIEK

houdt ons geloof levend en voorkomt dat we afglijden naar een star

moralisme.

5. Openheid uoor cuhuur, wetenscltap en sørnenleuing

Humanisten als Erasmus geloofden in de heilzame werking van

wetenschap en filosofie en pleitten bijvoorbeeld voor kritisch bijbel-
onderzoek. In de humanistische traditie is ook altijd grote waarde

gehecht aan cultuur, aan kunst en algemene ontwikkeling. Kunst kan
ons schokken of juist diep ontroeren, ons nieuwe ervaringen geven

en ons aldus verrijken. De samenleving is geen onveranderlijk gege-

ven, maar is vatbaar voor verbeteringen.
Te vaak is deze humanistische gedachte verbonden geweest met

een naïef vooruitgangsgeloof, ook in het vrijzinnig christendom.
Door meer kennis en rationele hervormingen zouden we de ideale

samenleving krijgen. Ve zijn in de twintigste eeuw in dit opzicht
realistischer geworden, hebben meer inzicht in de diepte van het
menselijk tekort, het þwaad en de tragiek. Maar dat realisme ontslaat

ons niet van de plicht om ons in te zetten voor een (iets) betere

wereld, hier en nu én op de langere termijn.
Gelovigen dienen midden in de samenleving te staan en daar hun

verantwoordelijkheid te nemen. Ze moeten niet die samenleving vol-
strekt omarmen, maar het geloof is niet alleen gericht op een andere

wereld in een toekomstig leven na de dood. Iets van dat Koninkrijk
Gods moet en kan hier worden waargemaakt.

Daarom zijn vrljzinnigen van oudsher op allerlei manieren actief
in de samenleving. Ze l<s.ezen niet voor het isolement om daar hun
kracht te zoeken. En ze staan open voor de moderne cultuur en

wetenschap, in plaats van zich daar kritisch tegen af te zetten. Dat
betekent geen kritiekloze aanvaarding van cultuur en maatschappij.

Maar ze gaan met hun tijd mee en proberen de ontwikkelingen bij
te sturen.

6, Gelijhheid
Vrijzinnigen erkennen in hun kerk en daarbuiten de principiële
gelijkwaardigheid van alle mensen. Van mannen en vrouwen, van
homot en heterot, van arm en rijk. Alle gelovigen zrln gelijk. De
voorganger ofde kerkelijke besturen hebben dus ook geen bijzonder
kerkelijk gezag.

CHRTSTELTJK ÉN HUrU¡NlSrlSCU 99

Dit is een heel wezenlijk uitgangspunt. Het gelijkheidsideaal

wordt doorgaans vooral verbonden met de Verlichting, maar het

heeft ook in het christendom en vooral in het protestantisme herken-

bare wortels. In de eerste christelijke gemeenten waren allen gelijk en

deelden hun bezit.18 Het protestantisme nam stelling tegen de ker-

kelijke hiërarchie en de bemiddelaarsrol van priesters. Het koos voor

het 'priesterschap van alle gelovigen' en maakte daarmee alle gelovi-

gen in principe gelijkwaardig.
In de vrijzinnige geloofsgemeenschappen is dit gelijkheidsideaal

onder meer uitgewerkt in de democratische en sterk gedecentraliseer-

de kerkstructuren. Er ztln geen pausen, bisschoppen of synodes die

de gemeenten en leden richtlijnen voorhouden. Het hoogste orgaan

wordt gevormd door de gemeentelijke vergadering van alle leden, of
door een democratisch gekozen afraardiging.

Vrijzinnige kerken waren bijvoorbeeld de eersten die in het begin

van de vorige eeuw vrouwen als predikant accepteerden' De doops-

gezinden waren in 191 1 de eersten, en werden al snel gevolgd door

de remonstranten in 1915. Eerlijkheidshalve moet daaraan toege-

voegd worden dat in de beginjaren de feitelijke acceptatie in de

gemeenten vaak nog moeizaam verliep. (Dat was overigens in de

samenleving als geheel helaas niet veel anders; de eerste vrouwelijke

minister verscheen immers pas in 1956, ook al was het vrouwenkies-

recht al in 1919 geaccepteerd.) Een ander punt waarin het gelijk-

heidsideaal gestalte kreeg, was bij de aanvaarding van homoseksuele

relaties. In 1986 waren de remonstranten de eerste kerk in Europa

die in zijn kerkorde homoseksuele relaties als volledig gelijkwaardig

erkende. Een kerkelijke zegeníngvan niet-huwelijkse relaties (zowel

homoseksueel als heteroseksueel) werd toen mogelijk gemaakt.

7. Staand in de christelijke traditie maar oPen uoor andere tradities

Dit kenmerk noem ik bewust als laatste, omdat de andere zes ken-

merken evenzeer bruikbaar zijn voor een kenschets van vrijzinnige
tradities binnen andere godsdiensten en tot op zekere hoogte ook

voor de agnostische humanistische traditie. Deze volgorde is echter

geen krvestie van prioriteit, integendeel. Voor mij staat het christen-

dom juist voorop en is vrijzinnig een bijvoeglijk naamwoord daarbij'

Het is natuurlijk ondoenlijk om in enkele zinnen de rijkdom van

de christelijke traditie recht te doen. Ik zalhet dan ook niet probe-



100 VRIJZINNIGE ETHIEK

ren. De christelijke traditie komt binnen de vrijzinnige traditie op tal

van manieren tot uitdrukking, in de liturgie, in de praktijk van pas-

toraat en diaconaat, in het persoonlijk geloofsleven van mensen. De

bijbel is een wezenlijke bron van inspiratie daarbij, maar niet als

Gods onfeilbaar woord, eerder als een uitdagende "'polyfonie" van

stemmen en tegenstemmen'.19 De christelijke traditie kleurt natuur-

lijk ook elk van de zes hiervoor genoemde kenmerken, die immers

alle ook binnen het christendom hun wortels hebben.

Kenmerkend voor vrijzinnigen is hierbij dat ze wel volledig in de

christelijke traditie staan, maar geen exclusiviteit van het christen-

dom claimen. In de achttiende eeuw woedde in Nederland een hevig

debat, de zogeheten Socratische oorlog, rond de vraag of in de hemel

ook plaats was voor de heidense filosoof Socrates. Aangezien hij leeÊ

de in de vijfde eeuw voor Christus, was hij natuurlijk geen christen.

De vrijzinnige remonstranten verdedigden toen principieel dat ook

niet-christenen die een goed leven hadden geleid in de hemel kon-

den komen.20 Er is ook heil buiten Christus, de kerk is zeker niet

zaligmakend.
Mede daarom staan vrijzinnigen open voor de rijkdom van ande-

re religieuze en niet-religieuze tradities' Vrijzinnige kerkgenootschap-

pen werken bijvoorbeeld niet alleen sâmen met andere christelijke

kerken in organisaties als de \Øereldraad van Kerken of de Neder-

landse Raad van Kerken, maar onderhouden ook banden met vrij-
zinnige gelooßgemeenschappen binnen andere wereldgodsdien-

sten.21

Een passend dntwoord

Hiermee hebben we een algemene karakteristiek van de vrijzinnig-

christelijke traditie. Maar wat betekent dit voor de ethiek? Kunnen

we in het licht van deze traditie een eigentijdse ethiek ontwikkelen?

Ik kies bewust voor de formulering'in het licht van, want een ethiek

put nooit alleen uit een specifieke traditie. Doorgaans komt het erop

neer dat men bij de algemene wijsgerige ethiek vertrekt en daaraan

een specifieke inkleuring geeft in het licht van de eigen traditie en in
het licht van de concrete maatschappelijke context. Of als men het

mooier wil zeggen, dat men probeert tot een synthese te komen van

CHRTSTELTJK ÉN HUrr¡¡NrStrSCU 101

de eigen religieuze traditie en de algemene wijsgerige ethiek.
De ontwikkeling van een ethiek vindt altijd in een bepaalde con-

text plaats. De vrijzinnige traditie is een inspiratiebron, maar de con-

crete uitwerking kan alleen maar zinvol plaatsvinden in het licht van

de concrete context. Daarom is het goed terug te keren naar de ver-

eisten die ik in hoofclstuk 3 heb genoemd, waaraan een eigentijdse

ethiek zou moeten voldoen. Ze moet meer gericht zijn op achterlig-
gende waarden dan op strikte regels, dynamisch en flexibel zijn.
K¡itische toetsing en de openheid voor verdere ontwikkeling dienen

voorop te staan. En ze dient recht te doen aan de grotere morele ver-

anwoordelijkheid van het individu.
De vrijzinnige traditie biedt veel aanknopingspunten om aan die

vereisten tegemoet te komen. Elk van de zeven bovengenoemde ken-

merken levert daaraan een specifieke bijdrage. De vrijzinnige nadruk
op individuele vrijheid en verantwoordelijkheid en op een persoon-

lijk doorleefd geloof, past bij de tendens naar individualisering.
Vanuit vrijzinnig perspectief valt deze dan ook aanmerkelijk positie-
ver te waarderen dan meestal gedaan wordt in christelijke en chris-
ten-democratische kringen. De openheid voor kritische toetsing en

de wezenlijke voorlopigheid van ieder oordeel, dus ook van ieder

moreel oordeel, bevordert een dynamische ethiek. Dat geldt evenzeer

voor de openheid naar cultuur en wetenschap en samenleving. De
praktische spiritualiteit zorgt ervoor dat mensen, ook met geringere

steun vanuit de sociale omgeving, het kunnen volhouden naar hun
morele opvattingen te leven en zich in te blijven zetten voor een

betere samenleving.
Bovendien is er een positieve waardering van pluralisme. Pluralis-

me is vaak lastig, maar het wordt door vrijzinnigen ook als verrijkend
gezien en dat sluit goed aan op de multiculturele samenleving waar-

in we nu leven. Dialoog is meer dan een pragmatische noodzaak, het
is ook een opdracht en een kans om je eigen opvattingen steeds weer

kritisch tegen het licht te houden. De niet-exclusieve visie op het
christendom maakt het mogelijk om aanhangers van andere levens-

overtuigingen zoals de islam als gelijkwaardige gesprekspartners te

erkennen en te zoeken naar gemeenschappelijke uitgangspunten in
een pluralistische samenleving. In deze zin kan dus met recht gesteld

worden dat onze tijd behoefte heeft aan vrijzinnige benaderingen van

ethiek.



102 VRIJZINNIGE ETHIEK

Ook inhoudelijk zijn er goede aanknopingspunten' De nadruk op

vrijheid en veranrwoordelijkheid impliceert dat aan mensenrechten

en tolerantie grote waarde wordt toegekend. In een djd waarin de

godsdienswrijheid onder druk staat en tolerantie bijna een negadef

úel"den woord is geworden, is dat van grote betekenis. En rond the-

ma's als seksualiteit, relaties, moderne voortplantingstechnologie en

euthanasie biedt de keuze voor de menselijke vrijheid en zelfbeschik-

king een belangrijke waarde, die juist in christelijke kringen te vaak

minder belangrijk wordt geacht.

De keuze voor gelijkheid en democratie geeft eveneens wezenlijke

vertrekpunten die in en door kerken vaak onvoldoende erkend wor-

den. Celi;kheid van man en vrouw, homo en hetero, vreemdeling en

".rto.htoår, - 
het blijft een waardevol, maar nog te weinig gereali-

seerd ideaal. Dat geldt niet alleen binnen de kerken maar ook voor

de samenleving als geheel. Democratie is inmiddels een wijd geac-

cepteerd ideaal in de samenleving, maar in de organisatiestfuctuur

u"r, ,orrr^ige kerken, in het bijzonder van de rooms-katholieke kerk,

nog te weinig doorgedrongen.

L"rt, b,rt .rot l."rt, biedt natuurlijk ook de christelijke traditie tal

van inhoudelijke en vaak zeer radicale uitgangspunten. Het recente

conciliair proces stelde bijvoorbeeld de waarden centraal van vrede,

gerechtighìid en heelheid van de schepping. De bijbelse verhalen

É.,r",r.r, radicale maatschappijkritiek en tal van concrete verhalen

die inspiratie kunnen bieden.

Dit ìles verder uit te werken zou natuurlijk een boek op zích ziin,

en ook veel theologische analyse vefgen, en dat is nu eenmaal niet

mijn vak. Daarom laat ik het hier bij deze korte schets'

B. De rol van kerken en religievze organisaties

De janushop uan de þerþen

Een vrijzinnige ethiek past als benadering, als houding goed bij deze

tijd. En ook inhoudelijk biedt deze goede aanknopingspunten voor
een eigentijdse ethiek. Maar dat is nog niet het hele verhaal. \Øant
ethiek moet ook geleefd worden. En daar ligt vaak een groot pro-
bleem. Hoe kunnen mensen gemotiveerd worden en blijven om
moreel goed te leven? De toegenomen individuele verantwoordelijk-
heid heeft als keerzijde een grotere behoefte aan morele vorming en

toerusting en aan ondersteuning bij het volhouden van de juiste

Ievenswijze.

Dit roept de vraag op of kerken en andere levensbeschouwelijke

organisaties een rol kunnen spelen. Door politici als Donner en

Balkenende wordt de laatste jaren weer een beroep gedaan op de ker-

ken om een eigen bijdrage te leveren aan het debat over normen en

waarden. Kunnen de kerken inderdaad hulp bieden bij het levend

houden van normen en waarden? En zo ja, doen de vrijzinnige ker-

ken dan ook mee, en hebben ze daarbij misschien een specifieke

eigen invalshoek?

Laten we beginnen met een l¡ritische noot. De rol van de kerken

op dit terrein is in de geschiedenis bepaald niet onverdeeld positief
geweest. Kerken zijnvaak de bolwerken geweest van conservatisme.

Van vasthouden aan achterhaalde opvattingen rond seksualiteit of
rond de positie van de vrouw in de samenleving. En van te gemak-
kelijke steun aan de machthebbers, van welke kleur ook, of aan

onrechwaardige economische verhoudingen.
Maar de kerken hebben hier duidelijk een januskop. Naast dat

tekortschieten ztln er ook altijd momenten geweest waarop de ker-
ken scherpe critici van onrechwaardigheid waren en voorlopers op
maatschappelijk en moreel gebied. Het diaconale werk van de kerken
is daarvan een duidelijk voorbeeld. Kerkelijke groepen als de quakers

liepen voorop bij de strijd tegen de slavernij en tegen de oorlog.



l-

IO4 VRIJZINNIGE ETHIEK

Martin Luther King en de burgerrechtenbeweging in de Verenigde

Staten hadden een duidelijk christelijke inspiratie. In de strijd voor
gelijkberechtiging van vrouwen en later die van homoseksuelen, en

voor een rechwaardiger verdeling van de welvaart, waren en zijn
progressieve christenen vaak eveneens op de barricaden te vinden.

Ik noem deze twee gezichten van kerkelijke bemoeienis met nor-
men en waarden bewust aan het begin. Het laat zien dat er meerde-

re manieren ztln waarop kerken hiermee bezig kunnen zijn. En wat
voor de kerken geldt, geldt evenzeer voor andere religieuze groepen.

Gandhi staat als symbool voor een vreedzaam verzet tegen koloniale
overheersing en onrechtvaardigheid; daar tegenover laat het huidige
hindoei'stisch fundamentalisme een andere kant van hetzelfde geloof
zien. Moskeeën en moslimintellectuelen die een modernisering van

de islam zoeken die recht doet aan democratie en mensenrechten zijn
één kant van de islam;Al QAida en de aanslag op Theo van Gogh een

andere.

De bemoeienis van kerken en andere religieuze organisaties is niet
alleen naar buiten gericht. Ze kunnen ook intern gestalte geven aan

normen en waarden. Kerken kunnen opkomen voor mensenrechten

door te laten zien dat binnen de kerk vrouwen en mannen, homo's

en heterot gelijke rechten hebben. Ze kunnen opkomen voor demo-
crade door te laten zien hoe binnen de kerk een democratische struc-
tuur en cultuur kan bestaan. Ze kunnen zelfs laten zien, zoals de

quakers doen, dat besluiworming bij consensus niet per se een

onhaalbaar ideaal is, maar onder bepaalde voorwaarden goed kan
werken. De oude tegeltjeswijsheid ierbeter de wereld, begin bij
jezelf' geldt zeker ook voor kerken. Als zij al niet in hun eigen func-
tioneren laten zien dat een betere manier van onderlinge omgang
mogelijk is, hoe kunnen ze dan ooit naar buiten toe geloofwaardig
zyn?

Bescheidenheid en zelfl<¡itiek dienen dus voorop te staan. Maar
dat neemt niet weg dat kerken een rol kunnen spelen in het levend

houden van normen en waarden. Daarbij concentreer ik me op drie
problemen.

Er is allereerst een kennisprobleem: hoe bepaal ik hoe ik moet
leven? 

'Sl'at zrjn de normen en waarden waatnaaÍ ik wil leven en wat
betekent dat voor concrete vragen? Is euthanasie wel of niet moreel
juist in deze situatie? Daarnaast is er een motiuatieprobleem:hoehoud

DE ROL VAN KERKEN EN RELIGIEUZE ORGANISÄTIES 105

ik het vol daarnaar te leven? Hoe kan ik tegenslagen overwinnen, hoe

kan ik zorgeîdat gemakzucht en eigenbelang het niet altijd winnen?

En ten slotte is er een handelingsprobleem: hoe breng ik in deze com-

plexe, onoverzichtelijke wereld mijn normen en waarden in praktijk?

i{o. g..f ik gestalte aan die inzet voor een betere wereld, voor de

naastã? Voor elk van die drie problemen kunnen de kerken en ande-

re levensbeschouwelijke organisaties een zinvolle bijdrage leveren. Ik
richt me hier vooral op de kerken' maar met enige aanpassingen is

het onderstaande ook van toepassing op organisaties binnen andere

godsdiensten of op het Humanistisch Verbond.

hhisch beraad

Het kennisprobleem krijgt in de media de meeste aandacht. Hoe

kunnen we nog bepalen wat moreel verantwoord is in deze ingewik-

kelde en pluralistische samenleving? Rond veel actuele vragen bieden

overgeleverde normen weinig houvast. Ik denk aan de keuzes rond

het levenseinde, maar ook aan vragen rond biotechnologie en globa-

lisering. Het kennisprobleem heeft vooral te maken met de ontwik-

kelingãn die ik in deel I schetste, die leiden tot grore onzekerheid en

,o. ..r, verscheidenheid aan meningen waaruit niet gemakkelijk te

kiezen valt.
Ethische bezinning, reflectie, onderling gesprek zijn manieren

waarop we met deze onzekerheid en verscheidenheid kunnen leren

orng""rr. Kerken kunnen daarvoor ruimte bieden - intern en in de

samenleving als geheel. Juist binnen kerken is nog tijd en ruimte

voor diepgaande bezinning en gesprek. In preken (tegenwoordig niet

voor niets vaak aangeduid als overweging of overdenking) kan men

stof rer overdenking bieden. In gespreksavonden of theologische

cafés kan men de ruimte bieden om onderling met elkaar in gesprek

re gaan, al dan niet na een uitgebreide voordracht ter inleiding op het

geqprek. De kerken behoren momenteel tot de weinige plaatsen waar

-.^r., nog met elkaar in gesprek raken over wezenlijke levensvra-

gen. Ze kunnen een plaats bieden waar open over morele kwesties

tan worde.t gesproken en waar dus als een soort 'education Perma-
nente' een voortdurende morele vorming plaatsvindt.

De kerken kunnen daarbij ook een inhoudelijke handreiking bie-



106 VRIJZINNIGE ETHIEK

den door ethische vragen systematisch te verhelderen en te doorden-
ken vanuit een christelijke levensbeschouwing. Dat kan waardevol
zijn in de dialoog met de eigen leden en de samenleving, maar ook
in het gesprek met de overheid. Zo'n levensbeschouwelijke doorden-
king is bovendien ook zinvol binnen een echte interreligieuze dia-
loog, waarin men tussen de verschillende godsdiensten zoekt naar
het gemeenschappelijke en naar de wezenlijke verschillen. Alleen als

de gesprekspartners in een dialoog ook weten waaÍ ze zelf voor staan

en niet alleen maar vriendelijk luisteren naar de anderen, is het
mogelijk tot werkelijk onderling begrip te komen.

Ook hier geldt weer dat we de individualisering en secularisering
serieus moeten nemen. Een direct voorhouden van normen kan niet
meer en is ook zelden gerechraardigd. Maar wel kunnen kerken,
moskeeën en Humanistisch Verbond mensen bewustmaken van hun
verantwoordelijkheid voor anderen en voor de samenleving. En
inhoudelijke stof ter overweging kan bij die bewustwording alleen

maar behulp zaam zt1n, wanneer deze op een open wijze wordt gepre-

senteerd die stimuleert tot nadenken in plaats van vraagt om gehoor-
zaamheid.

Dit vergt wel dat de kerken op een open en democratischewyze
gestructureerdzijn. Anders ontstaat een vreemde spanning tussen het
open moreel beraad en een hiërarchische kerkstructuur. Als betwist-
bare morele uitspraken bekleed worden met kerkelijk gezag, belem-
meft dit het open gesprek. Soms zal het nodig zijn als kerken om
duidelijke uitspraken te doen, maar dit heeft alleen zin en gezag als

eindpunt van een uiwoerig democratisch proces, waarin het open
gesprek vooropstond.

Ik wil dit illustreren met een concreet voorbeeld. Een terrein waar-
op veel kerken al eeuwen morele normen propageren, is dat van de

seksualiteit. Het is ook het terrein waarop het kerkelijk gezag in
morele kwesties het sterkste is aangetast, omdat burgers steeds meer
zelf hun eigen keuzen maakten en deze niet weerspiegeld zagen in de

kerkelijke opvattingen. Het vasthouden aan de achterhaalde seksuele

ethiek door veel kerken is een belangrijke factor geweest bij het ver-
lies van geloofwaardigheid als morele leiding.

AIs reactie zou men kunnen bepleiten dat de kerken zich dan maar
helemaal niet meer moeten bezighouden met relaties en seksualiteit.
Dat is een begrijpelijke reactie die ingegeven kan zijn door terechte

DE ROL VAN KERKEN EN RELIGIEUZE ORGANIS,{IIES IO7

zelfkritiek en prijzenswaardige bescheidenheid. Maar een betere reac-

tie is mijns inziens om dit juist als een kans te zien, een 'uitdaging'

om te leren op een andere manier met moreel en persoonlijk gevoe-

lige kwesties om te gaan. Juist kerken en andere levensbeschouwelij-

ke organisaties hebben hierin bij uitstek een taak, omdat de persoon-

lijke vormgeving van relaties en seksualiteit sterk raakt aan levensbe-

schouwelijke vragen.

De remonstranten hebben in de jaren tachtig van de vorige eeuw

die taak ter hand genomen op een wyze die goed past bij deze tijd en

die laat zien hoe een diepgaand ethisch beraad binnen kerken kan

functioneren. Toen zij bezigwaren met een herziening van hun ker-

korde, k¡¡amen ze voor de vraag wat te doen met de bepalingen rond

het huwelijk. Het was duidelijk dat men niet meer heen kon om de

erkenning van homoseksuele en andere niet-huwelijLse relaties; tege-

lijk was het voor velen nog een met veel emoties beladen en contro-

versieel onderwerp. Door uitgebreide gesprekken in de gemeenten'

ondersteund door speciaal gemaakte video's en discussiemateriaal, is

toen een jarenlang zeer intensief bezinningsproces in gang gez€t. Dit
proces resulteerde in 1986 in een breed gedragen en tegelijk zeer

radicaal besluit, waarin geen enkel onderscheid meer werd gemaakt

tussen huwelijk en andere relaties. Ook homoseksuele en lesbische

levensverbintenissen en heteroseksuele niet-huwelijlae relaties zou-

den in een kerkelijke plechtigheid gevierd en gezegend kunnen wor-

den. Daarin liepen de remonstranten duidelijk voor op het Neder-

landse parlement dat pas meer dan tien jaar later het huwelijk open-

stelde voor homoseksuele en lesbische paren (helaas onder protest

van andere kerken).

De inhoud van dit besluit laat ik hier verder terziide. ìVaar het mij

nu om gaat, is dat in deze gesprekken het mogelijk bleek in een open

sfeer over zeer persoonlijke onderwerpen als relaties en de betekenis

van begrippen als liefde en trouw te Praten en deze te herformuleren

in het licht van de moderne tijd. Aldus droegen dit soort gesprekken

bij aan de morele vorming van de aanwezigen.

Iets soortgelijks kunnen de kerken ook doen rond andere maat-

schappelijke vragen en doen zij feitelijk ook al jaren. Hoe gaan we ver-

antwoord om met werk, met het milieu, met de noden in de wereld?

Is een nieuwe levensstijl mogelijk die niet gericht is op steeds meer

consumptie? Hoe kunnen we gestalte geven aan vrede, gerechtigheid



108 VRIJZINNIGE ETHIEK

en heelheid van de schepping? Maar ook rond thema's als medische
ethiek en euthanasie zyn dit soort gesprekken uitermate zinvol.

In de discussie over de multiculturele samenleving wordt tegen-

woordig vaak wat badinerend gesproken over dialoog. Alsof het

alleen iets softs zou zijn, dat niet echt een oplossing is. Het is alleen

maar pappen en nathouden. Dat beeld van de dialoog is soms her-

kenbaar, maar zeker niet de enige vorm van dialoog. Een dialoog kan
juist ook heel confronterend zijn.l Het kan inhouden dat mensen

elkaar bedoeld of onbedoeld diep lovetsen, en vervolgens dat de

ander laat zien dat men zich zeer gekwetst voelt. Ook in de discus-

sies bij de remonstranten lo¡¡amen vooroordelen over homoseksuelen

soms op zeer pijnlijke manier naar boven. Maar door ze te uiten wer-
den ze bespreekbaar en veranderbaar. Alleen door die vaak pijnlijke
mom€nten van confrontatie kunnen mensen zich realiseren wat ze

aanrichten bij anderen en mogelijk zichzelf matigen of zelfs hun
opvattingen aanpassen.

Voor mij is de ideale kerk een plaats waar onder meer dit soort
gesprekken mogelijk zijn. Onder meet want - om Kuitert te para-
fraseren - alles is moreel, maar moraal is niet alles. Daarom denk ik
dat we ook bij discussies over normen en waarden de levensbeschou-

welijke dimensie niet uit de weg moeten gaan. Zrl hoort er bij, maar

dan wel graag in een moderne vorm die bij de geïndividualiseerde
samenleving past. Dat vereist een nadruk die niet ligt op het gezag-

hebbend spreken door de kerkelijke leiding, maar op het open

bespreken door gemeenten en parochies.

Ondersteuning en b ernoediging

Levensbeschouwing kan ook een rol spelen in de motivatie om je aan

bepaalde normen en waarden te houden. Moreel handelen vergt
meestal iets van je - het kost iets: tijd, geld, geduld, dingen doen

waarin je geen zin hebt. Vaak weten we wel wat we moeten doen,
maar we doen het niet - door luiheid, gemakzucht, of wat voor
reden ook. Dat is ook het centrale probleem volgens het al vaker

geciteerde rapport van de vnR.2 Mensen weten wel wat ze zouden
moeten doen, maar ze doen het niet. Het is geen kennisprobleem,
maar een motivatieprobleem.

DE ROL VAN KERKEN EN RELIGIEUZE ORGANISATIES 109

Ik noemde hierboven al dat mensen zich volgens de vnn om drie

redenen aan sociale of wettelijke normen houden'3 Ze doen dat van-

wege formele controle en sancties (de politieagent), vanwege infor-

mele, sociale controle (de buren), en omdat ze normen geinternali-

seerd hebben. Meestal spelen alle drie factoren een rol en versterken

ze elkaar. Diezelfde factoren zijn ook van betekenis om de invloed

van kerken op gedrag te begrijpen. Vroeger werkten alle drie facto-

ren mee om mensen op het rechte pad te houden. De pastoor of de

ouderling oefende toezicht uit en had (vooral in de extreme gevallen)

kerkelijke sancties ter beschikking. De hechte verzuiling zorgde voor

een sterke onderlinge sociale controle binnen de eigen kerkelijke

gemeenschap. En mensen internaliseerden de morele en godsdiensti-

ge normen - ze hielden zich eraan omdat die een deel van henzelf

waren geworden.
Tegenwoordig hebben kerken (gelukkig!) veel minder mogelijkhe-

den om sancties op te leggen, en als ze deze formeel al hebben, wor-

ðen ze nauwelijks meer gebruikt. Door de ontzuiling is de interne

sociale controle binnen de kerkelijke groep veel kleiner geworden.

Dus resteert alleen nog de internalisering. Mensen moeten het hele-

maal uit zichzelf halen om zich aan bepaalde normen en waarden te

houden. Dit vergt veel van hen.

Eigenlijk is dit hetzelfde proces dat we al eerder zagen op de schaal

van de samenleving bij het verdwijnen van de conducteur op de

t 
^^.4 

Daar kan het nog helpen de conducteur terug te brengen,

hoewel ook dan het herstel van bepaalde gedragsnormen een proces

van lange adem is. Maar terugkeer van de kerken naar een sterkere

interne tucht en een sterkere sociale controle is niet bepaald een

oplossing die ik zou willen bepleiten.

\üe moeten deze analyse overigens bepaald niet overdrijven. Voor

veel normen is er nog wel degelijk sociale controle van de eigen peer

group of formele controle door overheid en toezichthouders. Zoals

Dulwendak en anderen beweren: mens€n zijn heel conformistisch en

voegen zich in de kudde.5 Ze houden zich vrijwillig aan de meeste

normen en vertonen bovendien veel prijzenswaardig gedrag zoals

vrijwilligerswerk.
Maar niettemin geldt dat in een aantal situaties mensen het wel

helemaal zelf moeten opbrengen. Sancties en formele controle zijn

maar voor een beperkt aantal wettelijke normen van betekenis. Er is



110 VRIJZINNIGE ETHIEK

geen of weinig sociale controle of je wel voldoende geeft aan goede

doelen, of je fatsoenlijk zaken doet et cetera. Mensen hebben dus
steun en inspiratie nodig om het vol te houden naar hun morele

opvattingen te leven.

Die steun kan iemand op tal van manieren krijgen, bijvoorbeeld
uit haar vriendenlring. Of ze kan zich laten inspireren door litera-
tuur of aangesproken worden door idolen en rolmodellen. Moderne
helden, moderne heiligen zijn voorbeeldfiguren zoals Nelson
Mandela of Ruud Gullit - die echt niet per se perfect hoeven te zíjn
(liever niet zelfs), maar waaraan je je kunt optrekken.

Een van de manieren waarop mensen steun en inspiratie kunnen
krijgen, is door hun levensbeschouwing en kerk. Een godsdienstige
overtuiging kan iemand motiveren om in haar leven aan de daarmee

verbonden normen vast te houden. Dat moet niet per se gezien wor-
den in de zin dat iemand bepaalde dogmat aanhangt en daarom
daaruit af te leiden morele normen aanhangt. Het gaat veel meer om
de praktijk: die levensovertuiging, en die morele normen zijn deel

van haarzelf geworden en daarom is het voor haar normaal gewor-
den om zich aan die normen te houden. Of daarom voelt ze zich
elke keer weer uitgedaagd om gestalte te geven aan dat wat haar be-
.\Meegt.

Het gaat hier dus om de dialectische combinatie van geloof en

handelen, waarover ik in het vorige hoofdstuk schreef; om een prak-
tische spiritualiteit. Die spirituele basis stelt iemand in staat om elke

keer weer de kracht op te brengen om zich in te zetten voor gerech-

tigheid, en om niet alleen de sociale minimumnormen na te leven,

maar ook daar bovenuit te gaan.

Die praktische spiritualiteit kan op verschillende manieren geoe-

fend en gevoed worden. Opnieuw: dat hoeft niet noodzakelijk in het
verband van een geloofsgemeenschap te gebeuren. Maar de christe-
lijke traditie heeft wel een rijkdom van vormen om die spiritualiteit
te ontwikkelen. De opbouw, de adem van een goede kerkdienst is

daarvan al een eenvoudig voorbeeld. Je komt binnen, komt tot rust
en inkeer, er is tijd voor bezinning en gebed, voor muziek, zang en

soms beweging: verschillende lagen van ons menszijn worden aange-

raakt. En na die dienst ga je gesterkt de wereld weer in.
Die adembeweging van de dienst wordt voor mij persoonlijk heel

mooi gesymboliseerd door twee teksten die mij altijd weer inspireren

DE ROL VAN KERKEN EN RELIGIEUZE ORGANISATIES 111

en bemoedigen. Aan het begin van de dienst ken ik geen mooier lied

dan het lrctochtsliedvan Marijke Koijck-de Bruijne met de regels:

Vol van verwachting zijn wij gekomen,

Om weer te weten waartoe wij bestaan.

Verstillend van binnen, verlangend te horen

Het levende tùØoord dat opnieuw wordt geboren

\Øaar mensen in aandacht en lief<le ,r.rrt""t.6

Aan het eind van de dienst komt de zegen die nieuwe lracht geeft

om weer verder te gaan. Maar die wordt voorafgegaan doot een heel

klein, maar voor mij wezenlijk onderdeel, de uitzending, de opdracht

om in de wereld gestalte te geven aan het geloof. In de woorden van

een veelgebruikte remonstrantse liturgie:

Bevestigen wij ons geloof in een leven van liefde;

aanvaarden wij onze verantwoo¡delijkheid voor onze geloofsgemeen-

schap,

haar taak in de wereld en haar noden;

en gaan wij van hier naar ons huis en onze levensopdracht

onder Gods zegen.

Een dergelijke adem van een dienst kan ons voeden, sterken en

bemoedigen. Natuurlijk ligt dit niet voor iedereen hetzelfde - ieder

heeft weer andere aspecten die hem raken en voeden. Het werkt ook

voor dezelfde persoon niet altijd op dezelfde wijze'

Dit is slechts een voorbeeld uit de liturgische rijkdom van de

christelijke traditie. Belangrijke levensmomenten kunnen worden

gevierd, ofhet nu gaat om de geboorte van een kind (kinderdoop of
kinderopdracht), om een levensverbintenis, of om de bewuste keuze

voor een gelooßgemeenschap (belijdenis of volwassenendoop)' In
tijden van verdriet en aßcheid bieden rouwdiensten vormen om de

emoties naar boven te laten komen en te verwerken. Of om weer iets

heel anders te noemen: ook meditatietechnieken, spirituele retraites

- het zijn allemaal vormen om de eigen spiritualiteit te voeden en te

versterken.
De praktische spiritualiteit in liturgie, meditatie en andere vor-

men is overigens niet het enige dat de christelijke traditie te bieden



tt2 VRIJZINNIGE ETHIEK

heeft om het in deze wereld vol te houden. Ook het pastoraat - de
zorg voor elkaar - kan daartoe een belangrijke bijdrage leveren. Het
elkaar in persoonlijke contacren ondersteunen, luisteren, bemoedi-
gen en weer op weg helpen in tijden van crisis - het hoort evenzeer
bij de christelijke gemeenre. Deze taak wordt in veel kerken vooral
vervuld door een pastor, maar het kan evenzeer gebeuren door gewo-
ne gemeenteleden onderling.

De kerken (en andere gelooßgemeenschappen) zijn hierin -
opnieuw - zeker niet uniek. Gelukkig hebben veel mensen een ner-
werk om zich heen waardoor ze gesteund en bemoedigd worden. En
gelukkig zijn er ook buiten de kerken veel vormen van spiritualiteit
te vinden, waardoor mensen zich in hun leven gesterkt voelen en zich
richten op iets of iemand dat henzelf te boven gaat. Elke claim dat
de kerken iets te bieden hebben dat nergens anders te vinden is, wil
ik uitdrukkelijk van de hand wrlzen. Maar de lange spirituele tradi-
tie en de vaak goede organisatie van het pastoraar door daartoe opge-
leide professionals of vrijwilligers bieden toch bepaalde voordelen.
Spiritualiteit loopt altijd het risico re ontaarden in onkritische zwe-
verigheid en uitsluitend op persoonlijke groei gerichte activitejten.
De vriendenkring ontbreekt soms of is onvoldoende toegerust om in
werkelijke nood de vereisre opvang en sreun te bieden. Daarom is in
de ondersteuning aan mensen om het vol te houden, in liturgie, spi-
ritualiteit en pastoraar, de bijdrage van de kerken van grore waarde.

Doen

De derde taak van de kerken is het praktisch werk. Moraal is vooral
een kwestie van doen. Meestal gaat het om individueel handelen. Of
ik wel ofniet om eurhanasie vraag, hoeveel geld ik aan goede doelen
geef, zijn zaken waarover ik zelf een beslissing moet nemen.
Algemener is de vraag hoe ik met andere mensen omga, of het nu
mijn buren, collega's of zwervers zijn, een zaakvan individuele ver-
antwoordelijkheid.

Daarnaast zijn er zaken die heel duidelijk een verantwoordelijk-
heid van de samenleving als geheel, van de staat, zijn. De ordening
van de gezondheidszorg en van de sociale zekerheid, het verzekeren
van een behoorlijk bestaansminimum en van een goed onderwijsni-

DE ROL VAN KERKEN EN RELIGIEUZE ORGANISATIES 113

veauztln een collectieve verantwoordelijkheid van de samenleving als

geheel. Individuen en organisaties kunnen daar een bijdrage aan

leveren, maar de primaire taak ligt bij de staat.

Maar naast individu en staat is er nog een derde niveau, dat van

allerlei organisaties, waaronder de kerken. Voor veel taken werkt het

gewoon niet erg goed, als deze helemaal aan losse individuen worden
overgelaten. De taak is te zwaar voor een enkel individu; denk bij-
voorbeeld aan de ondersteuning van vluchtelingen. Of de kans is

groot dat groepen mensen buiten de boot vallen. Een voorbeeld is de

hulp aan de armen, die als we het ovedaten aan particulieren waar-

schijnlijk niet erg efficiënt en eerlijk zal worden verdeeld. Voor dit
soort zaken is het daarom zinvol organisaties te vormen die de luach-
ten van individuen kunnen bundelen. In de Nededandse termen

word€n deze organisaties doorgaans als het maatschappelijk midden-
veld aangeduid.

Veel van deze taken zijn overigens taken die ook goed door de

staat of onder toezicht van de staat kunnen worden uitgeoefend. De
bijstand is primair een staatstaak, ook al vonden sommigen bij de

invoering van de bijstandswet dat ondersteuning van armen primair
de verantwoordelijkheid is van particulier (kerkelijk) initiatief.
Onderwijs is een collectieve verantwoordelijkheid van de g€meen-

schap, ook al kunnen er goede gronden zijn om particulieren de

mogelijkheid te bieden om zelf onderwijs naar keuze te organiseren.
Maar soms schiet de staat tekort, of gaat het om taken die even goed

door groepen particulieren kunnen worden vervuld en dan kan het
maatschappelijk middenveld een zinvolle rol spelen.

Die organisaties hoeven overigens niet op religieuze basis te wor-
den gevormd. In ons verzuilde land is dat wel lang de praktijk
geweest, maar voor veel van die taken is het juist zinvol om met
anderen samen te werken. Het kan ook verrijkend zyn, om in de

praktische uiwoering van maatschappelijke taken samen te werken
en te zien dat ondanks heel verschillende achtergronden mensen
toch voor hetzelfcle staan. Daarom hebben vrijzinnigen traditioneel
meestal de voorkeur gegeven aan niet-confessionele organisaties, die
proberen de hele breedte van de samenleving te organiseren. In het
onderwijs lag dan ook de keuze voor de openbare, veelkleurige ont-
moetingsschool als ideaal voor de hand, waar kinderen van allerlei
maatschappelijke, religieuze en politieke achtergronden elkaar kon-



I14 VRIJZINNIGE ETHIEK

den ontmoeren en konden leren met elkaar, ondanks die verschillen,

vreedzaam samen te leven. En ook in de politiek kozen (en kiezen)

de meeste vrijzinnigen voor niet-confessionele partijen'

Het maatschappelijk middenveld vervult een belangrijke functie

in de samenleving. vanuit een vrijzinnige invalshoek is er geen spe-

cifieke reden om dat op confessionele basis te organiseren. Het gaat

erom dat bepaalde taken goed gedaan worden en hoe meer mensen

daar samen gestalte aangeven, hoe beter.

Hebben kerken dan nog een eigen taak in het vormgeven van onze

maatschappelijke verantwoordelijkheid? Als we kijken naar de_ prak-

tijk is daizorá., -... het geval. Kerken leveren een belangrijke bij-

dr"g. "", de kwaliteit van de samenleving - onder meer via diaco-

,r""i .t pastoraat' via ontwikkelingssamenwerking en opvang van

vluchtelinge n. Er zyn inmiddels verschillende studies geweest waar-

in de bijdãge van kerken aan de samenleving ook financieel is becij-

ferd, en dle blilkt steeds weer een behoorlijke omvang te hebben' In

de opvang van hulpbehoevende ouderen hebben de kerken met hun

p"rtår"l.ã.tiviteiten bijvoorbeeld een belangrijke taak. Maar ook de

g"t.r, in de sociale zekerheid zorgen dat steeds meer mensen buiten

ã. brr.."r.."tische boot vallen en bij de kerken aankloppen voor dia-

conie.T En al jaren wordt vanuit de kerken zeer veel gedaan aan de

opvang van vluchtelingen - vaak ook van mensen die nog recht heb-

b.r, oln hier te blijven maar van de overheid geen enkele steun ont-

vangen.
õ. ,rr""g is dan natuurlijk of dit alles echt een taak is voor de ker-

ken of dat eerder andere maatschappelijke organisaties daarvoor die-

nen re zorgen. Hier is een duidelijke spanning russen tlvee perspec-

tieven. De eerste is hierboven al genoemd. Er is voor vrijzinnigen

geen inhoudelijke reden om aan organisatie van dit soort taken op

ãonfessionele basis de voorkeur te geven boven organisatie op alge-

mene basis, of eventueel op een brede oecumenische basis. En gezien

de vrijzinnige nadruk op individuele veranrwoordelijkheid is het pri-

m"i, 
""n 

de kerkleden om te bepalen hoe ze a n hun diaconale en

pastorale taak invulling geven.

De andere lijn vertrekt niet bij de behoeften van de samenleving,

maar bij een visie op war het betekent om een christelijke gemeente

te zijn. Kan een gemeente zich werkelijk christelijk noemen, wanneef

ze volstaat met ethisch beraad, kerkdiensten, gesprekslringen en Pas-

DE ROL VAN KERKEN EN RELIGIEUZE ORGANISATIES 115

toraat en zij als gemeente zelf geen veranrwoordelijkheid neemr voor
de behoeften van de samenleving? Kan de gemeente dan wel een

gemeenschappelijke oefenplaats zln van praktische spiritualiteit, als

aan die spiritualiteit geen handen en voeten gegeven wordt in prak,
tische maatschappelijke activiteiten?

Voor mij is een christelijke gemeente in ieder geval meer dan
alleen een vereniging van gelijkgezinden die op zondag samenkomen
om zich bezig te houden met spiritualiteit en zich te richten op God.
Een gemeenschappelijke spiritualiteit die nier ook direct gestalte

krijgt in praktisch werk, is maar half werk. Ook diaconaat, ook
onderling en extern pastoraat is een kerkelijke opdracht.s Een ge,

loofsgemeenschap heeft een diaconale taak, een taak in de wereld.
Dat kan niet alleen de verantwoordelijkheid van individuele gelovi-
gen zyn, maar is ook voor de kerkgemeenschap als geheel een op-
dracht.

Een ander perspectief

Drie taken dus: ethische bezinning, ondersteuning en bemoediging
en praktisch werk - is dat hetl Nee, dat is niet alles. \Øant deze drie
taken zijn vooral vanuit de behoeften van de samenleving geformu-
leerd. -Wat kunnen kerken bijdragen aan de bezinning over normen
en waarden en welke ondersteuning kunnen ze bieden aan het in
praktijk brengen daarvan? Dit zijn de vragen over de rol van de ker-
ken gezien vanuit de behoeften van de samenleving en de leden daar-
van, maar niet noodzakelijk vanuit de kerken zelf.9 Om dit te begrij-
pen moeten we van perspectief veranderen.

\Øant er is nog een fundamenteler gezichtspunt en dat kwam hier-
boven al enigszins naar boven. Een kerk oriënteert zich niet alleen,

en zelfs niet primair, op de behoeften van de samenleving of van de

eigen leden. Een kerk heeft ook een ander, fundamenteler perspec-

tief. Het christendom doet meer dan normen en waarden ontwikke-
len, ondersteunen en praktiseren. Het plaatst ze ook in een breder
kader - in het licht van het Koninkrijk Gods. Daardoor krijgen onze

normen en waarden een andere inkleuring en andere accenten. Gods
\Øoord wil immers deze wereld omgekeerd, zoals Huub Oosterhuis
het uitdrukt.lo



116 VRIJZINNIGE ETHIEK

Hier komen \Me op de primaire taak van de kerken' De kerken

leven vanuit een andere levenshouding, vanuit een andere visie op de

samenleving. Ze kunnen zich niet neerleggen bij onrecht of bij een

eenzlldig materialistische levensoriëntatie. Daarom houden ze de

eigen leáen voorrdurend een kritische spiegel voor, om zich telkens

*eer bewust te worden dat het anders kan en anders moet' En van

daaruit kunnen ze niet anders dan ook de samenleving en de over-

heid een kritische spiegel voor te houden'

Ik noem daarvan enkele voorbeelden. Onze sarnenleving kent,

collectief en individueel, een sterke oriëntatie op het eigenbelang.

Het evangelie stelt daar een andere oriëntatie tegenover: een open-

heid voor anderen, en een keuze voor de zwakkeren. In dit licht moe-

ten de kerken blijven opkomen voor een humaan vreemdelingenbe-

leid en proresteren regen een klimaat waarin immigranten zich maat

helemaal aan ons moeten aanpassen'

In het verlengde daarvan past een pleidooi voor tolerantie'

Tolerantie sraat regenwoordig vaak in een war dubieus perspectief en

het lijkt soms wel of het voor sommigen helemaal nier meer een

waardevolle deugd is. voor vrijzinnigen is het dat juist wel. verdraag-

zaamheid is niet alleen een noodzakelijk smeermiddel voor een

vreedzaam samenleven, maar ook principieel van grote betekenis. In

het debat over normen en waarden is herwaardering van tolerantie

misschien wel de grootste prioriteit.
Een derde punt is de huidige ideologie van eigen verantwoorde-

lijkheid. vrijzinnigen kunnen een pleidooi voor vrijheid en verafrt-

woordelijkheid van harte ondersreunen. Maar zii weten ook dat het

slechts een ideaal is en dat velen niet in staat zrln om volledige ver-

antwoordelijkheid voor het eigen leven te dragen, en ook nooit daar-

toe in staat zullen zijn. Bij de huidige pleidooien voor eigen verant-

woordelijkheid zullen we daarom altijd kritisch moeten kijken of dat

er niet toe leidt dat de zwakkeren buiten de boot vallen.

Dit zijn maar drie voorbeelden van onderwerpen waarover vanuit

de (vrijzinnige) kerken een tegendraads geluid mag en moet klinken'

Naar mijn idee is dat evenzeer een bijdrage aan het debat over nor-

men en waarden als de eerdergenoemde aspecten. Immers, een debat

is alleen mogelijk als er ook een tegengeluid is als kritiek op het

dominante g.t"id. De kerk als gesprekspartner hoeft zich niet altijd

aan re passen aan de manier waarop de overheid of de geseculariseer-

DE ROL VAN KERKEN EN RELIGIEUZE ORGANISATIES 117

de samenleving de problemen structureert - ze mag ook haar eigen
perspectief; haar eigen verhaal daartegenover zemen.

Met deze laatste paragraaf heb ik al enigszins mijn filosofische
analyse verlaten en ben op het terrein van de theologie terechtgeko-
men. Om aan het eigen perspectief van de kerken echt gestalte te
geven is theologische studie nodig, om de boodschap van her evan-

gelie te betrekken op de meer filosofische en sociologische analyse

van onze samenleving van waaruit ik ben vertrokken. Ik moet het -
als niet-theoloog - dus hier bij laten. \Øaar het mij om ging in dit
derde deel is te laten zien dat een dergelijk project ook filosofisch ver-
antwoord kan zrln en dat daarvoor binnen de vrijzinnig-christelijke
traditie voldoende aanknopingspunten gevonden kunnen worden
die recht doen aan de behoeften van onze samenleving. De kerken
leveren bovendien aan die samenleving nog steeds belangrijke bijdra-
gen. Maar uiteindelijk is hun opdracht een andere. Hun bijdrage kan
daarom vanuit het perspectiefvan het evangelie soms ook een zeer

kritische inhoud krijgen, waarmee de overheid niet altijd gelukkig is.

Dit spanningsveld van enerzijds een perspectief gericht op het
Koninkrijk Gods (of bij andere godsdiensten een ander gelovig per-
specdef) en anderzijds dat van de seculiere moderne samenleving is

niet door simpele compromisformules oplosbaar. Het spanningsveld
is niet eenvoudig oplosbaar vanuit het gezichtspunt van de gelovige,
maar ook niet vanuit het gezichtspunt van de staat. Het is dat laatste

gezichtspunt dat in het volgende deel centraal staat.



Deel III

VRIJZINTNIGE,
POLITIEK



9. Yrijzinnige beginselen in de politiek

Het pløralisme serieus genomen

In het vorige hoofdstuk bleek dat fivee extremen moeten worden
afgewezen. Aan de ene kant het religieus fundamentalisme dat één

godsdienstige overtuiging als basis voor de politiek ziet. Dit doet

onvoldoende recht aan het bestaande levensbeschouwelijk pluralis-
me. Aan de andere kant de idee van een volstrekte scheiding tussen

levensovertuiging en politiek, die godsdienst geheel naar de privé-
sfeer verbant. Dit miskent dat vrijwel iedere levensovertuiging impli-
caties heeft voor de publieke sfeer.

\Øe kunnen het hier natuurlijk bij laten en maar wat behoedzaam

tussen beide extremen doorlaveren. Proberen ergens een gulden mid-
denweg te vinden. Soms is dit in de politiek de enige mogelijkheid
en dan kan het zeker gerechwaardigd zt1n. Maar voor we tot die con-
clusie komen, zullen we eerst moeten kijken of er ook een meer prin-
cipiële benadering mogelijk is. AIs die er is, dan verdient die natuur-
lijk de voorkeur.

In dit derde deel wil ik zo'n principiële benadering uitwerken. Ik
vind mijn aanknopingspunten daarvoor bij wat in de Angel-
saksische wereld als 'liberalism' wordt aangeduid. De voor de hand
liggende Nederlandse vertaling 'liberalisme' is helaas minder geluk-
kig, omdat dit ten onrechte alleen met de wo (en soms ook o66)
wordt geassocieerd. Maar 'liberalism is veel ruimer dan dat, zoals

iedereen weet die de Amerikaanse of Britse politiek volgt. Daar
wordt 'liberalism' juist geassocieerd met alles wat maar enigszins
links is.

Als ik les geef over politieke filosofie aan studenten, blijkt altijd
hoe moeilijk het is om het Angelsaksische begrip goed te vertalen.
Ook Femke Halsema werd hiermee geconfronteerd, toen zy ín een

discussie over de ideologische uitgangspunten van Groenlinks deze

partij als 'linksliberaal' betitelde. Zij gebrurkte dit begrip in de brede
Angelsaksische betekenis, maar merkte al gauw dat het te veel mis-



722 VRIJZINNIGE POLITIEK

verstanden opriep. In tweede instantie kwam zij daarom met de aan-

duiding'vryzinniglinks'. I

Vrijzinnig is een bepaling bij 'links' - het geeft aan hoe zij als

Groenlinkser links wil zijn. Op dezelfde manier heb ik in deel II
betoogd dat vrijzinnig een bepaling kan zijn bij christelijk - het geeft

aan hoe iemand christen wil zijn. Maar vtijzinnig kan dus ook een

bepaling ztln 6t1 rechts, of bij christen-democratisch' Voor de Theede

\Øereldoorlog was er de \y'rijzinnig Democratische Bond, een soort

o66. Na de oorlog werd deze partij opgeheven en vonden de leden

onderdak bij de PvdA en de wo. Dit laat al zien dat de vrijzinnige

stroming bij meerdere partijen aanwezigis' In de betekenis waarin ik
het begrip hier verder gebruik, is het een benadering die in een breed

spectrum van de Nederlandse politiek kan worden aangetroffen. In

ieder geval is het duidelijk herkenbaar als een aspect van het denken

binnen de wD, o66, PvdA en Groenlinks' Maar ook binnen ande-

re partijen zijn herkenbare politiek-vrijzinnige trekjes te vinden. In

bepaalde opzichten is Nederland als geheel vrijzinnig te noemen.

Sommige ideeën van de politieke vrijzinnigheid zijn karakteristiek

voor de Nederlandse traditie. Het Nederlandse poldermodel en zijn

tolerantie, zijn drugsbeleid en zijn vooroplopen rond thema's als

homoseksualiteit en euthanasie ziin daawan voorbeelden.

In politieke debatten worden de woorden vri)zinnig en liberaal

vaak door elkaar gebruikt. Ik zalhetwoord liberalisme gemakshalve

gebruiken als vertaling voor het Angelsaksische 'liberalism'. Maar om

misverstanden te voorkomen geef ik voor het Nederlandse equivalent

de voorkeur aan de term vrijzinnigheid. Om daaraan een duidelijke

inhoud te geven, begin ik bij Femke Halsema, die het begrip recent

herintroduceerde in de Nederlandse politiek. \Øe zullen zien dat zi)

een aantal kenmerken naar voren haalt die ook bij andere politiek-

vrijzinnigen steeds weer terug komen. Daarna zal ik proberen hier-

voor een meer filosofische grondslag te vinden in de Angelsaksische

politieke filosofie.

Halserna en urijzinnig links

Femke Halsema's pleidooi voor vrijzinnigheid verscheen in 2004 in

een artikel in De Helling het tijdschrift van het wetenschappelijk

VRIJZINNIGE BEGINSELEN IN DE POLITIEK 123

bureau van Groenlínl<s. Zij bepleitte een vrijzinnige houding als

reactie op het oprukkende conservatisme. Vrijzinnig links kiest vol-
gens Halsema voor een pragmatische oriëntarie, waarin 'links' niet
meer alles ondergeschikt dient te maken aan het eigen heilige gelijk
en €en grotere nadruk legt op veranrwoordelijke politiek. Bij 'rechts'

zietztl juist een tegengestelde beweging: een srerk geloof in de maak-
baarheid van de samenleving en van levensstijlen (bijv. rond migra-
tie en integratie) en een sterk geloofin het eigen ideologische gelijk,
waarbij het praktische effect van maatregelen ondergeschikt is aan de

eigen beginselen. Zij verwijst daarbij naar uitspraken van de wD'ers
Van Aartsen, Hirsi Ali en (toen nog wo-Kamerlid) \Øilders.

Halsema plaatst zich uitdrukkelijk in de liberale traditie. Ten
onrechte is liberalisme volgens haar synoniem geworden met markt-
denken, vrijblijvendheid en afscheid van de publieke sector. Om die
beperkte vorm van liberalisme gaat het haar juist niet; zij kiesr voor:

libe¡alisme in de vorm van vrijzinnigheid: grote nadruk op het vrije
woord en de vrijheid anders te zijn, ondogmatisch, met een gezonde ach-

terdocht tegen culturele dwang en een tikje anarchistisch ten opzichte

van de uitdijende overheidsbureaucratie.2

In deze vrijzinnige benadering past wel degelijk overheidsingrijpen op
de markt, vanuit het streven de samenleving vrijer te maken. Om ach-
terstanden weg te werken, en een betere ontplooiing mogelijk te
maken, kan staatsinterventie soms nodig zijn, bijvoorbeeld door het
recht op kinderopvang te waarborgen. Een vrijzinnige invulling daar-
van kiest overigens juist niet uitsluitend voor 'staarscrèches' (die moe-
ten er wel zijn als keuzemogelijkheid), maar geeft ouders een vrije
keuze hoe ze met hun budget voor kinderopvang willen omgaan.

Vrijzinnigheid betekent dat de overheid'de handen af'heeft te houden
van de persoonlijke relaties rran mensen, hun seksualiteit, religie, hun
kledingstijlen en culturele liefhebberijen. Datzelfde geldt voor de

gemeenschapsverbanden die mensen stichten en de organisaties waarvan

zlj deelwillen uitmaken. (...) Allochtone zelforganisaties dienen bijvoor-
beeld door de overheid te worden gerespecteerd, maar enkel die zelforga-

nisaties die zich richten op de emancipatie en ontplooiing van hun leden

komen, wat mij betreft, voor subsidie in aanmerking.3



__-

124 VRIJZINNIGE POLITIEK

Zt1 werkt dit vervolgens nog uit door te pleiten voor een vrijzinnig
burgerschap, waarin burgers hun eigen verantwoordelijkheid nemen,

maar ook gevrijwaard worden van oneigenlijke staatsdwang. Geen

paternalisme, en geen assimilatie. Vrijzinnigen dienen op te komen

voor de vrijheden van de democratische rechtsstaat.

In het artikel gaat Halsema overigens ook in op allerlei andere,

'linkse' thema's als duurzaamheid en solidariteit die ik hier verder

buiten beschouwing laat. Het gaat mij hier alleen om het specifiek

vrijzinnige in 'vrijzinnig links'. rVie het bovenstaande legt naast de

thema's die ik in deel II kenmerkend noemde voor christelijke vrij-
zinnigheid, ziet een aantal opvallende parallellen. Daar noemde ik
onder meer het pragmatisch en ondogmatisch karakter, de nadruk
op persoonlijke vrijheid en verantwoordelijkheid, de erkenning van

de onvolmaaktheid en voorlopigheid van iedere verwoording van

geloof; de openheid voor cultuur en samenleving, de gelijkwaardig-
heid van alle mensen. In de kerkelijke organisaties van vrijzinnigen
uit zich dat in een afkeer van sterke centrale organen met veel macht.

Elk van deze themat komt in een seculiere variant terug in de ken-

merken van Halsema. Natuurlijk zyn er ook verschillen, die vooral

te maken hebben met dat waarvan vrijzinnig een lcwalificatie is,

respectievelijk christelijk en linla. Dat uit zich soms in taalverschil-

len, bijvoorbeeld 'persoonlijk doorleefd geloof' versus 'de vrijheid
om anders te zijrÌ . En soms zijn er ook inhoudelijke verschillen; de

vrijzinnig-religieuze verbinding tussen spiritualiteit en handelen kent

geen parallel in de politieke sfeer en het staan in de christelijke tra-

ditie al helemaal niet.
Maar wat opvalt, is toch de grote gemeenschappelijkheid in de

genoemde kenmerken. Zowel de politieke als de christelijke vrijzin-
nigheid hebben hun wortels deels in de humanistische, liberale tra-

ditie van Erasmus, Hugo de Groot, de Verlichting. Gezien deze

gemeenschappelijkheid is het mijns inziens verdedigbaar om in beide

gevallen dezelfde term te gebruiken. Natuurlijk zal niet iedere vrij-
zinnig christen ook vrijzinnig in politieke zin ziin en omgekeerd

geldt dit al helemaal niet. Maar er is voldoende geestesverwantschap

tussen politieke en religieuze vrijzinnigheid om voor beide dezelfde

term te gebruiken.
Ook buiten Groenlinks zln in de politiek veel verwijzingen te

vinden naar vrrlzinnigheid. Voor de oorlog was er in Nederland de

VRIJZINNIGE BEGINSELEN IN DE POLITIEK 125

VijzinnigDemocratische Bond. De politiek leider van deze bond,
Oud, ging na de oorlog eersr mee met de nieuwe PvdA en behoorde
in 1948 vervolgens tot de oprichrers van de wo. In beide partijen is

dan ook een duidelijk vryzinnig of liberaal element. Bij de wo is

overigens het woord vrijzinnig minder gangbaar en wordt meestal

gewoon de term liberaal gebruikt, soms mer een lcrvalificatie als

links-liberaal of sociaal-liberaal om het te onderscheiden van de meer
conservatieve vleugel.4 In de PvdA wordt het woord liberaal minder
vaak gebruikt, omdat het hier te zeer wordt geassocieerd met de wD.
Daar is het woord vrijzinnig minder belast. In het nieuwe beginsel-
programma van de PvdA staat bijvoorbeeld:

Wij verdedigen een vrijzinnige moraal, waarin - regen de achtergrond
van voor iedereen geldende grondrechten - ruimte is voor verschillende
levensbeschouwingen, levensstijlen en culturen.5

De vrijzinnigheid is het duidelijkst herkenbaar bij o66. Veel o66'ers
zien de partij als een voortzerting van de vooroorlogse Vrijzinnig
Democratische Bond en betitelen de partij ook als sociaal-liberaal of
vrijzinnig. Een voorbeeld is Theede-Kamerlid Boris van der Ham
(overigens als remonsrrant ook in religieus opzicht vrijzinnig), die
zich op zijn website expliciet afficheert als 'Van der Ham - vrijzín-
nig'.6 De jongerenorganisatie van o66, de Jonge Democraren, noemr
zich in haar eigen beginselverklaring van 1984 uitdrukkelijk vrijzin-
nig-democratisch. Zlj stelt zich 'ten doel bij te dragen tot de indivi-
duele ontplooiing van alle mensen.' In deze beginselverklaring
komen een aantal themat terug die we ook bij Halsema en de PvdA
tegenkomen:

Deze ontplooiing moet geschieden in vrijheid en veranrwoordelijkheid,
naar eigen inzicht en overtuiging, in solidariteit met de medemens en

zonder politieke, sociale en economische discriminatie van ande¡en. De
verscheidenheid van mensen en opvattingen is een positief te waarde¡en
goed.

De onwankelijkheid voor deze verscheidenheid vormt de bron van het
maatschappelijk denken van de Jonge Democraren. De 1o kiest voor een

open en pragmatische aanpak van problemen.



-

126 VRIJZINNIGE POLITIEK

De ¡o streeft nâar een radicale democratisering van de maatschappij

opdat de principiële gelijlcwaardigheid van alle mensen, individuele vrij-

heid, onderlinge solidariteit en rechtszekerheid zo goed mogelijk gega-

randeerd worden.T

Als we deze drie bronnen naast elkaar zerten, komt er een duidelijk

beeld uit. Politieke vrijzinnigheid wordt gekenmerkt door een open

en ondogmatische opstelling, door pragmatisme, door inhoudelijke

waarden als individuele zelfontplooiing, principiële gelijkwaardig-

heid en democratie. Burgers moeten de vrijheid hebben om hun

leven in te richten zoals zij dat zelf willen' qua levensstijl, cultuur,

godsdienst, seksualiteit en relaties. verscheidenheid wordt positief

gewaardeerd. De overheid moet die vrijheid en die verscheidenheid

b.scherme., door de waarborgen van de democratische rechtsstaat,

door grondrechten en door het bestrijden van discriminatie. Maar ze

moet zich niet paternalistisch of moralistisch opstellen en zo min

mogelijk ingrijpen in de individuele vrijheden van burgers.
tVie dete schets leest, zal ongetwijfeld opmerken dat een aantal

kenmerken niet alleen bij de genoemde drie progressieve partijen te

vinden is, maar ook bij andere partijen, in het bijzonder de wo'
Binnen de wo wordt bijvoorbeeld wel gesproken over ontplooi-

ingsliberalisme dat wars is van paternalisme en moralisme. Rond

thema's als abortus, euthanasie en gelijke rechten voor vrouwen en

homoseksuelen heeft de wo altijd een herkenbaar vrijzinnige posi-

tie ingenomen, waarin de persoonlijke vrijheid van burgers centraal

,tot d. De wo kent bovendien traditioneel een kritische opstelling

ten opzichte van een te grote macht van de overheid en is sceptisch

ten opzichte van grote ideologieën die menen de waarheid in pacht

te hebben. In de laatste )aren ziin deze vtijzinnige elementen mis-

schien wat meer op de achtergrond geraakt door de stellingname

van sommige wD'ers in de debatten over veiligheid en integratie,

maar dat neemt niet weg dat ze vanouds in de wo sterk voorop

gestaan hebben. \Øanneer oud-bewindslieden als Hans Dijkstal en

Ñeil Ginjaar-Maas opkomen voor de vrijheid van godsdienst en de

vrijheid van onderwijs, appelleren ze aan deze vtiizinnige traditie in

de wo.8

VRIJZINNIGE BEGINSELEN IN DE POLITIEK

Dworþins 'liberalism'

t27

lVe hebben nu een aantal kenmerken van politieke vrijzinnigheid
verzameld. Maar de vraag is of dat een min of meer toevallige lerr -
meling is, of dat er ook een onderling verband russen bestaat. En is
dit de hele lijst, of zijn er misschien kenmerken die ten onrechte als

vryzinnigworden aangeduid? Misschien ontbreken er ook bepaalde
wezenlijke kenmerken in deze inventarisatie. En vooral rijst de vraag:
is er ook een overtuigende inhoudelijke rechwaardiging voor de ver-
schillende elementen van een vrijzinnige opvatting?

Voor dit soort vragen kunnen we terechr bij de politieke filosofie.
Halsema zoekt inspirarie voor haar verhaal bij de Britse filosoof
Isaiah Berlin. Die verwijzing is niet helemaal gelukkig, omdat watzrl
hierover zegt, inhoudelijk eigenlijk meer pasr bij het denken van de
,{merikaanse filosoofJohn Rawls.9 Ik denk dat Ronald Dworkin, een

denker in het voetspoor van Rawls, het beste vertrekpunt biedt voor
het nadenken over de grondslagen van politieke vrijzinnigheid.
Terwijl Rawls zich richt op een rheorie voor de ideale samenleving,
komt Dworkin mer een uitgewerkte theorie voor de werkelijke, be-
paaid niet ideale samenleving.

Inzrln ardkel'Liberalism' uit 1978 worstelt Dworkin met eenzelf-
de vraag als Halsema nu.10 Hi; ziet zichzelf als vertegenwoordiger
van de liberale traditie. Deze stond voor themat als de Amerikaanse
New Deal, de burgerrechren, een terughoudende overheid rond bij-
voorbeeld seksualiteit en drugsgebruik, een scherpe scheiding russen
kerk en staat. Maar dit liberalisme is in een slecht daglicht komen te
staan doordat liberale politici werden geassocieerd met de Vietnam-
oorlog, met een sterke en inflexibele overheidsconúole over de eco,
nomie en met een ouderwets geworden verzorgingsstaat. En voor tal
van nieuwe vragen zoals consumentenbescherming en het milieu
lijkt het liberalisme geen oplossing te bieden. In die situatie vraagr
Dworkin zich af of er een duidelijk samenhangende filosofie is te
construeren die niet alleen in sraar is de klassieke liberale posities te
rechwaardigen maar ook een antwoord geeft op de nieuwe vragen
waar de politiek mee worsrek.

Zijn anrwoord hierop ontwikkelt hij in een aanral srappen.
Allereerst stelt hij dat in een moderne democratische samenleving als
de Amerikaanse een brede overeenstemming bestaat over het begin-



I2B VRIJZINNIGE POLITIEK

sel dat de staat al zijn burgers moet behandelen als gelijken, dat wil
zeggen met gelijke zorg en respect. Dat is het gemeenschappelijke

uitgangspunt. Het lijkt me dat dit uitgangspunt niet alleen in de

Verenigde Staten breed gedeeld wordt, maar ook in Nederland. De

verschillen tussen politieke stromingen ontstaan als we aan dit alge-

mene beginsel invulling gaan geven. Hij onderscheidt daarbij twee

posities.
De eerste positie, de liberale, houdt in dat de overheid neutraal

moet zijn ten opzichte van opvattingen van het goede leven. De ene

burger ziet bijvoorbeeld als ideaal een monogaam' onontbindbaar

huwelijk, de ander kiest voor seriële monogamie en de derde voor

vrije seks. De overheid dient in dat meningsverschil geen eigen keuze

te maken. Hetzelfde geldt voor de vraag of burgers een voorkeur heb-

ben voor André Hazes of voor Maria Callas, voor een academische

loopbaan ofvoor het bedrijfsleven, voor achter de w hangen ofvoor
meditatie. Godsdienst, cultuur, Ievensstijlen, seksualiteit - het dient

allemaal aan de vrije keuze van de burger overgelaten te worden.

De tweede positie, de nietliberale, is eigenlijk een verzameling

van posities die onderling sterk verschillen.ll Maat ze hebben

gemeenschappelijk dat ze vinden dat de overheid wel degelijk een

opvatting over het goede leven moet hebben. Die opvatting moet zij

ook in haar beleid tot uitdrukking brengen. Een conservatieve

katholiek zal vinden dat de wetgever dient op te komen voor het

huwelijk tussen man en vrouw en echtscheiding slechts in uitzonde-

ringsgevallen mogelijk moet maken. Een klassieke socialist zal een

voorkeur hebben voor verheffende activiteiten die de arbeiders

opvoeden tot betere burgers. \Øe kunnen dit ook naar actuelere voor-

beelden vertalen: een nationalist zal misschien vinden dat alle bur-

gers de nationale taal moeten spreken en zich helemaal moeten aan-

passen aan de nationale cultuur. Een Verlichtingsfundamentalist

vindt godsdienst achterhaald en vindt dat de overheid de godsdienst

moet bestrijden en zeker niet steunen.

Op basis van dit fundamentele verschil laat Dworkin zien dat

beide groepen tot geheel verschillende keuzes komen rond sociaal-

economische en juridische vragen. Een liberaal zal bijvoorbeeld voor

een gemengde markteconomie kiezen. Een vrije markt onder ideale

omstandigheden stelt mensen in staat om naar hun eigen voorkeu-

ren te leven. Ze kunnen danzelf afrvegen of ze hun geld willen uit-

VRIJZINNIGE BEGINSELEN IN DE POLITIEK 129

geven aan dure restaurants of aan mooie boeken en of ze misschien

extra hard willen werken om hun dure voorkeuren te kunnen beta-

len. Maar de omstandigheden zijn helaas niet ideaal; sommige men-

sen zijn gehandicapt, hebben door hun afkomst een achterstand,

hebben minder talenten. Het is onrechwaardig dat ze daarvan de

dupe worden. Daarom zï1n er correctiemechanismen nodig om die

onrechwaardige achterstanden zo goed mogelijk te compenseren. \Øe

moeten dus zorgen dat gehandicapten extra faciliteiten lcijgen zodat

ze volwaardig mee kunnen doen op de arbeidsmarkt en dat werklo-

zen die echt geen baan kunnen vinden toch een inkomen krijgen
waarvan ze kunnen leven. Op sociaal-economisch terrein leidt
Dworkins liberalisme dus tot een markteconomie gecombineerd met

een verzorgingsstaat en andere waarborgen voor de zwakkeren. De

verdere uitwerking hiervan zal ik buiten beschouwing laten, omdat

het mij vooral gaat om Dworkins theorie op het gebied van de demo-

cratische rechtstaat en de mensenrechten.

Zowel liberalen als nietliberalen kiezen volgens Dworkin voor

een democratie. Een gelijke stem voor iedereen en vervolgens beslis-

sen bij meerderheid doet immers het beste recht aan het gelijk
respect dat de staat aan alle burgers verschuldigd is. Maar de verschil-

len komen scherp naar voren als we ons afuragen of die meerderheid

zomaaÍ alles mag beslissen. Stel, een christelijke meerderheid besluit

om de eigen godsdienst ook in wetgeying neer te leggen. Een levens-

stijl die afwijkt van de orthodox-christelijke normen (bijvoorbeeld

overspel of homoseksualiteit) wordt daarom strafrechtelijk verboden.

Een nietliberaal kan zeggen dat dit prima is, omdat daarmee de

meerderheid van zyn recht gebruikmaakt om de samenleving vol-
gens de eigen overgeleverde normen en waarden in te richten. En het

recht vormt een extra steun voor de burger om moreel goed te leven

volgens deze opvatting; het is een instrument om deugdzame burgers

te kweken.
Maar een liberaal zaI met deze uitkomst niet gelukkig ziin. De

minderheid wordt hierdoor immers belemmerd in haar recht om
zoveel mogelijk naar eigen voorkeuren te leven, alleen omdat de

meerderheid een afkeer heeft van een andere levensstijl. Daarmee

handelt de'ivetgever in strijd met de neutrale invulling van het begin-

sel van gelijk respect en zorg. Het meerderheidsprincipe van de

democratie moet daarom volgens de liberaal worden aangevuld met



130 VRIJZINNIGE POLITIEK

waarborgen dat de meerderheid geen misbruik kan maken van haar
machtspositie en de rechten van minderheden niet onnodig inperkt.
Een liberaal vult daarom het meerderheidsprincipe aan met rechten

voor minderheden. Met een discriminatieverbod om te zorgen dat

vooroordelen van andere burgers er niet toe leiden dat minderheden
geen banen of woonruimte kunnen vinden. Met een godsdienswrij-
heid om te zorgen dat weerzin tegen vreemde godsdiensten niet leidt
tot maatregelen die mensen verhindert om in overeenstemming met
hun godsdienst te leven. En zo voort. Kortom, een liberaal zal juist
een heel uitgebreide verzameling van grondrechten willen vasdeggen,

als aanvulling op het meerderheidsprincipe. Die grondrechten zijn
dus niet een inperking van de democratie, maar een uitwerking
ervan. Een gecombineerd stelsel van meerderheidsprincipe en grond-
rechten voor minderheden garandeert het beste dat iedere burger
gelijkelijk tot zijn recht komt.

Een dworkiniaanse liberaal komt dus met een hele verzameling

grondrechten om minderheden te beschermen. Hij probeert daar-
mee ruimte te creëren voor, zoals Halsema het uitdrukt, het recht om
anders te zijn. Hij geeft, zoals het PvdÂ-beginselprogramma bepleit,
ruimte voor verschillende levensbeschouwingen, levensstijlen en cul-
turen. En hij zaI zeker ook, zoals door politici als Mat Herben en

Hans lü/iegel in deze vrijzinnige geest met nadruk gesteld is, het niet
als taak van de overheid zien om godsdienstkritiek uit te oefenen.

In plaats van een nadruk op gemeenschappelijke normen en waar-
den, op een gemeenschappelijke taal en cultuur, bepleit een dworH-
niaanse liberaal dus juist het recht om anders te zíjn, om afrvijkend te
zijn. Het klinkt misschien paradoxaal: in naam van de gelijkheid
wordt het verschil, de verscheidenheid beschermd. Maar dat is begrij-
pelijk wanneer we ons realiseren dat gelijkwaardigheid helemaal niet
vereist dat alle mensen precies gelijk worden behandeld. Gelijkwaar-
digheid houdt in dat iedereen als burger gelijk respect en zorg ver-
dient en dat iedere burger daarom juist in zijn of haar eigenheid seri-

eus genomen moet worden. Als sommige mensen gehandicapt zijn en

anderen niet, is het niet juist om iedereen precies gelijk te behande-
len. Het is onrechwaardig om niemand een rolstoel te geven en het is

onzinnig om iedereen een rolstoel te geven. Gelijk respect en zorg ver-
eist dat je alleen een rolstoel geeft aan diegenen die deze echt nodig
hebben om volwaardig in de samenleving te kunnen functioneren.

VRIJZINNIGE BEGINSELEN IN DE POLITIEK 131

Het gaat hier te ver om de hele theorie van Dworkin uitgebreid te

behandelen. Ik denk dat het bovenstaande een goede basis biedt voor

precies al die rechtsstatelijke verworvenheden die Halsema en ande-

re politiek-vrijzinnigen centraal stellen. Maar wat betekent dit alles

voor het thema waaf onze samenleving nu zo hevig mee worstelt,

voor de multiculturele en multireligieuze samenleving?

Rechten uoor minderheden

Vrijzinnigen hebben speciaal aandacht voor groepen die in de ver-

drukking dreigen te komen op de vrije markt of in een meerder-

heidsdemocratie. Ze proberen daar soms een bijzondere bescherming

voor te geven, niet om voorrechten te geven, maar om te zorgen dat

ze als gelijken worden behandeld. Op de vrije markt geldt dat bij-
voorbeeld voor gehandicapten of voor mensen die door wat voor

oorzaak ook, niet goed aan een baan kunnen komen. Zy verdienen

bijzondere steun om hen toch in het arbeidsproces te betrekken, bij-
voorbeeld extra faciliteiten of kostentoeslagen voor gehandicapten of
speciale omscholing voor werklozen. En als het echt niet lukt om

werk te vinden, dan verdieneîze een inkomenssteun die hen in staat

stelt om als volwaardig lid aan deze samenleving deel te nemen.

Dit soort argumenten is op tal van manieren uit te breiden. Het
rechwaardigt bijvoorbeeld zwangerschapsverlof en ouderschapsverlof

- die maken het mogelijk dat aanstaande moeders en ouders van

jonge kinderen volwaardig aan het arbeidsproces kunnen deelnemen.

Het is ook een grond voor voldoende (mede) door de staat gefinan-

cierde kinderopvang, voor juridische bescherming tegen discrimina-

tie bij arbeid of dienswerlening.

Qua vormgeving gaat het hier vaak om speciale rechten voor min-
derheden. Een man heeft geen recht op zwangerschapsverlof, een

gezonde persoon niet op extra ondersteuning die gehandicapten wel

krijgen. Maar die speciale rechten zijn nodig, niet om de minderhe-

den een bevoorrechte positie te geven, maar juist om ze een geliik-

waardige positie te bezorgen. Dat ideaal levert dus ook de criteria

voor dit soort bescherming. Minderheden moeten extra beschermd

worden, alleen voorzover dat nodig is om hen een gelijke positie te

bezorgen op wezenlijke punten in het maatschappelijk leven.



132 vRrJZrNNrcE POLTTTEK

Gehandicapten hoeven geen volledig gratis openbaar vervoer te heb-
ben, maar ze moeten wel in staat worden gesteld om tegen ongeveer

dezelftle kosten als niet-gehandicapten van en naar hun werk te gaan.
Een soortgelijke benadering is ook mogelijk op andere rerreinen.

De overheid dient homoseksuelen en heteroseksuelen als gelijken te
behandelen. Gezien de bestaande vooroordelen en het veel grotere
aantal heteroseksuelen is het risico reëel dat homoseksuelen het
slachtoffèr worden van discriminatie. Daarom moer de overheid hun
speciale bescherming bieden tegen discriminatie. En misschien ook
zal zij ñnanciële steun moeten geven aan activiteiten of cultuuruitin-
gen die specifiek gericht ztln op homoseksuele mannen en lesbische

vrouwen. Dit voorbeeld laat goed zien hoever een vrijzinnige srrare-

gie gaat. Die speciale steun is alleen nodig voorzover een groep het
niet alleen af kan. In de huidige Nederlandse samenleving is de

acceptatie van homoseksualiteit groter dan dertig jaar geleden toen
de discriminatie en vooroordelen nog veel sterker waren. Bescher-

ming tegen discriminatie is helaas nog steeds nodig en dus zinvol,
maar algemene steun aan homogroepen is daarvoor misschien een

minder efFectief middel geworden dan het vroeger was. Homobeleid
zal zich daarom sterker moeten richten op specifieke doelgroepen,
zoals jongeren en leden van religieuze of allochtone minderheden
waar homoseksualiteit nog heel gevoelig ligt, of op specifieke terrei-
nen zoals sport.

Dit voorbeeld laat zien dat een vrijzinnig beleid vaak niet goed zal

scoren bij de bevolking - omdat het een tegendraads geluid is. In
landen als de Verenigde Staten of Roemenië is veel meer behoefte aan

bescherming van homot en lesbiennes en aan extra ondersteuning
van hun organisaties. De maatschappelijke afwijzing van homosek-
sualiteit is daar zo gÍoot, dat er alle reden is voor deze bescherming
en steun. Maar tegelijk zal een politicus die dit soort maarregelen
bepleit vaak politieke zelfmoord plegen. Têrwijl in Nederland een

homo als Boris Dittrich leider van een regeringspartij kan zijn, kan
een Amerikaanse presidentskandidaat het zich nauwelijks veroorlo-
ven om een homovriendelijke politieke agenda te verdedigen - dat
kost te veel stemmen!

\Øe kunnen dit de paradox van de politieke vrijzinnigheid noe-
men. Juist als de behoefte het grootsr is aan een sterke bescherming
van minderheden is de politieke steun doorgaans het geringst. Daar-

VRIJZINNIGE BEGINSELEN IN DE POLITIEK 133

om hechten vrijzinnigen sterk aan vasdegging van rechten in een

grondwet en internationale verdragen. De (internationale) rechter

kan dan soms nog bescherming bieden in situaties waarin het maat-

schappelijk klimaat zich sterk tegen bepaalde minderheden keert.

Een veld waar die paradox van de vrijzinnigheid tegenwoordig

heel sterk zichtbaar is, is dat van taal en cultuur. De meeste landen

kennen een dominante taal die door de overgrote meerderheid van

de bevolking wordt gesproken. Voor mensen met een andere taal als

moedertaal is het daardoor moeilijker om op voet van gelijkheid aan

het maatschappelijke leven deel te nemen. Ook wanneer mensen

redelijk tweetalig zijn hebben ze meestal een taal waarin zij zichhet
gemakkelijkste uiten. In een meertalige samenleving met een domi-

nante taal, zoals in ons land het Nederlands, is er in de praktijk in de

publieke sfeer geen gelijkwaardige positie voor de verschillende min-

derheidstalen, zoals het Fries en het Tirrks.

Voor veel nietliberalen is dat geen probleem, integendeel.

Conservatieven vinden het van groot belang dat een samenleving

samenhang vertoont en dat er een gedeelde taal en cultuur is. Een

conservatief zal daarom de positie van de meerderheidstaal willen

versterken, zoals de Franse overheid eeuwenlang heeft gedaan om de

nadonale eenheid te bevorderen. Tot voor kort mochten bijvoor-

beeld ouders hun kinderen geen Bretonse namen geven; dat werd in

strijd geacht met de eenheidsstaat. Laat staan dat er op school of in

de rechtszaal Bretons werd gesproken.

Voor een vrijzinnige is dit soort gedwongen assimilatie echter ver-

werpelijk. Het maakt mensen die Bretons als moedertaal hebben' tot
tr,veederangsburgers. Een vrijzinnige zal daarom juist proberen ruim-

te te scheppen voor sprekers van minderheidstalen, zodat zy zíchzelf

ook kunnen ontplooien in hun eigen taal en cultuur. Dat betekent

dat er faciliteiten moeten zijn voor onderwijs in de eigen taal en dat

er in de rechtszaal zo nodig tolken zijn voor mensen die het

Nederlands niet goed machtig zijn.
Een dergelijk pleidooi is in het huidige maatschappelijke klimaat

helaas een tegendraads geluid. Er klinken nu juist geluiden dat

immigranten thuis en in de moskee maar Nederlands moeten spre-

ken in plaats van Marokkaans of Turks om de integratie te bevorde-

ren. Het onderwijs in eigen taal en cultuur is zonder al te veel discus-

sie afgeschaft, vooral op ideologische gronden'12 En e. klinkt laitiek



=_

134 VRIJZINNIGE POLITIEK

op overheden die voorlichtingsfolders ook in andere talen dan het
Nederlands uitbrengen.

De achtergrond van die kritiek is een terechte zofgover de gebrek-

kige integratie van minderheden. Het kan niet genoeg benadrukt
worden hoe belangrijk kennis van de Nederlandse taal is. Zonder een

goede taalbeheersing is er vaak geen baan, en ook geen goed contact
met de buren, met de Nederlandse cultuur, met de overheid en op

langere termijn vaak ook met de eigen kinderen en kleinkinderen.
Bevordering van goede beheersing van het Nederlands is door de

overheid (van alle politieke kleuren) veel te laat als prioriteit in het
integratiebeleid erkend.

De vraag is echter ofhet tegengaan van het gebruik van de eigen

taal daarvoor het beste middel is en of het ook noodzakelijk is. Een

vrijzinnige vindt deelname aan het arbeidsproces, emancipatie van

vrouwen en deelname aan de Nederlandse cultuur en democratische

instellingen van groot belang. Maar bij de voorgestelde middelen om
die doelen te bereiken vraagt hij altijd Lritisch of het werkelijk het
doel dichterbij brengt. En ook als dat aannemelijk lijkt, is de vraag

of die middelen niet een onnodige inperking van wezenlijke vrijhe-
den van de burgers betekenen.

Bij elk van de genoemde voorstellen kunnen daarom vraagtekens

worden geplaatst. De verplichting om Nederlands te spreken in mos-

keeën kan een bijdrage leveren aan integratie van sommige immi-
granten in Nederland, doordat ze ðe taal iets beter leren spreken.

Voor anderen zal het juist averechts werken, omdat ze zelfs de mos-

kee niet meer gaan bezoeken. Belangrijker is echter dat dit voorstel
een ernstige inbreuk maakt op de godsdienswrijheid. Het is boven-

dien een ingrijpende vorm van culturele dwang die mensen belem-

mert om zichzelf te zijn en hun leven vorm te geven met gebruik van

de taal waarin ze zich het beste kunnen uiten. Iets soortgelijks geldt
voor de wens dat ouders thuis alleen nog maar Nederlands met hun
kinderen zouden mogen spreken. Het is allereerst al helemaal niet in
de praktijk te handhaven, maar maakt ook een onnodig grote

inbreuk op het privéJeven van burgers.

Ik geef graag toe dat mijn eigen ervaring hier mijn stellingname

beïnvloedt. Ik ben een tweede-generatie Fries, geboren en getogen in
het niet-Friestalige deel van Nederland. Ik heb met mijn ouders thuis
altijd Fries gesproken en ik vind het nog steeds moeilijk, kunstmatig

VRIJZINNIGE BEGINSELEN IN DE POLITIEK 135

en aßtandelijk om met ze in het Nederlands te spreken. En als ik de

bijbel in het Fries lees, heeft die voor mij altijd wat extra zeggings-

kracht. De moedertaal heeft blijkbaar zelfs voor een volledig geïnte-

greerde Nederlander als ik toch soms een extra betekenis. Dat moet

dus voor iemand die maar gebrekkig Nederlands spreekt of pas op

latere leeftijd Nederlands heeft leren spreken nog veel sterker zijn.

Daarom lijkt het mij een zeer ernstige inbreuk op iemands vrijheid,
op zrlnpersoonlijke identiteit, als hij in de moskee of thuis niet meer

de taal mag spreken en horen die hem het meest eigen is. Dat is een

onaanvaardbare aantasting van de persoonlijke vrijheid.
Natuurlijk moet er gestreefd worden naar een goede integratie van

immigranten in de Nederlandse samenleving. Een goede taalbeheer-

sing speelt daarin een sleutelrol. Maar een vrijzinnige zal altijd ftri-
tisch willen kijken naar alle voorstellen en zich daarbl\ afvragen of ze

echt nodig zijn, of ze wel werken en of de rechten van minderheden

niet onnodig worden ingeperkt. Een verbod op het spreken van de

eigen taal thuis of in de moskee of kerk is vermoedelijk maar weinig

effectief en is een ingrijpende aantasting van iemands vrijheid. Het
zal bovendien onvermijdelijk ook weerstand en veÍzet oproepen en

juist bevorderen dat immigranten zich afzetten tegen de Nederlandse

samenleving. Zowel vanuit pragmatisch als vanuit principieel oog-

punt zal een politiek vrijzinnige zich daarom verzetten tegen dit
soort ondoordachte voorstellen.



10. Inclusieve neuraliteit

Liberalisrne als neunaal fundament?

In het vorige hoofdstuk heb ik betoogd dat vrijzinnige politiek uit-
gaat van neutraliteit. De staat moet geen eigen opvattingen over het

goede leven hanteren; wetgeving en beleid moeten levensbeschouwe-

lijk neutraal zijn. Alleen dan neemt hij het pluralisme in levensbe-

schouwingen serieus en doet hij zoveel mogelijk recht aan de zelfbe-

schikking van burgers.

Deze levensbeschouwelijke neutraliteit is in het huidige debat over

de islam in Nederland een centraal thema. Het ideaal van de neutra-

le staat wordt ingeroepen om hoofddoekjes te verbieden in het

onderwijs, maar ook als argument tegen bemoeienis van de staat met

het islamitisch onderwijs of met moskeeën. Helaas blijft het vaak bij
een beroep op de slogan van neutraliteit. Maar achter die slogan zit

een behoorlijk ingewikkeld verhaal.

Neutraliteit is een centraal kenmerk van het Angelsaksische libe-
ralisme. Dat wordt door vrijwel niemand ontkend. Maar over wat

dat ideaal precies inhoudt, zijn de meningen behoorlijk verdeeld.

De meest invloedrijke politiek filosoof van de vorige eeuw, John
Rawls, heeft een versie van neutraliteit onrwikkeld die hij 'politiek
liberalisme' noemt.l Ook in Nederland zln er nogal wat rechtsfilo-

sofen die zich hierop beroepen, bijvoorbeeld de Amsterdamse hoog-

leraar Cees Maris.2 Ik ben het om verschillende redenen niet met

deze opvatting eens. Ik kan mijn eigen opvattingen het beste uiteen-

zetten door eerst aan te geven waarom het politiek liberalisme te-

kortschiet.
De centrale vraag waarmee alle theorieën van neutraliteit worste-

len is hoe we in een sterk pluralistische samenleving wetten kunnen

maken die door iedereen geaccepteerd kunnen worden. Het ant-

woord is dat het beleid dan niet eenzijdig op één specifieke levensbe-

schouwelijke opvatting moet zijn gebaseerd. Bovendien moet,

althans volgens sommige liberale filosofen, zoveel mogelijk voorko-

INCLUSIEVE NEUTRALITEIT r37

men worden dat in de uitwerking van het beleid een bepaalde levens-

overtuiging bevoordeeld wordt.
Rawls legt de nadruk op het politieke besluiwormingsproces'

Daarin moeten levensbeschouwingen geen rol spelen' Die moeten

dus worden buitengesloten van het debat. Deelnemers aan het debat

moeten daarom argumenten aandragen die niet op een bepaalde

levensbeschouwing gebaseerd zii1n, maar ook los daarvan geldigziin.

Een Tweede-Kamerlid mag dus wel zeggen dat verder korten op de

bijstand in strijd is met rechwaardigheid, maar mag daarbij niet ver-

*îirrn naar bijbelse normen. Alleen als wetgeving op Seen enkele

manier verwijst naar conrroversiële levensbeschouwelijke overtuigin-

gen, mag van alle burgers verwacht worden dat ze de wetten accep-

teren en naleven.

Neutraliteit is in deze opvatting een fundamentele norm, die ten

grondslag moer liggen aan alle weften en politieke besluiten. Maar

úou.rdi.t dient deze norm ook het politieke debat te bepalen. Ieder

redelijk denkend mens kan het hiermee eens zijn, omdat het de enige

manier is om in een pluralistische samenleving tot gemeenschappe-

lijk beleid re komen. In de privé-sfeer zijn alle mensen vrij hun

g.loof te belijden, maar zodra ze als burgers aan het politieke debat

ã..kr.-.n, dienen ze hun godsdienst thuis te Iaten' Ze moeten dan

proberen met neutrale argumenten de andere burgers te overtuigen.

In het beleid dient de overheid zich te richten op primaire goede-

ren. Dit zijn goederen die voor iedereen waardevol zijn, ongeacht_de

eigen levensovertuiging. Ieder rationeel mens zal die goederen dus

vJor zichzelf wensen. Voedsel, huisvesting' onderwijs, gezondheid

zIln zaken waaraan iedereen behoefte heeft. ook auronomie is zo'n

pii-"ir goed; iedereen moet zelf over zijn of haar leven kunnen

f.schikkãn. Maar bijvoorbeeld religieus onderwijs, en verschillende

vormen van kunst hangen nauw samen met iemands visie op het

goede leven. Daarom dient de overheid zich daarvan verre te hou-

den. zij dient zich te beperken tot publieke voorzieningen waaraan

iedereen wat heeft.

In het politiek liberalisme is de overheid dus op twee manieren

neutraal. Ten eerste spelen levensbeschouwelijke overwegingen geen

rol in het politieke besluiwormingsproces. En de overheid richt zich

alleen op primaire goederen waar iedere rationele burger behoefte

aan h.ef1, ,n rirthet voorzien in levensbeschouwelijk gekleurde goe-



7-

138 VRUZINNIGE POLITIEK

deren zoals godsdienst en kunst niet als haar taak. Op deze wijze
worden culturele en religieuze verschillen buiten de publieke sfeer
gehouden en kunnen ze daar ook niet tot conflicten leiden.

Geen uitsluiting uan leuensbeschouuting uit het debat

Rawls en Maris stellen dat in onze pluralistische samenleving het
politiek liberalisme een neurraal, gemeenschappelijk kader vormt
waarmee ieder redelijk denkend mens het eens kan zijn. Er bestaat
een overlappende consensus over de liberale uitgangspunten. Die
neutraliteit vereisr dat controversiële levensbeschouwelijke opvatin-
gen buiten de publieke debatten worden gehouden en dat de over-
heid alleen in neutrale primaire goederen voorzier.

Maar deze visie op neutraliteit berust op een misvatting.3 Als twee
levenspartners verschillende smaken hebben, kunnen ze gerechten
kiezen die ze allebei lekker vinden. Maar wanneer de een vegetariër
is, terwijl de ander alleen aardappelen, groenren en vlees wil, is het
geen goede oplossing om dan maar aardappelen en groenren re eren.
Voor beiden is dit immers onbevredigend en op de lange duur leidt
het zelß ror een voedingstekort.

Een vergelijkbaar voedingstekot treedt op bij het politiek libera-
lisme. Omdat de rijkere levensbeschouwelijke achtergronden buiten
publieke debatten worden gehouden, worden deze inhoudelijk ma-
ger. Je krijgt in veel gevallen geen echte gedachtewisseling en daar-
mee wordt ook de mogelijkheid kleiner dar mensen elkaar wezenlijk
overtuigen en hun opvaningen aanpassen. En de beperking tot pri-
maire neutrale goederen miskent dat sommigen legitieme afwijken-
de behoeften hebben waarin de overheid moer voorzien.

Een illustratie is te vinden in debatten over homoseksualiteit. In
hoofdstuk 6 ging ik al in op het proces binnen de Remonstrantse
Broederschap dat in 1986 uitmondde in het besluit om de zegeníng
van relaties tussen hetzelfde geslacht mogelijk re maken. Die gesprek-
ken waren soms zeer confronterend. Maar alleen doordat alle per-
soonlijke en levensbeschouwelijke aspecen voluit besproken werden,
konden mensen elkaar werkelijk begrijpen en veranderden hun op-
vattingen. Dit voorbeeld is natuurlijk een debat in de besloten sfeer
van een kerk. Maar iets vergelijkbaars geldt voor het politieke debat

INCLUSIEVE NEUTRALITEIT r39

in de jaren negentig over de openstelling van het burgerlijk huwelijk.

Binnen het kabinetsberaad en in de volksvertegenwoordiging werden

ook persoonlijke levensbeschouwelijke argumenten volop naar voren

gebracht. Volgens het politiek liberalisme zouden voor- en tegenstan-

ãers in het parlement en in de regering helemaal geen beroep hebben

mogen doen op dergelijke levensbeschouwelijke overtuigingen' Maar

volgens dat criterium was een groot deel van de volksvertegenwoor-

digers en van de ministers tot zwijgen veroordeeld. \Øant de meeste

bezwaren tegen openstelling van het huwelijk hielden verband met

levensbeschouwelijke overtuigingen. Juist doordat ook in de Tweede

Kamer het debat in de volle levensbeschouwelijke diepte werd

gevoerd, werd het een van de meest indrulavekkende en diepgaande

Kamerdebatten in de recente geschiedenis.

Dit voorbeeld illustreert mijn bezwaren tegen de politiek-liberale

uitsluiting van levensbeschouwelijke argumenten in het publieke

debat.4 Ten eerste wordt het debat onnodig ingeperkt en mogen

sommige deelnemers hun overtuigingen maar gedeeltelijk uiten. Dit
is ondemocratisch, want niet iedere burger Lrijgt gelijke kansen om

de eigen overtuigingen naar voren te brengen in de publieke besluit-

vorming - het sluit dus burgers uit. Tên tweede belemmert het een

werkelijk diepgaande gedachtewisseling en daarmee de mogelijkheid

om elkaar te overtuigen. Dat is onwenselijk, omdat democratie ver-

onderstelt dat door een open debat de beste overtuigingen kunnen

winnen en sommige opvattingen kunnen veranderen. Tên derde is er

hier geen neutrale oplossing - openstelling van het huwelijk voor

paren van hetzelfde geslacht is voor sommigen in strijd met hun

diepste overtuigingen en voor anderen een fundamentele eis van

rechwaardigheid.
Cees Maris en ik delen rond dit thema vermoedelijk de overtui-

ging dat het huwelijk opengesteld moest worden. Alleen zie ik deze

vrijzinnige positie hier als een inhoudelijke overtuiging: gelijkwaar-

digheid van burgers vereist dat ze, ongeacht hun seksuele voorkeur,

gelijke rechten hebben om hun relatie juridisch te laten erkennen als

huwelijk. Volgens het politiek liberalisme daarentegen mogen

bepaalde levensbeschouwelijke overtuigingen niet eens ingebracht

worden in het debat, omdat neuffaliteit eist dat je daarvan afziet. Dat

is ondemocratisch en uiteindelijk ook minder effectief, omdat je

mensen niet werkelijk overtuigt.



INCLUSIEVE NEUTRALITEIT r41I4O VRIJZINNIGE POLITIEK

Het liberale neutraliteitsideaal is op zich waardevol, maar wordt
dus door Rawls en Maris eenzijdig geinterpreteerd. Zij pleiten voor
neuraliteit in de zin van het zoveel mogelijk uitsluiten van levensbe-

schouwing in het publieke debat. Het gaat hier om een exclusieve

neutraliteit. Onpartijdigheid wordt bereikt door een blinddoek,
door levensbeschouwelijke verschillen buiten haakjes te plaatsen.

Godsdienst wordt geprivatiseerd. Een dergelijke neutraliteit als on-

partijdigheid die levensbeschouwing buitensluit, past in grote lijnen
bij de manier waarop in de Verenigde Staten de verhouding tussen

kerk en stâat is georganiseerd (maar steeds meer onder druk staat).

Het bezwaar tegen deze privatisering is duidelijk. Een godsdienst

of levensbeschouwing beperkt zichzrlden tot het persoonlijk zielen-

heil, maar heeft implicaties voor het hele leven en voor de maat-

schappelijke ordening. Ik pleit daarom voot een begrip van neutrali-

teit dat levensbeschouwing in de publieke sfeer wel serieus neemt.

Inclusieve neutraliteit streeft naar een alpartijdig standpunt, een

standpunt waarin zoveel mogelijk recht wordt gedaan aan de eigen-

heid van alle individuen, inclusief hun levensbeschouwelijke eigen-

heid.5 Ze hoeven hun levensbeschouwing dus niet achter te laten als

ze zich in de publieke sfeer begeven. Integendeel, deze wordt volle-
dig meegewogen in de besluiworming. Alleen dan respecteren w€

alle burgers als gelijke.

Geen uitsluiting uan leaensbeschouuting uit de publieke sfeer

In het huidige publieke debat wordt neutraliteit vooral ingeroepen

om de inhoud van bepaalde regels ofvan een bepaald beleid te toet-

sen of te rechwaardigen. Dan hebben we het over subsidie voor
ongemengd zwemmen, over hoofiddoekjes op school, in het restau-

rant of in de rechtszaal, over islamitisch onderwijs en moskeeën-

bouw. Ook hier hebben de exclusieve en inclusieve versies van vrij-
zinnigheid verschillende vertrekpunten - ook al zijn soms de impli-
caties wel gelijk. Ik zal beide varianten verder aanduiden als exclusieÊ

en inclusieÊvrijzinnigen.
Volgens exclusief-vrijzinnigen (en overigens ook volgens radicale

secularisten) dient de godsdienst geheel buiten de publieke sfeer te

blijven. In haar beleid moet de overheid op geen enkele manier reke-

ning houden met de godsdienstige overtuigingen van haar burgers'

Diez\jneen pure pÅvé-zaak. Dat betekent dus geen steun voor onge-

mengd zwemmen (althans wanneer de wens daartoe te maken heeft

met godsdienstige overtuigingen) en een verbod op hoofddoekjes

voor ambtenaren, rechters, scholieren en docenten. Consequent

doorgeredeneerd betekent dit ook dat op godsdienst gebaseerde

scholen, ziekenhuizen en welzijnsinstellingen niet door de staat moe-

ten worden gesubsidieerd. In het Angelsalsische debat wordt dit

meestal als hands-off neutraliteit aangeduid. In Frankrijk heeft men

het over het beginsel van de laïcité.

Inclusief-vrijzinnigen komen tot een andere benadering' Ze

erkennen dat godsdiensr en levensovertuiging voor mensen vaak heel

belangrijk ziln en dat die daarnaar hun leven willen inrichten.

Omdat ze ieder mens een gelijke vrijheid willen geven' proberen ze

daarvoor zoveel mogelijk ruimte te geven en bieden zonodig ook

steun. Als burgers een politieke partii, een school, een vakbond op

levensbeschouwelijke grondslag willen, dan moer daarvoor de ruim-

te zijn. En zonodig zal daarvoor ook financiële ondersteuning

komen, op voet van gelijkheid met groepen burgers met andere

levensoveriuigingen. Neem een simpel voorbeeld. Stel dat in een

gemeente 20 procent van de ouders onderwijs wil op orthodox-p.ro-

i.rr".rrr. basis, 10 procent geeft de voorkeur aan Montessori-onder-

wijs en 70 procent wil openbaar onderwijs. Dan gaat 20 procent van

de onderwijsbegroting naar proresrants-christelijke scholen, 10 pro-

cenr naar Moniessori-scholen en de rest naar de openbare scholen.

De Canadese filosoof Joseph Carens heeft dit aangeduid als 'even-

handedness'.6 Ik geef zÃf de voorkeur aan de uitdrukking 'actieve of
inclusieve neutraliteit'.7

De discussies over de bede in de troonrede en God in de Europese

grondwet kunnen het verschil illustreren. ExclusieÊvrijzinnigen heb-

ben hierover een eenduidige visie. Godsdienst hoort niet in de

publieke sfeer, dus de bede moet uir de troonrede en voor verwijzin-

g.t ,t""t God of het christendom in de grondwet is geen plaats' Voor

inclusieÊvrijzinnigen hangt het heel erg af van de context. Zevinden

het belangrijk dat ook in de publieke sfeer zonodig ruimte is voor

godsdienstige overtuigingen. Als álle burgers, ongeacht hun specifie-

te geloofsovertuiging, het belangrijk zouden vinden dat in troonre-

d. ãf grondwet een verwijzingnaar God plaatsvindt, hebben ze daar-



142 VRTJZTNNTGE POLTTTEK

tegen dus geen principieel bezwaar. Maar in de concrete context waar
deze discussies spelen, hebben ze er wel bezwaar tegen. Nederland en

Europa zijn pluralistisch. Naast christenen, joden en andere gelovi-
gen zijn er ook niet-gelovigen en ook mensen die zich sterk ergeren

aan godsdienst. Een bede uitgesproken door het staatshoofd bij de

opening van het parlementaire jaar doet geen recht aan die verschei-
denheid en is weinig respecwol ten opzichte van niet-gelovige of
andersgelovige burgers. Een verwijzing alleen naar God of het chris-
tendom in een grondwet is eyenzo in strijd met respect voor alle bur-
gers. Daarbij moet overigens worden aangetekend dat dit ook zou
gelden als de Europese grondwet alleen zou verwTjzen naar de huma-
nistische traditie; ook dat is in strijd met de vereiste neutraliteit.
\Øanneer men dus een verwijzing wil naar de bronnen van de

gemeenschappelijke Europese beschaving, dan dienen volgens een

inclusieÊvrij zinni ge benaderin g hetzil alle levens b eschouwelij ke tra-
dities vermeld te worden, hetzij geen enkele. Aangezien het eerste

vrijwel onmogelijk is zonder een ellenlange lijst te lrijgen (horen de
Kelten, Slaven en Germanen er ook bij?), dient men af te zien van
een dergelijke verwijzing.

In concreto komen beide benaderingen dus hier tot dezelfde con-
clusie. Alleen de weg ernaartoe verschilt principieel. En in andere

gevallen komen beide benaderingen tot verschillende conclusies.

Velke van de twee verdient dan de voorkeur? Deze vraag is niet
alleen in abstracto te beanrwoorden. Het zal deels afhangen van de

context. Een overweging kan zijn welke benadering in het concrete
geval de beste resultaten heeft, bijvoorbeeld door welke beleidsmaat-
regelen radicalisering van religieuze groepen voorkomen kan wor-
den. Daarover straks meer. Maar wanneer het gaat om principiële
overwegingen, is de keuze helder. Bij exclusieve neutraliteit weigert
de overheid rekening te houden met de godsdienstige identiteit van
sommige burgers; bij inclusieve neutraliteit wordt daarmee juist
zoveel mogelijk rekening gehouden. In het eerste geval mag de bur-
ger dus niet helemaal zichzeff zijn in de publieke sfeer, en wordt hij
mogelijk zelß door de overheid onder druk gezet om tegen zijn
geweten in te handelen. Een islamitisch meisje heeft de keuze: óf niet
te leren zwemmen, óf tegen haar geloof en morele overtuiging in te
handelen door samen met jongens te zwemmen.S Een cu-volksver-
tegenwoordiger kan niet echt vertellen wat hem motiveert om tegen

INCLUSIEVE NEUTRAIITEIT r43

een voorstel te stemmen; hij wordt deels monddood gemaakt'

Iemand die voorstander is van onderwijs op christelijke of antropo-

sofische grondslag krijgt niet de kans om haar kinderen naar een der-

gelijke school re sruren, tenzij zlj het helemaal zelf betaalt (als ze

ã""r,o. al in staat is). Een echte liberaal dient daarom in ieder geval

vanuit principieel oogpunt te kiezen voor de inclusieve vorm van

neutraliteit.9
voor alle duidelijkheid: een voorsrander van inclusieve vrijzinnig-

heid hoeft niet zelf een voorkeur te hebben voor onderwijs of partij-

vorming op confessionele basis. De politieke stromingen die ik eer-

der als vrijzinnig identificeerde in de Nederlandse politiek zijn juist

allemaal te vinden bij niet-confessionele parrijen. En in veel gevallen

hebben politiek-vrijzinnigen (net als overigens veel religieus-vrijzin-

nigen) een voorkeur voor openbaar onderwijs. Men dient echter een

veischil te maken russen war men voor zichzelf wil en welke ruimte

men in de samenleving wil geven voor mensen met andere visies. Het

ligt hier als bij de (al dan niet terecht) aan voltaire toegeschreven uit-

,praak' 'Ik verafschuw wat u zegt' maar lkzal uw recht om het te zeg'

gìr, ,,'., mijn leven verdedigen.' Zo is het ook bij politiek-vrijzinni-

gen. Zij ergeren zich misschien persoonlijk geweldig aan bepaalde

r.ri,itg..t van religie, ziin vaak principieel voorstander van de open-

b"re tnt-o.tingsschool, en regen symbolen van achrerstelling van

vrouwen als de hoofddoek. Maar ze verdedigen principieel de vrij-

heid van anderen om op hun eigen manier aan de samenleving deel

te nemen - ook als dat een manier is waar ze ernstig bezwaar tegen

hebben.

De Nederlandse naditie: inclusieue neutraliteit

Anders dan Maris stelt, is het niet de exclusieve neutraliteit, die het

beste aansluit bij de Nederlandse traditie, maar de inclusieve neutra-

liteit. De Nederlandse politieke praktijk belichaamt her streven om

zowel in het politieke debat als in het beleid zoveel mogelijk recht te

doen aan ieders persoonlijke overtuigingen. Vandaar het poldermo-

del, waarin geprobeerd wordt ook naar minderheden te luisteren.

Vandaar de evenredige toewijzing van middelen aan bijzonder

onderwijs of aan pastores in het leger naar rato van het aantal aan-



--r--

l

144 VRIJZINNIGE POLITIEK

hangers van een bepaalde levensovertuiging.lO Vandaar ook de

bereidheid om minderheden tegemoet te komen wanneer ze levens-

beschouwelijke bezwaren hebben tegen het zweren van een eed,

tegen het leger, tegen sociale verzekeringen, tegen medewerking aan

een abortus of (mijns inziens een logische implicatie van deze tradi-
tie van tolerantie) tegen het sluiten van een huwelijk tussen paren
van hetzelfde geslacht. Dat alles is democratisch (ieder wordt echt
serieus genomen) en rechwaardig (met ieders levensbeschouwelijk
bepaalde belangen wordt zoveel mogelijk rekening gehouden in het
beleid).

Naast de genoemde voorbeelden laat de centrale rol van confessio-
nele partijen in de Nederlandse politiek duidelijk zien dat de stelling
van Maris feitelijk onjuist is, dat in Nederland'het openbare leven in
levensbeschouwelijk opzicht neutraal is' (althans v¡anneer men 'neu-

traal' interpreteert zoals Maris).l1 En om nog een ander voorbeeld te
noemen: in Nederland wordt de hele cultuursector zwaar gesubsi-

dieerd, terwijl volgens een exclusieve vrijzinnigheid de taak van de

staat op cultureel gebied nu juist uiterst marginaal zou moeten zijn.
In Nederland vroegen we nooit aan burgers om zich levensbe-

schouwelijk neutraal op te stellen. Integendeel, de levensbeschou-
wing werd (althans tot voor kort) serieus genomen. Het gevolg is
geweest dat de meeste minderheden de liberaal-democratische cul-
tuur ook in hun publieke optreden integreerden en zoveel mogelijk
probeerden zich in min of meer neutrale termen te uiten. Niet
omdat het een harde eis was, maar omdat men zo met elkaar in
gesprek kon blijven en soms een ander kon overtuigen. Doordat de
liberale democratie zich tolerant en open opstelde tegenover soms
intolerante minderheden, werden ook de opvattingen van die min-
derheden liberaler - zowel in de publieke sfeer als in de private sfeer.

Ten aanzien van de christelijke religieuze minderheden kan daarom
geconstateerd worden dat inclusieve neutraliteit heeft bijgedragen
aan de sociale cohesie van Nederland.

In de Verenigde Staten daarentegen, waar liberalen dachten de
religie uit de publieke sfeer te kunnen weghouden, is dit bepaald
geen succesvolle strategie gebleken. De orthodoxe en evangelische

groepen zijn deels vervreemd geraakt van de politiek; er is een srerke
polarisatie rond levensbeschouwelijke themat en een grote onderlin-
ge onverdraagzaamheid, zelfs resulterend in moordaanslagen op

INCLUSIEVE NEUTRALITEIT 145

abortusartsen. En uiteindelijk blijkt het ook steeds moeilijker te wor-
den om religie uit de publieke sfeer te houden. Christelijk rechts is

nu een van de voornaamste steunpilaren van de Republikeinen en
vraagt daarvoor ook zijn prijs.

Inclusieve vrijzinnigheid als inhoudelijk te bepleiten publieke
moraal, met daaraan gekoppeld een streven naar alpartijdigheid, is

een waardevol kenmerk van de Nederlandse cultuur. Daarover
bestond tot voor kort een vrij brede ovedappende consensus in
Nederland.12 Deze inclusieve vrijzinnigheid sluit beter aan op onze

praktijk dan de exclusieve neutraliteit van het politiek liberalisme en

het is bovendien democratischer en rechwaardiger. Ten slotte lijkt
het ook aannemelijk dat een dergelijke benadering effectiever is in
het integreren van minderheden en dus de sociale cohesie bevordert.
Iedere religieuze minderheid wordt immers zoveel mogelijk in zijn
eigenheid gerespecteerd en niet buitengesloten, maar ingesloten.
Eigenlijk is het verbazingwekkend dat zoveel Nederlandse filosofen
steeds weer hun toevlucht zoeken in het politiek liberalisme, terwijl
een veel beter alternatief zich al bewezen heeft in de praktijk van de
Nededandse samenleving.

Contextueel en dialogisch

Met deze filosofische verschillen hangen ook inhoudelijke verschillen
samen. De methode van Rawls en Maris leidt tot een universaliteits-
claim. De beginselen van de democratische rechtstaat betekenen in
elk land hetzelfde en leiden tot identieke conclusies ren aanzien van
thema's als hoofcldoekjes. Zo'n filosofisch, abstract liberalisme houdt
echter te weinig rekening met de werkelijkheid. De concrete conrext,
de maatschappelijke en economische ontwikkeling, de specifieke
geschiedenis van een land zijn niet slechts toepassingsvoorwaarden
va¡r een algemeen geldige theorie, maar bepalen mede wat de beste
constitutie voor dat land is.

Het lijkt me nogal voor de hand liggend dat de basisconstitutie
voor een halfnomadische, arme samenleving verschilt van die voor
een postindustriële, rijke samenleving; de contexr is wel degelijk rele-

vant. Evenzo zal de liberaal-democratische basisconstitutie ook ver-
schillen afhankelijk van de vraag of er binnen een samenleving wel of

I



VRIJZINNIGE POLITIEK t47

Dat neutraliteit een nastrevenswaardig ideaal is, betekent ook dat
de implicaties daarvan niet in de studeerkamer kunnen worden
geconstrueerd, maar steeds weer opnieuw met alle betrokkenen moe-
ten worden bediscussieerd. lWat het beste recht doet aan het idee van
neutraliteit hangt af van welke opvattingen vertegenwoo rdigd zr1n.

Ztln er geen moslims, dan hoeven er geen imams te zljn in het leger;

zijn ze er wel, dan past bij inclusieve neutraliteit dat er naar rato van
hun aandeel in het leger ook een aantal imams wordt toegelaten en

door de staat gefinancierd.
Dit laatste voorbeeld laat al zien dat de verschillen russen exclu-

sieÊvrijzinnigen en inclusieÊvrijzinnigen in de praktijk wel degelijk
gevolgen hebben. Door de komst van nieuwe minderheden worden
onze historisch gegroeide compromissen opnieuw ter discussie

gesteld. De multiculturele samenleving vereist een nieuwe doorden-
king van het huidige politieke arrangement als invulling van de libe-
rale basiswaarden. Dat kan leiden tot tegemoetkomingen die we
voordien niet kenden, zoals het accepteren van islamitisch ritueel
slachten en van hindoeïstische crematierituelen, het desgewenst vrij
geven op islamitische feestdagen en het toelaten van hoofddoekjes in
de school. De grenzen die aan de tegemoetkoming van minderheden
moeten worden gesteld (denk aan discriminatie van vrouwen en

homo's), kunnen echter op verschillende manieren worden bepaald.

ExclusieÊvrijzinnigen laten die grenzefl vooral volgen uit beperkin-
gen aan het debat en claimen dat de gr€nzen neutraal en universeel
zijn. InclusieÊvrijzinnigen zien ze als inhoudelijke grenzen die steeds

opnieuw moeten worden vastgesteld in het licht van de liberale basis-

waarden en de concrete context waarbinnen deze moeten worden
uitgewerkt.

Hiermee heb ik in grote lijnen de inclusief-vrijzinnige positie
geschetst, die beter dan het rawlsiaanse politiek liberalisme recht
doet aan de Nederlandse traditie en aan de behoeften van de multi-
culturele samenleving. Het is een pragmatische, contextueel gevoeli-
ge en dus multiculturele vorm van liberalisme. Hoe dat uitwerkt, kan
ik het best aan de hand van enkele concrete voorbeelden laten zien.

INCLUSIEVE NEUTRALITEIT
146

niet meerdere etnische of religieuze groepen zijn en of deze wel of niet

geografisch verspreid zijn. In een door de islam gestempelde samenle-

"i"g "1, 
Marokko is evenzeer als in het door het christendom gestem-

pelãe Nederland een liberaal-democrarische basisconstitutie mogelijk

en wenselijk, maar als deze zich daar in de komende decennia verder

onwikkeli, zal die toch op tal van punren anders ingevuld worden

dan in Nederland. De maatschappij verschilt en de in de samenleving

aanwezígeopvattingen zijn anders. \Øie hiervoor de ogen sluit, neemt

eigenlijÈde democrarie niet serieus: alsof democratische invloed niet

of td ,r"t punten tot andere instituties zou kunnen leiden'

Dat deze variatie kan bestaan en positief gewaardeerd moet wor-

den, komt doordat liberale basiswaarden idealen ziin, die zo ttlk aan

betekenis ziln dat we ze nooir helemaal in woorden kunnen vatten

en ook nooit volledig kunnen realiseren.13 Dat geldt voor waarden

als democratie en rechtstaat, maar ook voor het ideaal van inclusieve

neutraliteit. Een voorbeeld dat helemaal los staar van de multicultu-

rele samenleving kan dit verhelde ren. zowel Nederland als de

verenigde staten zijn zonder twijfel een democratische rechtsstaat

(met b"eide overigens veel tekortkomingen); toch hebben ze op fun-

damentele p,r.r,.r-, een ander systeem. Nederland kent een vooral

ceremoniële koningin, evenredige vertegenwoordiging met een veel-

partijensysteem, coalitieregeringen en een gedecentraliseerde een-
^h.idirt""t; 

de vs een sterke presidenr, een districtenstelsel met een

tweepartijensysteem en een federaal stelsel. Deze systemen zijn beide

histoìisch gegroeide manieren om het ideaal van de democratische

rechtsstaat vorm te geven'

Dit punt geldt ook voor her liberale ideaal van inclusieve neutra-

liteit. Het door mij bepleite alpartijdig gezichtspunt, waarin iedereen

gelijkelijk aan bod komt, is in de praktijk natuurlijk een onbereik-

baar ideaal.la Dit impliceerr dar we sreeds opnieuw ernaar moeten

streven het zo goed mogelijk te benaderen. \(/at dat inhoudt, hangt

ten eerste afvan de context en ten tweede van de gesprekspartners.

Hun standpunten moeten worden meegewogen in het zoeken naar

een oplossing die aan alle partijen recht doet. Dat betekent dat in een

ho-og..r, christelijk land alpartijdigheid (en dus de liberale demo-

cratief een andere invulling heeft dan in een land waar christenen,

moslims en atheTsren samenleven. Ik heb dat laten zien aan de hand

van het voorbeeld van de bede in de Thoonrede.



--

1 1. Over hoofddoekjes, AEL en SGP

Een internationale controaers e

Biedt een vrijzinnige politieke theorie ook aanknopingspunten om

concrere problemen te verhelderenl In dit hoofdstuk wil ik laten zien

dat dit inderdaad het geval it. Op twee themat die in het vorige

hoofdstuk al summier aan de orde kr¡¡amen, ga ik uitgebreider in: de

toelaatbaarheid van hoofddoekjes en de wenselijkheid van islamiti-

sche organisaties. Ik begin met de hoofddoekjes'

E.n ãlg.mene opmerking vooraf. In deze discussie wordt vaak te

alge-..n orrer groepen gesproken. Het gaat ovet deTurken, deMa-

,okk"n.t, de moslims, waarbij dan de conservatiefste en minst geïn-

tegreerde deelgroep daarvan als uitgangspunt wordt genomen' En

d"a.teg.no.rer wordt dan een ideaalbeeld van Nederland gepresen-

t..rd *"", alles perfect is. Het is dan nogal logisch dat de nieuwko-

mers er doorgaans slecht van afkomen' Dat is bijvoorbeeld goed te

zien bij het thema emancipatie. sommige immigrantenculturen dis-

crimineren vrouwen. op basis van de liberaal-democratische waar-

den is dat niet aanvaardbaar en we mogen dus van hen verwachten

dar ze dat in Nederland niet doen. Maar is Nederland nu wel altijd

zoveel beter? Zolang in Nederland 7 procent van de hoogleraren

vrouw is en in Tirrkije 25 procent, past ons grote bescheidenheid.

\Øij zijn bijvoorbeeld het enige Europese land dat een politieke par-

tij kent die vrouwen als lid weigert - en dat is geen moslimpartij

maar een christelijke. Voor een eerlijke analyse moeten we daarom

afzien van te gemakkelijke karikaturen van anderen en onrerechte

idealiseringen van het eigen land. ook in Nederland ztjn er ortho-

do*-protesianrse groepen die vrouwen achterstellen en ook bij hen is

dat te zien in de kleding, in lange rokken en in hoeden in de kerk'

In de afgelopen jaren is er in Nederland veel discussie geweest over

het dragen van hoofddoekjes door rechters. In Frankrijk ging het

over hoofddoekjes van leerlingen, in Duitsland over docenten en in

Engeland over politieagenren. In deze conrroverse wordt het verschil

O\¡ER HOOFDDOEKJES, AT,L EN SGP I49

tussen exclusieve en inclusieve neutraliteit goed zichtbaar.
Vanuit een exclusieve visie op neutraliteit moet het dragen van

hoofddoekjes in al deze varianten worden verboden. De publieke
sfeer dient levensbeschouwelijk blind te zijn: voor zichtbare uitingen
van een levensbeschouwing is geen plaats. Dat betekent dat in scho-
len levensbeschouwelijke symbolen of kleding moeten worden ver-
boden, zowel bij docenten, als bij leerlingen. Voor publieke gezags-

dragers als politieagenten ofrechters geldt die eis van neutraliteit nog
sterker. Iedereen moet zich kunnen herkennen in, en vertegenwoor-
digd weten door die gezagsdragers en dat kan alleen als ze niet her-
kenbaar een eigen levensbeschouwing hebben. Voor hoofddoekjes,
keppeltjes, nonnenkleding of priesterboorden is dus in al deze situ-
aties geen plaats. Een extra zwaar argument kan worden aangevoerd

tegen het dragen van hoofcldoekjes door rechters. Zij wekken een

schijn van partijdigheid, terwijl onpartijdigheid van cruciale beteke-
nis is voor de rechtspraak. t Dit is het model dat sinds het verbod op
hoofddoekjes in het onderwijs in Frankrijk heerst, met een beroep
op de traditie van de laïcité.

Vanuit een inclusieve visie moet zoveel mogelijk aan minderheden
de ruimte worden geboden om zichzelf te zijn. Het uitgangspunt is

dus dat iedereen de kleding moet kunnen dragen die hij of zij wil, op
school, maar ook in het werk bij de politie of de rechterlijke macht.
Bovendien is het belangrijk dat alle minderheidsgroepen zich ook
kunnen herkennen in het onderwijs, in de politie en in publieke
organen zoals parlement en rechterlijke macht.2 Vrouwen mer
hoofddoekjes in publieke functies symboliseren de veelkleurigheid
van de publieke sfeer en laten zien dat ook minderheidsgroepen
erkend worden. Een verbod op het dragen van hoofcldoekjes door
rechters zou betekenen dat de vrouwelijke aanhangers van een gang-
bare variant van de islam zich niet gerepresenteerd weten in de rech-
terlijke macht. De rechterlijke macht sluit dan bepaalde groepen uit
en kan niet meer als onpartijdig gezien worden. Bovendien geldt
voor vrouwen met hoofddoekjes feitelijk een beroepsverbod - ze

worden uitgesloten van een loopbaan als rechter. Dit is een aantas-

ting van de godsdienswrijheid, die immers ook het in het openbaar
belijden van een godsdienst omvat. Een eeuw geleden kregen door
aanpassing van de Eedswet doopsgezinden (die weigeren een eed te
zweren) de mogelijkheid om in publieke ambten en de rechterlijke



_r
150 VRIJZINNIGE POLITIEK

machr te functioneren. om vergelijkbare redenen zouden we nu het

hoofcldoekjesverbod kunnen opheffen zodat deze islamitische vrou-

wen gelijke kansen krijgen'
Be-ide argumenten verwijzen deels naar dezelfde fundamentele

beginselen v"n d. liberale rechtsstaat. Het gaat om de onpartijdig-

h.id u"t de rechterlijke macht, de gelijkheid van alle burgers, de

scheiding van kerk en staat. De inclusieve benadering voegt daar dan

nog de godrdi.rrr*tijheid aan toe. Maar de interpretarie van elk van

di. beginsel.n is verschillend. \Øaar de exclusieve benadering de veel-

kleurigheid, de verscheidenheid zoveel mogelijk wil uitsluiten van de

publieke sfeer, laat de inclusieve deze ,iuist toe'

Opvallend is dat, met uitzondering van Frankrijk, geen- van de

genoàmde landen hier uitsluitend voor een van beide benaderingen

in de zuivere vorm kiesr. Nederland gaat in de richting van de inclu-

sieve benadering, alleen ligt het bij de rechterlijke macht nog ondui-

delijk.3 Têrwijl de rechtbank in Amsterdam een griffier met een

hoofddoekje toeliet, werd dit inZwolleverboden - met steun van de

Minister van Justitie.
Het is belangrijk om hier niet in te algemene termen te spreken'

In landen met een dominante religieuze meerderheid is er veel te zeg-

gen voor de exclusieve benadering. zot men in Frankrijk de religie

Áiet uit de publieke sfeer verbannen hebben, dan was er slechts één

godsdienst zichtbaar geweesr, namelijk de rooms-katholieke. Dit zou

iot discriminatie van joden, proresranren en niet-gelovigen hebben

kunnen leiden en ror een re grore greep van de katholieke kerk op de

staat. Voor de laTcité ziin er in Frankrijk dus historisch goede argu-

menren. Hetzelfde geldt voor het hoofddoekjesverbod in het overwe-

gend islamitische Turkije. In dergelijke landen is de exclusieve bena-

áering vaak de enige die daadwerkelijke neutraliteit kan garanderen.

Maar in een veel pluralistischer land als Nederland liggen de ver-

houdingen anders. Daar dient het uitgangspunt de inclusieve neutra-

liteit telijn, omdat die aan mensen meer de kans geeft om zichzelf

te zijn dan de exclusieve versie. Alleen om zwaarwegende redenen

-o.,.n we van dit uitgangspunt afwijken. Ik wil me daarom hier

beperken tot Nederland, en daar elk van de drie contexten, het

onderwijs, de politie en de rechterlijke macht, aËonderlijk bespre-

ken. Alleen dan kunnen we de discussie zuiver en overzichtelijk hou-

den.

OVER HOOFDDOEKJES, AEL EN SGP 151

Hoofddoekjes en Lonsdale in het onderutijs

Voor het openbaar onderwijs is pluriformiteit van docenten en leer-

lingen een groot goed. Die pluriformiteit weerspiegelt de samenle-

ving. Het kan verrijkend zijn om sarnen met kinderen uit heel ver-

schillende achtergronden, culturen, godsdiensten en sociaal-econo-

mische groepen in een klas te zitten. Aldus leren kinderen bovendien

om te gaan met verschillen. Het ideaal voor het openbaar onderwijs
is dan ook een ontmoetingsschool, waarin al die achtergronden ter
sprake kunnen komen en zonodig zichtbaar worden.

Daarom zie ik geen goede reden om kleding te verbieden, los van

de vraag of het dragen hiervan door leerlingen of docenten als religi-
euze plicht wordt gezien of als symbool van de eigen identiteit of
politieke overtuiging. Het toelaten van deze kleding weerspiegelt

slechts de pluriformiteit in de samenleving en bereidt leerlingen voor
op het omgaan met verschillen. Ook voor docenten kan dat argu-
ment gelden: de leerlingen leren inzien dat een docent met een

hoofddoek een even goede (of even vervelende) docent kan zijn als

anderen en leren dus door de hoofddoek heen te kijken. Dit argu-
ment geldt overigens niet alleen voor hoofddoekjes, maar ook voor
het dragen van een kettinkje met een lcuisteken of voor het openlijk
zijn over de eigen homoseksualiteit door docenten en scholieren.
Ieder moet zichzelf kunnen zijn op een openbare school - alleen dan
kan het een echte ontmoetingsschool worden.

Maar er kunnen omstandigheden zijn waar dit anders ligt. Boven-
staand argument veronderstelt dat de samenstelling van het docen-
tenkorps pluriform is. Als een meerderheid van de docenten echter
door kleding ofhaardracht (baarden) Iaatzientot een orthodoxe isla-
mitische stroming te horen, is het beeld van de school niet meer plu-
riform en kan zt1 geen neutraliteit meer uitstralen. Als de meerder-
heid van de vrouwelijke leerlingen een hoofddoekje draagt en er een

sociale druk ontstaat op andere islamitische leerlingen om ook een

hoofddoekje te dragen, is de neutraliteit ook in gevaar. In scholen
waar één groep overheerst, dient juist die groep zich terughoudend
op te stellen om het beeld van de school te bepalen en minderheids-
groepen tot tv¿eederangsleerlingen of docenten te bestempelen. In
zo'n situatie kan er reden zijn om hoofddoekjes te verbieden om een

pluriform schoolklimaat te waarborgen.



I52 VRIJZINNIGE POLITIEK

Een tweede uitzondering kan gelegen ziin in kleding die voor

anderen aansroorgevend is. Lonsdale is het bekendste voorbeeld,

omdat het door veel dragers en anderen wordt gezien als uiting van

racistische sympathieën. Dergelijke kleding zendt dus naar gekleur-

de leerlingen de boodschap uit dat zij minderwaardig ziin en niet in

Nederhná horen. Dat is hvetsend en daarom kunnen er goede gron-

den zijn om dergelijke kleding te verbieden.

Een ueelþlearige politie en rechterlijhe rnacht

voor de politie gelden vergelijkbare argumenren om een hoofddoek

roe te sr;an. Vooral geldt hier dat iedere bevolkingsgroep zich moet

kunnen herkennen in de politie. Als minderheidsgroepen uitgesloten

worden van de politie omdat hun geloof als eis stelt dat ze een hoofd-

doek (of een tulband) moeten dragen, is dit een goede grond om na

re gaan of het mogelijk is in het dienstuniform ruimte te creëren voor

*f*i;k rrd. hoofddeksels. De veiligheid dient daarbij (overigens net

als in d. industrie) natuurlijk wel gewaarborgd te ziin, een hoofd-

doek moet niet in gevaadijke situaties tot exrra risico's leiden. Maar

daarvoor zrln vaak praktische oplossingen mogelijk, bijvoorbeeld

door een hoofddoek te onrwerpen die losschiet als er hard aan

getrokken wordt.
Er is echter wel een bezwaar tegen agentes met hoofddoekjes, dat

in het geval van het onderwijs niet geldt. Een agent vertegenwoor-

digt hei openbaar gezageî dient dus onpartijdigheid uit te stralen.

Misschien- dar voor Marokkaanse vrouwen dat gezag extra gelooÊ

waardigheid krijgt als er ook agentes met hoofddoekjes zijn'-maar
'rroo, Ãd.r.n kan dit juist anders liggen. Voor veel autochtone

Nederlanders doet een hoofddoekje afbreuk aan het gezag van de

politie.
Feitelijk zal dttbezwaar ongetwijfeld correct zyn, maar we kennen

het al v.el langer in iets andere vormen. Agenten met lang haar of
een oorbel deden voor bepaalde delen van de bevolking in eerste

instantie ook afbreuk aan het gezagvan de politie. vrouwelijke agen-

tes werden en worden door een deel van de bevolking ook niet echt

voor vol aangezien, en hetzelfde geldt ongetwijfeld ook voor alloch-

,ot. 
"g..r,.t. 

Dergelijke vooroordelen waren en zijn echter geen gel-

OVER HOOFDDOEKJES, AEL EN SGP 153

dig argument om vrouwelijke of allochtone agenten te weigeren,
integendeel; die kunnen juist een voorbeeldfunctie vervullen in het
doorbreken van die vooroordelen. Op dezelftle manier dienen we
ook te reageren op bezwaren tegen agentes met een hoofddoek. Het
is een gewenningsproces en in de ge\Menste integratie kan juist de

politie een belangrijke voorbeeldfu nctie vervullen.
Maar heb ik het niet te gemakkelijk over vooroordelen? Door een

hoofddoek te dragen geven vrouwen toch aan dat zij een orthodoxe
gelooßopvatting hebben? Dat is dan toch een reële aantasting van de

onpartijdigheid van de politie? Het antwoord hierop is dat een

orthodoxe geloofsopvatting als zodaníggeen reden is om ongeschikt
te zyn voor de politie. \Øe hebben natuurlijk al jaren orthodoxe pro-
testanten en katholieken bij de politie - alleen zien we ze niet. De
politie kent een uitgebreide opleiding en screening. De vraag die
daarbij aan de orde is, is niet wat iemands geloof is, maar of zij in
staat is de taken van een politieagent goed te vervullen en daarbij
zonodig haar persoonlijke overtuigingen opz\ te zetten. Ook een

pacifistische politie-inspecteur moet bereid zijn om de tr¿E in te zet-
ten; iemand die fel tegen abortus is, moet bereid zrln om politiebe-
scherming te geven aan een abortuskliniek. Evenzo moet een ortho-
doxe moslima bereid zijn om homoseksuelen te helpen als ze door
potenrammers in elkaar geslagen zijn of om criminelen met dezelfde
culturele of geloofsachtergrond aan te pakken. Zolang zy in haar
werk toont onpartijdig te zr1n, is er geen reden om daaraan te twij-
felen, enkel omdat zij een hoofcldoek draagt.

Tên aanzien van de rechter gelden eigenlijk dezelfcle argumenten
als bij de politieagent. Alleen is er wel een ander relatief gewicht van
die argumenten. De onpartijdigheid van de rechterlijke macht is een

cruciale waarde. \Øanneer daar wijfel over zou ontstaan, zou dat die
institutie zelf ernstig schaden. Zelfs als het alleen maar de (onterech-

te) schijn van paftijdigheid is, legt dat toch gewicht in de schaal. De
rechterlijke macht kan immers alleen conflicten beslechten en men-
sen met gezag veroordelen wanneer zij door iedereen wordt ervaren
als boven de partijen staand. Têrwijl bij de politie naar mijn overtui-
ging de balans duidelijk doorslaat in het voordeel van de agente met
een hoofddoekje, ligt dat voor mij minder helder bij de rechter of de

griffìer.
Toch zijn er goede argumenten om de inclusieve benadering hier



b4 VRIJZINNIGE POLITIEK

uiteindelijk het zwaarsre te laten wegen. Het gaat hier namelijk niet

om de rechterlijke onafhankeliikheid zelf; maâr om de schijn daar-

van. selectiecommissies gaan immers al na of kandidaat-rechters in

hun optreden en oordeelsvorming bereid zijn het perspecdef van het

geldende recht in te nemen en hun eigen persoonlijke opvattingen

buiten haakjes te plaatsen, of dat nu orthodox-christelijke of radi-

caal-linkse zt1n. De vraag is niet of rechters zich mogen baseren op

de Tien Geboden of op het islamitische recht - daarop is het ant-

woord volstrekt duidelijk. De vraag is of wij rechters accepteren die

zich bereid verklaard hebben het recht te dienen, maar het een per-

soonlijke religieuze plicht vinden om een hoofddoek te dragen' Het

ziln detoeschouwers die aan die hoofddoek een vermoeden Yan par-

tijdigheid ontlenen - ook al is daar niet meer grond voor dan wan-

neer de rechter lid is van de scp of van o66. In de Verenigde Staten

komt het voor dat een rechter een keppeltje dtaagt - daar wordt dat

blijkbaar niet ervaren als in strijd met de onpartijdigheid.a De oplos-

sing is daarom niet om rechters met hoofddoekjes te weren, maar om

de Leeldvorming te bestrijden dat vrouwen met hoofcldoekjes of
mannen met keppeltjes geen loyale Nederlandse staatsburgers en

onpartijdige rechters kunnen zijn.

b", ,r.tg. vermoedelijk veel tijd, voor we daaraan helemaal

gewend zijn. En de invloed van vooroordelen kan nooit helemaal

*ord.t gecompenseerd. Het is een bekend sociologisch gegeven dat

beroepen waar het percentage vrouwen stijgt, in sociale status

dalen. De sterke roename van het aantal vrouwen in de rechterlijke

macht heeft dus mogelijk bijgedragen aan e€n verminderde status

en dus een vermind erd gezagvan de rechter. Toch is dat principieel

geen aanvaardbaar argumenr om minder vrouwelijke rechters aan te

itellen. Evenzo is te verwachten dat een toename van het aantal

rechters dat door huidskleur, baard ofhoofddoek zichtbaar allocht-

oon of moslim is bij sommige bevolkingsgroepen tot een vermin-

derd gezagvan de rechter zal leiden. Maar ook dat mag principieel

geen argum ent zrln, wanneer het alternatief discriminatie en uit-

,l,.ri,irrg van bepaalde bevolkingsgroepen uit de rechterlijke macht

is.

OVER HOOFDDOEKJES, AEL EN SGP 155

Is larnitis c h e o rganis aties

Een tweede thema dat in Nederland regelmatig tot grote ophef leidt,
is de vorming van eigen islamitische organisaties. Tegen de bouw van
moskeeën hebben gemeentebesruren en bevolking vaak grote bezwa-
ren. De vorming van islamitische scholen wordt afgekeurd omdat ze

zou leiden tot isolement, radicalisering en onderwijsachterstand. En
als er dan al eigen organisaties en moskeeën mogen zrjn, danwil men
dat er Nederlands gesproken wordt. De algemene tendens is dat
moslims of migranten zich niet moeten afzonderen, maar moeten
aanpassen aan de Nederlandse samenleving en zoveel mogelijk invoe-
gen in bestaande organisaties en scholen.

Overigens zijn dit soort geluiden zeker niet nieuw. Een meerder-
heidscultuur heeft er bijna altijd moeire mee als een minderheidscul,
tuur zich afzondert en het recht opeist om anders te zijn. Een groot
deel van de Nederlandse bevolking heeft weinig begrip voor de
behoefte van Friestaligen om hun eigen taal te spreken - waarom
spreken ze niet gewoon Nederlands als ze dat toch ook beheersen? In
de hoogtijdagen van het feminisme werden vrouwenhuizen mer
groot wantrouwen bekeken omdat ze mannen weigerden. En iedere
homo kent wel de vraag: waarom moeren jullie je toch zo nodig
afzonderen in een eigen subculruur mer eigen cafes en feesten?

In een vrijzinnige visie zoals ik die hier heb bepleit, heeft iedere
minderheidsgroep de vrijheid om te bepalen of ze zich wil afzonderen
of niet. Voorop dient immers de vrijheid re sraan om zelf te bepalen
hoe je je leven wilt inrichten. AIs een minderheid dus kiest voor eigen
organisaties, eigen scholen, het behoud van de eigen cultuur en raal,
dan is dat prima. Zolangmen zich maar als veranrwoordelijke, demo-
cratische burgers opstelt, is daar geen enkel bezwaar tegen. In een land
waar vrijheid van godsdiensr heersr en we grore wolkenkrabbers bou-
wen, moet er alle ruimte zijn om moskeeën te bouwen. Zolangwe de
vrijheid van onderwijs hebben en mensen scholen mogen vormen op
christelijke grondslag of op basis van de visies van Rudolf Steiner en
Maria Montessori, is er geen principiële reden waarom moslims dat
niet ook zouden mogen op basis van hun eigen godsdienst.

Maar ook vanuit een meer pragmatisch perspectief zijn er goede
gronden om tegen islamitische zelforganisatie (al dan niet langs etni-
sche lijnen) positiever aan te kijken. In het huidige maatschappelijke



156 VRIJZINNIGE POLITIEK O\T,R HOOFDDOEKJES, AEL EN SGP 157

Die verhouding kent dezelfcle spanningen als waarmee het christen-
dom heeft geworsteld en helaas vaak nog worstelt. De rooms-katho-
lieke kerk erkent pas sinds de jaren zesrig mensenrechten als bijvoor-
beeld godsdienswrijheid; binnen het protestanrisme zijn er nog
steeds groepen die de gelijkheid van man en vrouw of de gelijkwaar-
digheid van homoseksuele relaties nier aanvaarden. De verenigbaar-
heid van islam en de liberaal-democrarische rechtsstaat is omsrreden,
zowel onder moslims als onder niet-moslims. Gelukkig zijn er in toe-
nemende mate pogingen om beide wel te verenigen en de islam te
moderniseren. Internationale voorbeelden zijn de Iraanse Nobel-
prijswinnares Shirin Ebadi en de drie winnaars van de Erasmusprijs
2004, Fatima Mernissi uit Marokko, Sadik Al-Azm uit Syrië, en
Abdulkarim Soroush uit Iran.8 In Nederlan d zrln er tal van moslims
die deze uitdaging aangaan.9 Sommigen werken binnen seculiere
organisaties en politieke partijen, anderen zoals directeur Haci
Karacaer van Milli Görüs doen dat in het kader van eigen islamiti-
sche organisaties. Zelfs de omstreden Arabisch-Europese Liga stelt
dat zewil zoeken naar een combinatie van democratie en islam. Het
merkwaardige is overigens dat veel ïerlichte' intellectuelen een der-
gelijke poging niet serieus nemen. Ze verrrouwen de bedoelingen
niet omdat men toch wil vasthouden aan de koran of ze menen al bij
voorbaat te \¡/eten dat de islam niet gemoderniseerd kán worden.l0

In het geval van de ¡sl en Milli Görüs is dat wantrouwen niet
helemaal zonder grond. Milli Görüs maakt deel uit van een interna-
tionale beweging met van oorsprong neo-fascistische kanten. Binnen
de ¡¡L zijn ook ondemocratische tendensen, bijvoorbeeld onver-
draagzaamheid tegenover homo's en vrouwen. In de ¡¡r is een span-
ning tussen de beleden beginselen en de feitelijke praktijk.

Maar toch denk ik dat we dergelijke groepen nier zomaar kunnen
afschrijven. Men zocht naar manieren om islam en modernisering te
combineren, \Øanneer mensen in zo'n zoekproces zitten, kun je
natuurlijk niet van ze verwachten dat ze al helemaal weren hoe een
islamitische visie op de democratische rechtsstaat eruitzier.

Juist van Milli Görüs is hierin veel te verwachren, omdat her zo'n
hecht georganiseerde groep is. Een vergelijking mer de Nederlandse
gereformeerden ligt voor de hand. Oorspronkelijk was dat een hech-
te groep die in het isolement zijn kracht zocht. In de afgelopen halve
eeuw is de modernisering in deze ftring zeer snel gegaan. Daardoor

klimaat is het moeilijk voor gelovige moslims, zeker uit Marokko en

Turkije, een positieî zelfbeeld als moslim te ontwikkelen' Onze

,"-.ál..'irrg br.rrg, de door mij bepleite inclusiviteit en tolerantie

helaas steed-s minder in praktijk. De buitenwereld associeert moslims

steeds meer met terroristen en fundamentalisten, en immigranten

met criminaliteit, werkloosheid en andere problemen' Dat is een

beeld waarmee moslims voorrdurend worden geconfronteerd. Het

risico is groot dat dit hun zelfrespect aantast. In een dergelijke situ-

atie is h-et alleszins begrijpelijk dat ze zich terugtrekken in eigen

kring, waar ze niet worden gediscrimineerd of gewantrouwd' maar

g.*í"rd..rd zoals ze zrjn. Dãtkan leiden tot het extra benadrukken

i"n d. eigen identiteit als iets om trots op te zijn - dgor het dragen

.r"n hooãdoekjes of door het bouwen van grote moskeeën'

Dit verschijrrr.l .rr"., terugtrekken in eigen ftring en expliciete

bevestiging u"r, d. eigen idãntiteit is bij allerlei gediscrimineerde

gro.p.ã bãkend. De Èatholieken bouwden eind negentiende eeuw

i""t (i" mijn ogen) overdreven grote en schreeuwerige kerken - als

uiting van ú,r., ñ.r*onnen zelfrertrouwen' De gereformeerden zoch-

t.r, ií h.t isolement hun l¡racht' Homo's trokken zich terug in hun

eigen subcultuur en vertoonden provocerend gedrag naar de buiten-

*ãr.ld. Allemaal voorbeelden van achtergestelde minderheden die

versterking van hun identiteit zochten in de beslotenheid van de

eigen ftrini en die identiteit zelfbewust en soms provocerend aan de

buitenwereld presenteerden.

Een democìatische samenleving heeft zelfbewuste burgers nodig

die zichzelf respecteren en voor zichzelf en hun opvafting€n- durven

op te komen. ö"t *ordt ook door Rawls expliciet erkend als hij de

sociale basis voor zelfrespect als een primair sãciaal goed beschouwt'5

In bepaalde omstandigÀeden kan her voor leden van minderheden

nodiizijn om zich dee'is in eigen kring terug te tre$en om hun zelÊ

,.rpå, i. b.houden .n t. 
'.Ãr.,ken' 

Ik vrees dat dit in het huidige

klima"t voor veel moslims het geval is.6 Door sterk de nadruk te leg-

gen op aanpassing aan de Nededandse cultuur, door de islam te

iU".rår, ir, å. ho.f,.,ran terrorisme en fundamentalisme, door islami-

tirch. schol.n ren onrechte als bedreiging voor de sociale cohesie te

zien, dringen we de minderheden t.rug itt hun eigen isolement'7.

Bo.r.rrJi.r, is het wenselijk dat Nederlandse moslims de uitdaging

aangaan om islam en liberaal-democratische rechtsstaat te verenigen.



---

1'B VRIJZINNIGE POLITIEK

zrjn degereformeerden nu gemiddeld aanzienlijk vrijzinniget dan de

ú¿.¡"rr¿, Hervormde Kérk waar ze een eeuw geleden uitstapten

omdat die toen in hun ogen te vrijzinnig was' Dit sterke modernise-

ringsproces is juist -ogãti;t gernaakt doordat het om zo'n hechte

grrä gi"g di. elkaar niãt *ildã loslaten. Men bleef met elkaar in dis-

;"r¿;& met de vrijzinnige critici en in dit gesprek schoof de.hele

,r"õ'"0 naar links. voo, tr¡itti Görüs zou weleens hetzelfde op kun-

;.;;;. Terwijl het aanvankelijk een van de minst moderne groe-

f.r, åna* de Ñederlandse moslims was' zolr het weleens kunnen

veranderen in een van de voorlopers' Nu de leiding de uitdaging.aan-

gaat om de islam tç moderniseren, is door het sterke groepsverband

ã. k"rn op succes groter dan bij losser georganiseerde groepen'

Het is van groJ. b.l".,g dat de moslims in Nederland' op een

manier die aaniuit bij hun eigen cultuur en hun eigen specifieke ver-

sie van de islam, de uitdagin[ aangaan om islam en de waarden van

de liberale democratie ,. ão.ãbln.ien. Dat kan in sommige geval-len

het beste in eigen organisaties' Het relatieve isolement kan de veilig-

heid bieden o- d. eig.n .ultuur en traditie te bek¡itiseren en te ver-

,i;t .r, rn., de liberale-waarden van de Nederlandse samenleving' Dat

kán leiden ror een eigen islamitische visie op de liberale democratie,

ãL .,.rrrolg.rrs in heipolitieke debat kan worden ingebracht' . ...,
Dat dii niet zal i.id.n tot één islamitische zuil is duidelijk'

Daarvoorisdeislamtedivers'Inhoudelijk:vanvrijzinnigen-demo-
cratisch tot fundamentalistisch en theocratisch' En cultureel:

Surinaams, Marokkaans, Turks, Somalisch en nog veel meer'- Maar is

dieversplinteringeenprobleem?\Øaaromzouéênislamitischepartij
allemoslimsmoetenv.renigen?\ØehebbeninNederlandtochook
ni.t é¿n christelijke zuil, miar een grote verscheidenheid aan kerken

en al dan niet iaarmee verbonden confessionele organisaties? Ook

binnen het christendom is de multiculturele samenleving nu een

g.g..r.t. Maar liefst 800.000 migranten behoren tot een onoverzien-

Ë"ã, 
""n,"1 

immigrantenkerken, vaak met afzonderlijke kerken per

land of streek van oorsprong' Ik snap daarom niet waarom iemand

als Cees Maris de uitdiukki"g 'islamitische zuilvorming' hanteert -
dit mist niet alleen feitelijke b-"si', maar is in de huidige omstandig-

heden ook tendentieus'ti Htt versterkt het beeld van één massieve

en daardoor bedreigende islamitische groep - terwijl een diepgaande

fragmentering de realiteit is'

OVER HOOFDDOEKJES, A,EL EN SGP 159

'!?'at betekent dit voor islamitische organisaties? Dat is moeilijk te
zeggen vanuit het perspectief van de meerderheid. De vraag is waar
de minderheden zelf behoefte aan hebben. Als ze in de huidige
omstandigheden kiezen voor een relatieve afzondering in eigen orga-
nisaties en scholen, in eigen imamopleidingen, om van daaruit een
bijdrage te leveren aan de integratie in de Nededandse samenleving,
lijkt me daar geen principieel bezwaar tegen. Er zijn empirische aan-
wijzingen dat zelforganisatie ook bevorderlijk kan zijn voor het
tegengaan van criminaliteit en het verbeteren van opleidingsniveau
en economisch succes.12 Voorzover die zelforganisatie een bijdrage
levert aan een grorer zelfbewustzijn en positiever zelfbeeld van gedis-
crimineerde minderheden, en voorzover die een bijdrage levert aan
een integratie van islam en liberale democrarie, kan die zelß worden
toegejuicht. Met inachtneming van de scheiding van kerk en sraar
dient de overheid zich daartegenover dan ook positiefop te stellen.
De huidige neiging om islamitische schoolvorming te ontmoedigen
is voo-ral ideologisch bepaald, maar niet inhoudelijk gerechwaar-
digd.13

De SGP: utel zegen, niet doen

Maar hoe moeten we r€ageren op partijen als de ¡pr wanneer ze in
hun programma niet honderd procent achter democratische normen
lijken te staan? Ik denk dat er eersr een zekere relativering nodig is.
Vaak wordt erover gepraar alsof de democratie wordt bedreigd omdat
een dergelijke partij, wanneer ze eenmaal aan de macht is, democra-
tische verworvenheden zal afschaffen. Maar het is natuurlijk vol-
strekt absurd om re verwachten dat een moslimpartij meer dan een
paar zetels zal behalen. De moslims vormen nog geen tien procent
van de Nederlandse bevolking en slechts een klein deel zal zich tot
een moslimpartij aangetrokken voelen. Van een anti-democratische
machtsgreep is dus geen sprake.

Een realistische verwachting is dat de AEL, eenmaal opgericht en
in het parlemenr vertegenwoordigd, zich zal madgen en aanpassen
aan de democratie. Aanvankelijk misschien puur om opportunisti-
sche redenen, maar als je lang het spel meespeelt, kun je niet altijd
een volledige afstand houden. De sGp en het cpv, de vertegenwoor-



v'

160 VRIJZINNIGE POLITIEK

dieers van een deel van de orthodoxe christenen in ons land' hebben

;;i;"üffi. """ rt., 
parlementaire gebeuren de democratische

;;;-.; geleidelijk geintåna[seerd' Heiis opmerkelijt.dat juist de

fractieleider van het GPV (nu opgegaan in de ChristenUnie) jarenlang

h., ,r"",rr..htelijk g.*.à" *"i "ã" 
de Tweede Kamer' Dit geeft al

aan dat orthodoxie en democratie goed samen kunnen gaan' Dat

hoeft in de islam niet anders te liggen'- 
Voor een verbod op de anr i'ãttt gtttt enkele reden' In het alge-

meen lijkt het me d"i 'rrt" 
uiterst terughoudend moet omgaan met

oartiiverboden. l)emocratie is immers de vrije markt der-meningen'

ä;;;kdtik gelooft in de democratie als de best mogeliike $aats-

lror-, ^^gL, 
ãok op vertrou\Men dat onder normale omstandighe-

den in het debat de argumenten ten voordele van de democratie het

;ì;;". In het g.ud í"" een moslimpartij die per definitie slechts

een kleine mind"erheid van de Nederlandse bevolking kan aanspre-

L", i, dat risico te beperkt om daarop een partijverbod te.b":ItÎ'

Maar de grenzertl,å" dt democratie worden misschien helderder

als we die bJp"l.n aan de hand van een vertrouwde partij' De scp is

,rlt pri.r.ipiä.l d.-o.t"tisch maar theocratisch' is tegen het vrou-

;;;Ë.rr.Jht en vindt homoseksualiteit een gruwel' De overheid is

dienaresse Gods en dient de bijbetse normen als uitgangspunt te

;.;;;. Dat wijkt allemaal niet erg veel af van wat een orthodoxe

moslimpartij zou vinden' Hoe kijken w€ aan tegen het bestaan van

een dergelijke Partij?
All.rã.rrt di..rt ..,' liberaal-democratische rechtsstaat een grote

ruimte te laten aan partijen om hun meningen 
".Y1".n.. 

De sct' mag

daarom rustig zeggen dátv'ot'*t" niet in de politiek horen en dat

de overheid zich naar bijbelse normen dient te richten' Ik vind ook

dat de sGp daar niet náodzakelijk alleen parlementair taalgebruik

fro.fi ,. bezigen. Als zij wil bttogá" dat homo's zondaars ztjn die utl'

len branden in de hel, is dat pij"nlijk en kwetsend' maar geen reden

om maatregelen te nemen tegen een partij'

Maar er moet hier eet' ond"erscheiigt*""kt *orden tussen wat de

scn bepleit en wat zi) in depraktijk brengt' En hier ligt het probleem

à"t zij^ niet "ll..r, 
tágt" hËt "-t*ttkiãsrecht 

is' maar dat zij ook

;;;;ír."*.t "lr.'oli""rdig 
lid toelaat in de partij' laat staan dat ze

"drrr- 

^fn^ 
rdigt als volksvertegenwoordiger'

De meest Ãtnd"','t"ttle democratienorm is dat alle burgers' man-

ovER HOOFDDOEKJES, AEL EN SGP 161

nen en vrouwen, in de politiek gelijkwaardig zrjn. Democratie is
gebaseerd op het gelijkheidsideaal.r4 Het uitsluiten van vrouwen van
politieke functies, ook al is het binnen een politieke partij, is daarom
niet aanvaardbaar. De politieke gemeenschap kan dit principieel niet
accepteren. Zij mag hierin niet relativistisch zijn omdat het de

grondslag van de democratie raakt. Het gaat hier niet om een parti-
culiere vereniging, of een kerk waarvoor men nog kan zeggen dat het
aan de leden zelf is om te bepalen wie zij toelaten. Een politieke par-
tij levert volksvertegenwoordigers en bestuurders, wethouders en

burgemeesters, die geacht worden niet alleen vanuit het eigen partij-
belang maar namens en ten behoeve van de hele bevolking hun func-
tie uit te oefenen.

Daarom pleit ik voor een duidelijke politieke stellingname tegen-

over de sGP: het weigeren van vrouwen als lid is principieel niet aan-

vaardbaar in een democratie. De Nederlandse samenleving moet
erkennen dat het in het parlement vertegenwoordigd zijn van een

pardj die vrouwen niet als leden toestaat, eigenlijk onverdraaglijk is.

\Øat dat praktisch moet betekenen, is een andere vraag; de dialoog
dient hierbij voorop t€ staan. Een partijverbod gaat heel ver - mij
vooralsnog te ver - maar er zijn ook andere signalen die de politieke
en juridische gemeenschap kan geven, bijvoorbeeld door strafrechte-
lijke boetes en intrekking van subsidies. De proeþrocessen die het
Proeþrocessenfonds Clara \Øichmann heeft aangespannen tegen de

staat en de scp bieden een aanleiding om de politieke en juridische

discussie hierover te hernieuwen. Het belangrijkste is dat men in Den
Haag dit thema niet langer doodzwijgt, maar de discussie aangaat.

Als er in het buitenland moslimpartijen zljn die vrouwen uit het
publieke leven willen verwijderen, maken we daartegen ernstige
bezwaren. In andere Europese landen zrjn patlen verplicht om een

minimum percentage van hun kandidatenlijst uit vrouwen te laten
bestaan. En in Nederland doen we alsof onze neus bloedt, omdat de

scp nu eenmaal onschuldige folklore is.

Het democratieargument leidt tot een ruime vrijheid van
meningsuiting. Handelen op grond van een mening kan eerder in
strijd zijn met fundamentele democratienormen en stuit dus soms
op scherpere gÍenzen. Daarom zeg ik, enigszins ironisch, dat voor de
scP en hun standpunt over vrouwen in de politiek geldt dat ze het
wel mogen zeggen, maar niet mogen doen.



v-

162 VRIJZINNIGE POLITIEK

Terug naar de ¡eu Dit uitstapje naar de sGP geeft een helder cri-

terium lroo, *", wel of niet toelaatbaar is. Een parti.i mag rustig

bepleiten dat de sharia in Nederland ingevoerd moet worden en dat

'råo*.t en homot geen gelijke rechten mogen hebben' Ik heb er

alle verrrouwen in dat in het democratische debat dergelijke stand-

punren niet overeind blijven en in ieder geval onvoldoende stemmen

".ht.. 
zich krijgen om een serieuze bedreiging te vormen' (NB: Ik

heb het hier uiidrukkelijk over Nederland; voor andere landen kan

die situatie anders liggen.) Maar de grenzen liggen bij het handelen

van zo'n partij.
Al, ..., moslimpartij aanzettot haat tegen joden of homo's, dan is

er reden tot ingrijpen. Dan brengt zij concrete schade toe aan men-

sen. Als zij vrouwen uitsluit van het lidmaatschap evenzeer. (voor

alle duidelijkheid: in het geval van de ¡rl is dat overigens niet van

toepassing.) Maar zolang een partij in haar handelen binnen de gren-

".r u"r dã parlem.ntaire democratie blijft, is er geen reden tot ingrij-

pen'

OVER HOOFDDOEKJES, AEL EN SGP 163

ik niet. Tên aanzien van bijvoorbeeld vrouwenbesnijdenis, achterstel-
ling van vrouwen (ook in politieke partijen!), homohaat en anrisemi-
tisme dienen de grenzen duidelijk te zijn en re worden gehandhaafd.
De liberaal-democratische rechtsstaat kent heldere basiswaarden die
voorop dienen te staan en tot heldere grenzen leiden. Relativisme
past hier niet. Maar dat is omdat we die waarden inhoudelijk
gerechwaardigd achten en niet omdat ze een soorr neurraal kader
vormen waar iedereen zich in kan vinden. Een open discussie over
hoe die waarden botsen of te verenigen zyn mer voor Nederland
nieuwe culturele praktijken of religieuze overtuigingen kan juist lei-
den tot een versterHng van die waarden.

Een inhoudeli.jke discussie ouer fundamentele waarden

In dit derde deel heb ik gepleit voor een vrijzinnige politiek €n voor

een inclusieve invulling van de neurrale staar. Een dergelijke benade-

ring past mijns inziens beter bij de Nederlandse traditie dan het

Arri.rik"".rr. politiek liberalisme van Rawls waarop Cees Maris zich

beroepr, of het Franse laicité-denken waarnaar Paul Cliteur verwijst'

Belangrijker nog is dat het ook betere perspecrieven biedt voor inte-

gratielwaarbij iedereen zich een gerespecteerd en gewaardeerd bur-

!., ,r"r, de Nederlandse samenleving kan voelen' Vanuit een ideaal

ian inclusiviteit is een betere benadering van de problemen van de

multiculturele samenleving mogelijk. Deze is democratischer en

rechwaardiger en leverr een grorere bijdrage aan de sociale cohesie.

Dat leidiook tot een andere visie op acruele thema's als de hoofd-

doekjes op school en in de rechtszaal of de vorming van islamitische

partijen of scholen en de bouw van moskeeën. Op sommige punten

zullen de implicaties van beide vrijzinnige benaderingen overigens

niet verschillen. De noodzaak van een inburgeringsplicht (maar dan

ook gekoppeld aan de beschikbaarheid van goede cursussen!) bestrijd



7

Epiloog



I

i

12. Naar een herwaardering van

verdraagzaamheid

De Nederlandse naditie onder uaur

In dit boek heb ik gepleit voor een vrijzinnige houding in godsdienst

en in politiek. Vrijzinnig christendom en vrijzinnige politiek zijn

beide onderdeel van een brede vrijzinnige onderstroom in de

Nederlandse samenleving. Op sommige puntén wijken de godsdien-

stige en de politieke lijnen van elkaar, op andere punten komen ze

samen. Soms is vrijzinnigheid maar een marginale stroming, soms

belichaamt zrl ideeën die kenmerkend zijn voor de hele Nederlandse

samenleving.
Van Nederlandse katholieken wordt weleens gezegd dat ze zoveel

problemen hebben met Rome omdat ze zo calvinistisch ziin en

meningsverschillen principieel willen uiwechten. Dat calvinisme is

blijkbaar deel van de Nederlandse cultuur en iedereen die in
Nededand woont, krijgt een klap van de molen mee, of zij nu katho-

liek, protestant of agnost is. Iets soortgelijks geldt voor de vrijzinnig-
heid. Vrijzinnigheid is ook een deel van de Nederlandse cultuur, en

ook zij die zich niet vrijzinnig noemen, dragen dat toch met zich

mee. Dit is goed te zien bij die Nederlandse kerken die deel uitma-
ken van een wereldkerk. Vrijwel zonder uitzondering behoren zij tot
de vrijzinnige vleugel in die wereldfamilie. Dat geldt evenzeer voor
de rooms-katholieken en de oud-katholieken als voor de doopsgezin-

den, de gereformeerden en de lutheranen.
Die vrijzinnigheid in de Nederlandse cultuur uit zich op tal van

manieren: in het drugsbeleid, in de euthanasiepraktijk, in de hou-
ding tegenover homoseksualiteit. Ons kiesstelsel van evenredige ver-

tegenwoordiging, waarin ook kleine minderheden een kans krijgen is

er evenzeer een uiting van als het poldermodel. Ook de veelgeprezen

traditie van tolerantie (of verdraagzaamheid) hangt hierm.e samen.l

Maar die vrijzinnige traditie staat tegenwoordig sterk onder druk.
Onze tolerantie is voor velen te ver doorgeschoten, het poldermodel



168

Zero-tolerance

EPILOOG

heeft afgedaan. Het drugsbeleid I'caakt in zîin voegen en ons-eutha-

nasiebeleid wordt door sommigen in het buitenland met argryzen

aanschouwd. En in de praktijk blijkt onze tolerantie vaak maar een

dun laagje beschaving.

veel van die kritiek op de Nederlandse praktijk van tolerantie deel

ik niet. Maar de brede onvrede kan ook niet zomaar worden afge-

daan als onzin; zij wijst wel degelijk op dieperliggende problemen'

Daarom wit ik in dit laatste hoofdstuk dieper ingaan op de vraag wat

er mer die tolerantie aan de hand is. Daarbij komen de beide lijnen

van vrijzinnigheid samen, wanr verdraagzaamheid is zowel voor het

vrilzinnigchristendom als voor de vrijzinnige politiek een centrale

waarde.

NAAR EEN HER'!øAARDERING VAN VERDRAAGZAAMHEID 169

Tben krvam 11 september en vervolgens de opkomst van en

rnoord op Pim Fortuyn en later de moord op Theo van Gogh.

Tolerantie bleek helemaal niet meer vanzelfsprekend, zelß niet in de

omgangmet politiek en religieus andersdenkenden. De laatste jaren

verhardde ons maatschappelijk klimaat, met een wederzijdse verket-

tering van paars en de LPF, een hetze tegen links, en bedreigingen van

ooliti"ci, vÀetbaltrainers en onafhankelijke intellectuelen.4 In h.t
'r...n,. debat over normen en waarden wordt de burgers verweten

ðatze teweinig rekening houden met anderen . Zelljken steeds min-

der bereid de tekortkomingen en fouten van elkaar en van de over-

heid te verdragen.

Deze ontwikkelingen laten zien dat er meer dan ooit behoefte is

aan verdraagzaamheid, aan de kunst om met verschillen te leven.

Maar de eerdere kritiek op de vaagheid en de ontaarding ervan moet

serieus genomen worden. 'l7illen we de waardevolle kern van toler-

antie herontdekken, dan zullen we ons opnieuw moeten bezinnen op

de inhoud van het begrip en op de grenzen en gronden ervan.

Geschiedenis uan de uerdraagzaamheid in Nederland

Om te begrijpen waarom tolerantie vaag en vervolgens omsúeden

werd, is een historische terugblik nodig. Yerdraagzaamheid was in

Nederland nooit alleen een kwestie van pragmatisme, van een zoe-

ken naar praktische oplossingen die de rust in de samenleving en de

economie bevorderen.5 Dat was het altijd ook, maar er was daarnaast

een theoretische basis in het werk van auteurs als Erasmus,

Coornhert en Hugo de Groot. Het is niet toevallig dat de filosofen

John Locke en Pierre Bayle hun werk over tolerantie in Nederland

publiceerden en zelfs gedeeltelijk schreven; ze vonden hier niet alleen

een verdraagzaam klimaat, maar ook intellectuele inspiratie. Lockes

beroemde Brief ouer tolerantie, het belangrijkste essay over tolerantie

in de filosofische literatuur, was niet alleen opgedragen aan de

remonstrantse hoogleraar Philippus van Limborch, maar ook sterk

beinvloed door het remonstrantse gedachtegoed.6

De Nederlandse praktijk van verdraagzaamheid kwam tot volle

bloei in de Gouden Eeuw. Aanvankelijk werd tolerantie vooral

gezien als gewetensvrijheid en de vrijheid om in de beslotenheid

Tot voor kort leek tolerantie een vanzelßprekend en hooggewaar-

deerd kenmerk van onze cultuur. In de Nederlandse geschiedenis was

verdraagzaamheid geleidelijk onwikkeld als een goed uitgangspunt

o- -., -.tingsverschillen om te gaan.z Aanvankelijk ging het daar-

bij vooral om politieke en religieuze conflicten, maar het bleek ook

to.p"rb"", ronã ethische kwesties als abortus en euthanasie en rond

nieuw. levensstijlen, van hippies en drugsgebruikers tot homot en

ongehuwd samenwonenden.

Een probleem was overigens de vaagheid van het begrip' Bete-

kende het dat alles maar mocht? Juist omdat iedereen her erover eens

was, leek het moeilijk om het helder te omschrijven en er scherpe

grenzen aan te verbinden. Volgens sommigen was het ook een ach-

terhaald idee, want homo's of buitenlanders verdienen immers geen

tolerantie maar volledige accepratie als gelijken. Zelf schreef ik daar-

om een artikel waarin ik betoogde dat tolerantie als beginsel nauwe-

lijks nog zelfstandige betekenis heeft.3

Die vanzelfsprekende waardering is inmiddels verdwenen. Eerst

kreeg tolerantie geleidelijk een negarieve bijklank. De tolerantie was

u..li. ver doorgeschoten, zo was de l,nitiek. Het ontaardt in vrijblij-
vendheid en onverschilligheid. \Øanneer politiek en burgers geen

scherpe grenzen meer stellen en handhaven, leidt dit tot verloede-

ring. Zero-tolerance werd de oplossing.



t70 EPILOOG

van het eigen huis kerkdiensten te houden. Een volledige gods-

dienswrijheid was er zeker niet, getuige ook de bekende schuilker-

ken. Niettemin werden, zeker na de Tâchtigjarige Oorlog, religieu-

ze minderheden 'oogluikend' toegestaan - ons gedoogbeleid kent

een lange traditie. De Nederlanden boden bovendien onderdak aan

religieuze vluchtelingen zoals de Franse hugenoten en de Portugese

joden. Zonder deze immigranten was er geen Gouden Eeuw ge-

weest.

Die praktijk van 'oogluiking' in de Gouden Eeuw was in drieërlei

opzicht vrij beperkt: in het object van de verdraagzaamheid, in de

grenzen en in de gronden ervan. Ten eerste: het typische object van

tolerantie waren religieuze overtuigingen en de individuele gelovi-

gen. Ten tweede: de grenzen van de tolerantie werden bepaald door

ãe publieke orde en die werd heel ruim geTnterpreteerd.T Openlijk
vertoon van de minderheidskerken was daarmee in strijd; niet-gere-

formeerde ambtsdragers konden de eenheid van de staat ondermij-

nen. Ten derde: de gronden voor tolerantie varieerden, maar de

meeste ervan waren sterk met godsdienst verbonden. Sommige ver-

wezen naar pragmatische argumenten zoals het vermijden van on-

rust; andere deden een beroep op godsdienswrijheid of op het argu-

ment dat iemand onder dwang nooit echt overtuigd kan worden van

het ware geloof.
In de eeuwen daarna werd het bereik van tolerantie sterk verruimd

tot alle politieke en filosofische overtuigingen. In de twintigste eeuw

werden gewetensbezwaren tegen tal van wetten erkend, tegen mili-
taire dienst en tegen sociale verzekeringen' tegen het zweren van een

eed en tegen dierexperimenten. In de tweede helft van die eeuw paste

de brede aanvaarding van burgerlijke ongehoorzaamheid en van

abortus en euthanasie in deze traditie van verdraagzaamheid. Tole-

rantie werd een steeds ruimer begrip. Het gold ook voor praktijken

waar gewetensovertuigingen niet een centrale rol spelen, zoals het

gebruik van drugs, ongehuwd samenwonen en homoseksualiteit.

Het bereik van tolerantie, aanvankelijk beperkt tot godsdienst, werd

zo ruim dat er eigenlijk niet meer een activiteit is die er niet onder

zou kunnen vallen.S

Ook de grenzen van verdraagzaamheid werden steeds ruimer. De

publieke orde werd steeds minder kwetsbaar geacht en beperkter

geinterpreteerd. Têgenwoordig is het niet meer een abstracte openba-

NAAR EEN HER\øAARDERING VAN VERDRAAGZAAMHEID 171

re orde, maar de concrete schade aan anderen die de grenzen bepaalt.

Het is niet het drugsgebruik zelf dat bestreden wordt, maar de over-

last die daar indirect mee verbonden is, en bovendien worden we

geacht die overlast tot op zekere hoogte te verdragen.

Deze verbreding van zowel het object van tolerantie als de grenzen

ervan was verbonden met een verschuiving in de daarbij gebruikte

argumenten. Ze werden steeds algemener en Pragmatischer. Rond

religieuze overtuigingen zij n heel specifi eke theologische argumenten

relevant; maar bij praktijken die los staan van godsdienst, zoals secu-

liere vormen van pacifisme, ztln algemenere argumenten nodig. Bij

principiële gewetensbezwaren tegen het zweren van een eed moet de

discussie over de erkenning hiervan ook een principieel karakter heb-

ben, maar bij slechts op genot gerichte activiteiten als drugsgebruik

of prostitutie is het vooral een kr¡¡estie van pragmatische opportuni-

teit of men dit wil gedogen.

Het gevolg van deze veralgemening is dat veel argumenten zo

ruim geworden zijn dat ze niet meer specifiek op tolerantie slaan.

Het argument wordt dan dat we homoseksuele relaties moeten

erkennen op grond van het gelijkheidsbeginsel, of men verwijst naar

de praktische onmogelijkheid om een restrictief drugsbeleid af te
dwingen. Een apart beroep op verdraagzaamheid is dan in het debat

eigenlijk overbodig.

In drie opzichten was er dus de afgelopen eeuwen een verruiming
van tolerantie. Van godsdienstige overtuigingen werd het bereik ver-

ruimd naar zeer diverse activiteiten waarbij overtuigingen nauwelijks

een rol spelen. De beperkingen ervan die aanvankelijk werden

gezocht in een zeer ruim geinterpreteerde openbare orde, werden

steeds geringer en verschoven naar concrete schade aan anderen. En
de rechwaardigingen voor tolerantie werden steeds algemener en ver-

schoven van principiële overwegingen naar pragmatische.

Deze ontwikkeling is de achtergrond van de verwarring waarmee

ik begon. Het tolerantiebegrip is opgeblazen. Het heeft geen speci-

fiek bereik meer; ï\¡e weten niet goed de grenzen aan te geven van
verwerpelijk gedrag; en verdraagzaamheid is eigenlijk niet meer een

zelfstandige waarde. Daardoor biedt tolerantie als slogan weinig hou-
vast en kan het gemakkelijk te ver doorslaan.

A



172 EPILOOG

Tussenoplossing

In een poging tot herwaardering van tolerantie moeten we beginnen

bij de vraag wat het precies is. Ik zou vetdraagzaamheid ruim willen

omschrijven als het niet of terughoudend optreden tegen opvattin-

gen, gedrag of personen die men afkeurt. Tolerantie is een in het

algemeen waardevolle houding. Die kan overigens gepaard gaan met

verwerpelijke opvattingen. Maar ook dan heeft verdraagzaamheid

waarde: een tolerante racist, die afziet van geweld tegen buitenlan-

ders is te verkiezen boven een racist die ze in elkaar slaat' Ook a[ is

een dergelijke tolerantie niet genoeg, het is een eerste stap naar een

vreedzaam samenleven.

Hiermee komen we op een wezenlijke karakteristiek van verdraag-

zaamheid: het functioneert vaak als een tussenoplossing. Dat geldt in

meerdere opzichten: theoretisch, praktisch en contextueel.

Allereerst in theoretische zin. Het is geen zelfstandig beginsel.

ZoweI de inhoud als de kracht ewanziin afhankelijk van achterlig-

gende waarden, zoals vrijheid en democratie. Het vat verschillende

argumenten samen tot één handzaam idee waarin iedereen zich kan

vinden. Maar de precteze betekenis en afbakening varieert naar

gelang bijvoorbeeld een vrijheidsargument of pragmatische overwe-

ging.n op de achtergrond meespelen. Alleen wanneer dergelijke ach-

terliggende argumenten worden geconfronteerd met de argumenten

orn *.1 op te treden tegen het afgekeurde gedrag, kunnen we de

grenzen van de tolerantie bepalen.

Het is ook in praktische zin een tussenoplossing. Historisch ge-

zien is tolerantie vaak begonnen als niet meer dan een modus viven-

di in explosieve conflictsituaties. Als we het niet inhoudelijk eens

kunnen worden, kunnen we misschien wel leren met dat menings-

verschil vreedzaam om te gaan. Maar als het daarbij blijft, is de situ-

atie instabiel. Leven en laten leven klinkt mooi, maar als de onder-

linge ergernis blijft, groeit de frustratie en kan het tot een uitbars-

ting komen. Daarom is tolerantie vaak niet meer dan een voorlopi-

ge oplossing die gevolgd moet worden door pogingen om tot een

ãrltro"rn. oplossing te komen. Als ik me elke dag erger aan de

muziek van mijn buurman en er nooit iets van zeg' ontneem ik hem

de mogelijkheid om rekening met mij te houden door bijvoorbeeld

niet op bepaalde tijden te spelen. Tolerantie kan alleen langdurig

NAAR EEN HER\øAARDERING V,{N VERDRAAGZAAMHEID 173

bestaan in een situatie waarin men het contact niet vermijdt en de

confrontatie aandurft.

In dit verband wil ik een onderscheid maken tussen passieve en

acdeve tolerantie. Bij passieve tolerantie zien we slechts af van optre-

den. Bij actieve tolerantie zoeken we bewust de dialoog - en dus

soms de felle confrontatie! - in de hoop dat wijzelf en anderen hier-

door verrijkt worden. Aldus kunnen we misschien toegroeien naar

een beter wederzijds begrip en mogelijk naar definitieve oplossingen

die recht doen aan ieders opvattingen.

De afgelopen jaren is tolerantie te veel beperkt gebleven tot de pas-

sieve variant. De problemen van de multiculturele samenleving wer-

den onvoldoende onderkend en de frustraties bouwden zich op, zowel

bij de autochtone Nederlanders als bij de islamitische en andere min-

derheden. Een echt contact bleefuit, en dus overheersten de ergernis-

sen. De andere cultuur werd te weinig als interessante verrijking

gezien of als mogelijkheid om de eigen cultuur lritisch te belichten.

Maar ook de ergernissen werden nauwelijks bespreekbaar gemaakt.

Daardoor werden de opgebouwde spanningen niet aangepakt. Zo
ook bij de drugsproblemen: als de staat ook bij drugsoverlast gedoogt,

kan dat voor de individuele verslaafde soms humaan lijken, maar het

levert geen bijdrage aan de oplossing van reële problemen.

Ten slotte is verdraagzaamheid ook een tussenoplossing in contex-

tuele zin. Het is vooral in overgangssituaties nodig, waarin door snel-

le veranderingen wrijvingen en conflicten ontstaan. Daarom is het zo

belangrijk voor onze omgang met diversiteit in de multiculturele
samenleving. 

'We zitten momenteel in een overgangssituatie. \Øe

moeren veranderen van een redelijk homogene, christelijke, witte
samenleving in een samenleving waar mensen uit verschillende cul-
turen en godsdiensten en met verschillende levensstijlen naast elkaar
leven. Dat levert veel conflicten op. Juist in zo'n tijd blijkt de waar-
de van tolerantie en de noodzaak ervan.

Iets soortgelijks geldt bijvoorbeeld voor de problemen binnen de

LPF. Juist in een nieuwe partij waar mensen nog aan elkaar moeten
wennen en machtsverhoudingen onduidelijk zijn, is onderlinge
tolerantie nodig om het samen uit te kunnen houden. Maar die
onderlinge tolerantie ontbreekt doordat de rpr een protestbeweging
zonder samenhang is met als leden veel zelßtandige ondernemers
afkomstig uit de vastgoedsector en andere delen van de economie

{



174 EPILOOG

waar keihard onderhandelen de norm is. Het lijkt me daarom voor

de lpr goed als de slogan 'zeggen wat je denkt en doen wat ie zegt'

zou worden aangevuld met 'en eerst goed nadenken voor je iets zegt

over wat je uitspraken en voornemens betekenen voor anderen'.

Yerdraagzaamheid is, zo heb ik boven betoogd, eigenlijk geen zelf'

standig beginsel. De inhoud ervan wordt bepaald door achterliggen-

de ideeën als vrijheid of democratie. Maar dat is niet het hele verhaal.

De waarde van verdraagLaamheid blijkt vooral als mensen zich dat

idee geheel eigen gemaakt hebben, als het een houding is geworden

van terughoudendheid, van respect en openheid voor de ander'

Yerdraagzaamheid is daarom het beste te zien als een deugd, een

waardevolle karaktereigenschap van mensen, maar ook van culturen

of sraatsinstellingen. Als deugd heeft verdraagzaamheid wel een zelÊ

standige betekenis. \Øanneer verdraagzaamheid de tweede natuur is

geworden van personen en instellingen, dan escaleren conflicten niet

onnodig en wordt vreedzaam samenleven mogelijk.

Een deugd vereist volgens de Griekse filosoofAristoteles het bewa-

r€n van het juiste midden. Dat geldt ook voor tolerantie. Aan de ene

kant dreigt vrijblijvendheid en onverschilligheid, waarbij we ook

onze eigen opvattingen niet meer serieus nemen en afglijden naar

een langs elkaar heen leven en een volstrekt relativisme of zelfs cynis-

me. Aan de andere kant dreigt een verabsoluteren van onze eigen

opvattingen, waardoor we te weinig ruimte laten voor de opvattin-

gãn u". de ander. De evenwichtskunst van de vetdtaagzaamheid is

dan ook om sterke eigen overtuigingen te combineren met resPect

voor de overtuigingen van de ander en om van daaruit een open dia-

loog te creëren waarin we elkaar kunnen bek¡itiseren én verrijken.

Die evenwichtskunst is door de vermeende vanzelfsprekendheid

van rolerantie ten onrechte op de achtergrond geraakt. Tolerantie is

een waardevolle karaktertrek van de Nederlandse cultuur die we

moeten koesteren, maar die wel steeds weer moet worden bevochten.

Dit evenwicht is in de afgelopen jaren zoekgeraakt' Verdraagzaam'

heid is soms onraard in onverschilligheid en relativisme ten aanzien

van wezenlijke waarden als gelijkheid en veiligheid. Als reactie daar-

op slaat de slinger nu door naar de andere kant, naar zero-tolerance,

nãar f.r-e taal en naar een eis aan minderheden om zich aan de

christelijke Nederlandse cultuur aan te passen. Juist in dit klimaat is

de waarde van tolerantie onmisbaar'

NAAR EEN HER'SøAARDERING VAN VERDRAAGZAAMHEID 175

Van verschillende kanten is de afgelopen djd gepleit voor een

beschavingsoffensief rond normen en waarden. Ik zou als eerste ver-

eiste voor een leefbare samenleving willen pleiten voor de waarde van

verdraagzaamheid. Dat reikt van een vriendelijke opstelling tegen-

over de politieagent die mij in mijn ogen ten onrechte een boete

eeeft in plaats van boeven te vangen, tot tolerantie voor de hangjon-

lere die zoals alle jongeren in alle culturen zijn identiteit nog moet

onrwikkelen door de grenzen op te zoeken. Maar het houdt ook in

dat we niet zwijgen, maar de dialoog zoeken, wanneer mensen

onaanvaardbaar gedragvertonen, ofhet nu gaat om schelden ofom
het op straat gooien van afiral. Daarbij zullen we moeten leren te ver-

dragen dat niet alles direct gaat zoals we willen. 'I want it all, and I
want it now' is een prachtige kernachtige songtekst, maar geen goed

vertrekpunt voor politiek of voor een vreedzame samenleving.

De grenzen udn aerdraagzaamheid

Tolerande is niet onbegrensd. Maar hoe kunnen we de grenzen bepa-

len? 
'Sl'anneer mogen of moeten we wel optreden en wanneer juist

niet? Ik wil beginnen met enkele algemene opmerHngen.
Ten eerste: het is vaak goed om niet op te treden tegen ergerlijk

gedrag, zelß bij schade of overlast. Het zou verkeerd zijn wanneer de

politie tegen iedere overtreding optrad. Een Arnhemse inspecteur zei

ooit eens op een forum over gedogen dat zijn agenten dan niet ver-

der zouden komen dan de directe omgeving van het politiebureau.
En als iemand wakker ligt van het eindexamenfeestje van zijn buur-
meisje, danzal hij hopelijk denken - ach, laat haar nou een keer...

Tolerantie is een noodzakelijk smeermiddel in de intermenselijke
verhoudingen.

Ten tweede: concrete schade is de belangrijkste grond om toch op
te treden. Verdraagzaamheid tegenover ernstige overlast is zelden een

deugd. Niet optreden tegen fietsendießtal is geen lovenswaardig ge-
doogbeleid, maar pure onmacht of onwil. Dit lijkt me de zin van een

slogan als zero-tolerance: er zijn bepaalde vormen van schade waar-
tegen we in principe gewoon moeten optreden. Bij die schade moe-
ten we niet alleen aan concrete slachtoffers denken, maar ook aan het
publiek belang, zoals de verkeersveiligheid bij verkeersovertredingen,



F--
176 F,PILOOG

ofde kosten voor de schatkist bij vernielingen en vervuiling van de

openbare ruimte.
Ten derde, de precieze grenzen zijn nooit in abstracto te bepalen.

Bovendien hangen ze samen met achtediggende visies op mens en

samenleving. Vrijheid heeft in Amerika een andere betekenis dan in

Nederland. Onze levensbeschouwelijke overtuigingen bepalen mede

welke invulling men daaraan geeft en hoe dat doorwerkt in de afwe-

ging. Een orthodoxe rooms-katholiek zal daardoor soms andere

afwegingen maken dan een vrijzinnige.9

De gronden uan uerdraagzaarnheid

Om de precieze grenzen te bepalen, moeten we naar de gronden voor

verdraagzaamheid kijken. Er ziin vijf hoofdmotieven die elkaar aan-

vullen maar ook botsen.lO Daardoor verschillen de grenzen naar

gelang welk argument de hoofdrol speelt. Vrijheid, gelijkheid en

democratie zijn drie fundamentele waarden waarop tolerantie vaak

wordt gebaseerd, maar we kunnen het ook funderen op de erkenning

dat niemand de waarheid in pacht heeft, of op pragmatische overwe-

gingen. Alle vijf argumenten gelden ook in een vrijzinnige visie,

maar krijgen daarbinnen een eigen inkleuring en waardering. Kort
samengevat: in een vrijzinnige opvatting wordt aan vetdraagzaam-

heid grote waarde toegekend en wordt die bovendien zeer ruim

opgevat. Ik zal dat laten zien aan de hand van voorbeelden die soms

op het politieke vlak en soms op het kerkelijk vlak liggen.

L Vrijheid
Vrijheid levert het sterkste argument voor tolerantie, dat ook breed

in de Nederlandse samenleving gedeeld wordt. Een tolerant iemand

laat een ander iets doen wat zr1 graag wil. Die vrijheid vindt haar

begrenzing in de vrijheid van anderen en in andere waarden. Ik ben

niet vrij om anderen te schaden, te mishandelen of te doden.

Een vrijzinnige benadering hecht grote waarde aan vrijheid. De

remonstrantse beginselverklaring verbindt het zelfs rechtstreeks met

verdraagzaamheid.ll \Øe dienen uiterst terughoudend te zijn om

vrijheid te beperken, en vooral om onze opvaftingen aan anderen op

te leggen. Daarin past een groot resPect voor het individuele gewe-

NAAR EEN HER\øAARDERING VAN VERDRAAGZAAMHEID 177

ten en voor eventuele gewetensbezwaren. In het euthanasie-debat

zoeken veel vrijzinnigen (inclusief de vrijzinnige christenen) daarom

naar ruimte voor de menselijke zelfbeschikking zonder die overigens

te verabsoluteren.
Het vrijheidsargument leidt tot zeer ruime grenzen van tolerantie.

Er moeten zwaarwegende redenen zijn om mensen in hun vrijheid te

beperken, dus om intolerant te zijn. Dit pleit voor veel ruimte voor

geloofsovertuigingen en daarop gebaseerde praktijken, ofhet nu gaat

ãm h.t dragen van een hoofcldoekje of om ritueel slachten. Alleen

wanneer de rechten en vrijheden van anderen duidelijk in het geding

komen (bijvoorbeeld bij vrouwenbesnijdenis, zeker bij kinderen) is

er reden om in te grijpen. Ik pleit er daarom Yoor om de bezwaren

te erkennen van de Leeuwarder ambtenaar van de burgerlijke stand

die tegen het huwelijk voor homoparen is - ook al heb ik zelf gepleit

voor het openstellen van het huwelijk. Evenzo meen ik dat, waar

enigszins mogelijk, er ruimte moet zijn voor het dragen van een

hoofddoek;e door studenten, docenten, politieagentes en rechters.l2

Gewetensvrijheid is een groot goed en dient alleen in uiterste nood-

zaak opztlgezet te worden.

2. Dernocratie

Democratie levert een tweede argument voor tolerantie. Democratie

veronderstelt een vrije discussie en vereist de ruimte om met nieuwe

opvattingen te experimenteren. Alleen door afwijkende opvattingen

en praktijken toe te staan kan immers blijken wat de beste zijn.

Een vrijzinnige invulling kiest voluit voor democratie en ver-

trouwt op de eigen verantwoordelijkheid van mensen. Het vrijzinnig
christendom kiest hier een andere benadering dan sommige andere

geloofstradities die vaak een wat moeizame verhouding hebben met

democratie. Democratie dient ook het uitgangspunt te zijn voor de

interne organisatie van een kerk. Ook daar dient democratie het ver-

trekpunt te zijn.
Daarom moet de vrijheid van meningsuiting ruim genomen wor-

den. Imams mogen wat mij betreft zeggen wat ze willen, ook dat

homo's zondig zijn of varkens. Maar die ruimte moet meer inhouden
dan een passief gedogen. Steeds weer moeten we, zo nodig, een

democratisch gesprek aangaan om duidelijk te maken waarom we

vinden dat een bepaalde uitspraak niet kan. Een dergelijke discussie



\'F--

178

kan soms pijnlijk zijn. Het is natuurlijk nooit plezierig om beledigd

of diep gekrvetst te worden' Maar verdraagzaamheid is niet gemak-

kelijk. Democratie is iets voor sterke burgers - alleen daardoor wordt

de sterke man onnodig.

3. Geen absolute waarheidsclairn

Een derde argument voor tolerantie is dat niemand de waarheid in

pacht heeft. Dit inzicht impliceert bescheidenheid en verdraagzaam-

heid in de omgang met andersdenkenden omdat onze eigen opvat-

tingen altijd onjuist kunnen zijn.

bi, ir h., meest karakteristiek vrijzinnige motief voor tolerantie.

Vrijzinnigen gaan uit van de principiële erkenning dat iedere uit-

spraak, of het nu een politieke stellingname is of een geloofsuit-

spraak, slechts een onvolmaakte en altijd persoonlijke poging is om

de waarheid onder woorden te brengen. Daarom dienen we terug-

houdend te zyn om het eigen oordeel hoger of beter te achten dan

dat van een ander. ry'rijzinnigen erkennen juist dat ze veel van de

opvattingen en ervaringen van anderen kunnen leren, al is het maar

om hun eigen opvattingen kritisch onder de loep te kunnen nemen.

Dat bleek eerder in hoofdstuk 9 in de verschillende politieke cita-

ten over vrijzinnigheid. Het ondogmatisch, niet-ideologisch karakter

was een centraal thema. In het vrijzinnig christendom is deze

gedachte eveneens sterk ontwikkeld.
Dus zoeken vrijzinnige christenen bewust het contact met anders-

denkenden, binnen de christelijke oecumene, maar ook in de ont-

moeting met humanisten, joden, moslims of boeddhisten. Die ont-

moeting kan ons immers verrijken. Pluralisme binnen de kerk en de

samenleving zie ik dan ook primair als iets positieß. Dus geen 'in het

isolement ligt onze kracht' zoals de gereformeerden vroeger zeiden,

maar een actieve tolerantie. Ik zou zelfs verder willen gaan. Ook al

kan ik mrjzelf met mijn achtergrond niet los denken van de christe-

lijke traditie en wil ik volmondig in die traditie staan, ik erken dat

andere tradities gelijkwaardig zijn. Ik verwerp dus iedere exclusivi-

teitsclaim, ook al meen ik dar voor mijzelf de vrijzinnig-christelijke

traditie de beste is en dat die ook waardevol kan zijn voor veel ande-

ren die deze traditie niet kennen.

Dat is geen kritiekloos relativisme. Ik heb bezwaren tegen elemen-

ten van andere tradities zoals ik die ook heb tegen elementen van de

NAAR EEN HER'!øAARDERING VAN VERDRAAGZAAMHEID 179

christelijke traditie: tegen de vrouwonvriendelijkheid, de homovijan-

digheid, de rol van kerkelijke leiders als pausen of goeroes. Ik kan

alleen de ander ontmoeten wanneer ik zelf weet waarvoor ik sta.

Vrijzinnige christenen hebben wel degelijk - als het goed is - helde-

re standpunten, sterke overtuigingen en die moeten ze, met respect

voor de ander, naar voren brengen. \Øe mogen vrouwenbesnijdenis

niet accepteren, ook niet als het bij een bepaalde cultuur hoort. De

kern van de mensenrechten, inclusief de gelijkheidsnorm, democra-

tie, de rechtsstaat, is onopgeefbaar. \Øe moeten zelfkritisch zijn over

onze culturele of religieuze eenztldigheden, en onze invulling van die

idealen kan daardoor iets veranderen. Maar dat maakt de mensen-

rechten nog niet in hun geheel tot een cultureel vooroordeel.

\Øe moeten dus proberen steeds weer in contact met anderen de

eigen opvattingen te toetsen (en hopelijk ook de opvattingen van

anderen te verrijken). Tolerantie is geen abstract beginsel dat deel

uitmaakt van een tijdloze doctrine; het is een opdracht om in een

voortdurend proces van zelfkritiek altijd weer te luisteren naar de

ander en pas in tweede instantie daar het eigen oordeel tegenover te

stellen, in alle bescheidenheid.

4. Pragruatisc/t e argumenten

Naast de principiële argumenten zijn er ook pragmatische argumen-

ten yoor tolerantie. Zonder onderlinge verdraagzaamheid wordt
samenleven in een verdeelde wereld moeilijk. Dat erkende men al in

de tijd van de godsdienstoorlogen na de Reformatie. Maar dit kan

nooit de enige reden voor verdraagzaamheid zyn.H.et is namelijk een

wankele basis. Zodra de machtsverhoudingen in een samenleving

veranderen, kan men de tolerantie weer opgeven. De grenzen van de

tolerantie worden aldus afhankelijk van de maatschappelijke krachts-

verhoudingen. Dat gebeurde in Frankrijk rond de herroeping van

het Edict van Nantes, en we zien het nu weer in geluiden als die van

de humanist Cliteur die pleit voor een wezenlijke beperking van de

godsdienswrijheid.
De pragmatische benadering leidt tegenwoordig soms tot afzien

van optreden waar dat wel geboden zou zijnl' denk alleen maar aan

de discussie over fietsendiefstal of lichtere vormen van geweld, maar

denk ook aan de al eerder genoemde vrouwenbesnijdenis. Onrecht
dient niet te snel om puur pragmatische redenen getolereerd te

EPILOOG



F_

180 F-PILOOG

worden. Ik denk dat we hier voorzichtig moeten zijn met de

natuurlijke neiging van vrijzinnigen om tolerantie ruim te nemen.

\Øe staan ergens voor en dat betekent dat we niet alles kunnen tole-

reren.
Maar een pragmatische benadering kan ons wel waarschuwen

voor te simpele oplossingen. Te vaak wordt er gekeken naar het recht

als middel om maatschappelijke misstanden uit te bannen. Juristen
weten echter maar al te goed dat het recht, en vooral het strafrecht,

vaak weinig efltct heeft en dat er bovendien vaak allerlei negatieve

effecten optreden als we het strafrecht inzetten. Dat geldt nog ster-

ker voor gedragingen die diep geworteld z\nin iemands identiteit en

morele en godsdienstige overtuigingen. Daarom is ten aanzien van

vrouwenbesnijdenis niet de vraag of dit verboden moet worden (dat

is het al), maar wat de effectiefste manier is om deze onder sommige

culturen diepgewortelde praktijk te bestrijden. 13

5. Gelijkheid
Een vijfcle argument is gelijkheid. Dit ligt mede ten grondslag aan de

eerste drie motieven. Toch wil ik het apart noemen, omdat het in de

discussie over de grenzen van tolerantie een centraal argument is.

Gelijkheid levert argumenten om imams in hun vrijheid van

meningsuiting te beperken of juist niet, om maatregelen tegen de

scp te nemen of tegen de Leeuwarder gemeenteambtenaar, om voor

of juist tegen hoofddoekjes te zt1n.

Gelijkheid is een democratische basisnorm. Voor politiek-vrijzin-
nigen is dat een van de meest fundamentele uitgangspunten. Daar-

om pleitte ik in het vorige hoofclstuk ervoor dat we de schending

daarvan door de scP niet langer met een schouderophalen naast ons

neerleggen. Maar voor vrijzinnige christenen is het ook een religieus

beginsel. In een christelijke geloofsgemeenschap behoren er geen ver-

schillen te zijn tussen man en vrouw, arm of rijk, jood of vreemde-

ling, ambtsdrager of lid. In de kerk is iedereen welkom. Daarom zou

ik het als kerklid niet te verdragen vinden wanneer de kerk vrouwen

zou weigeren in het ambt of niet bereid zou zï1n om homorelaties te

zegenen. Daar gaat het niet meer om verdragen als een pijnli.ike

deugd, maar om een ondraaglijk onrecht.

Daarmee heb ik nog niets gezegd over hoe dit principiële uit-
gangspunt in praktijk te brengen. Natuurlijk is de uitsluiting van

NAAR EEN HER\øAARDERING VAN VERDRAAGZAAMHEID 18I

vrouwen en homo's vooralsnog in veel kerken helaas de werkelijk-
heid. Dat betekent dat veel kerkleden vooralsnog het onverdraaglij-
ke moeten dragen. Alleen moeten we dan niet doen alsof het verdra-

gen van dit onrecht iets waardevols is. Integendeel, we kunnen wei-
nig anders, omdat in een gebroken wereld w€ soms moeten erkennen

dat het onrecht heel dichtbij komt en er niets aan te doen is. In dit
soort situaties, en dat bedoel ik ruimer dan alleen de discriminatie
van vrouwen en homo's in de kerken, moeten we ons niet verschui-

len achter het mooie woord verdraagzaamheid. Daarmee vergeten we

te gemakkelijk dat er sprake is van wezenlijk onrecht.

Een þwetsbøre houding

In dit hoofdstuk heb ik gepleit voor een herwaardering van verdraag-

zaamheid. Vaak wordt daarbij alleen gedacht aan de problematiek

van immigranten, maar dit is een te beperkte blikrichting. Het pro-

bleem speelt ook binnen de autochtone Nederlandse cultuur, bij-
voorbeeld rond de scp oforthodoxe christenen die geen gelijke rech-

ten voor vrouwen willen en homoseksualiteit veroordelen. Als we de

grenzen van tolerantie ten opzichte van ons al langer vertrouwde
groepen als de orthodoxe protestanten bepalen, komen we vaak

gemakkelijker tot een grensbepaling ten opzichte van niet-christelij-
ke groepen die onverdraagzaam zijn.

De vrijzinnige nadruk op de mensenrechten verplicht tot acdef
opkomen tegen onverdraagzame groepen. De vrijzinnige nadruk op

actieve tolerantie verplicht tot het zoeken van de dialoog, tot contact.

Beide uitgangspunten staan op gespannen voet met elkaar. Het eer-

ste leidt ertoe dat we soms scherpe grenzen moeten trekken, hoe

voorlopig ook, en discriminatie moeten verbieden. Het tweede leidt
ertoe dat we in een voortdurend gesprek blijven proberen de ander
te begrijpen.'Sl'e moeten aan onszelf en de ander kritisch vragen blij-
ven stellen in de hoop dat we dichterbij elkaar komen.

Die spannin g zit er ook tussen de verschillende grondslagen voor
tolerantie; ze leiden soms tot tegenstrijdige uitkomsten. Maar tole-
rantie is dan ook geen toverwoord waarmee alles wordt opgelost. Het
blijft een moeilijk begrip, waaÍaan we altijd weer opnieuw een invul-
ling moeten geven in het licht van de concrete problemen. Alleen



=F--

182 EPILOOG

door er steeds bewust bij stil te staan, kunnen we voorkomen dat het

afglijdt in onverschilligheid en nietszeggendheid.

Deze analyse van verdraagzaamheid vertoont veel parallellen met

mijn eerdere analyses van vrijzinnigheid. Dat is ook niet toevallig'

want verdraagzaamheid is een kernbegrip voor vrijzinnigen. Als we

niet goed meer weten hoe we met verdraagzaamheid moeten om-

gaan, wijst dat mogelijk terug op een probleem van het vriizinnige
denken in het algemeen. Tê vaak is vrijzinnigheid als vanzelßprekend

gezien, als iets dat we niet verder hoeven te doordenken, laat staan

verdedigen. Maar helaas is dat niet het geval gebleken' Vrijzinnigheid
is een kwetsbare houding. De waarden waarvoor vrijzinnigen staan,

zijn in het huidige maatschappelijk klimaat zeker niet meer vanzelf-

sprekend. Als we er niet meer bewust bij stilstaan, verdwijnen ze

geleidelijk steeds meer naar de achtergrond. Daarom is het noodza-

kelijk om steeds weer opnieuw een eigentijdse invulling te geven aan

die vrijzinnige traditie. Dat geldt evenzeer voor het vrijzinnig chris-

tendom als voor een vrijzinnige politiek.
Mijn pleidooi voor een herwaardering van verdraagzaamheid in

dit hoofdstuk staat dan ook niet op zichzelf. Het is deel van mijn
algemenere pleidooi voor de herwaardering van de vrijzinnige tradi-
tie. In dit boek heb ik daaraan mijn invulling proberen te geven en

daarbij regelmatig controversiële stellingen verdedigd. Ik hoop

natuurlijk dat mijn betoog de lezer in grote lijnen heeft overtuigd.

Maar ik hoop ook dat er voldoende punten zijn geweest waar hij of
zij geprikkeld is tot kritisch nadenken en tegenspraak. Dat biedt

immers stof voor verdere reflectie en doorgaande discussie. Alleen

door die kritische discussie kunnen we de vrijzinnige traditie steeds

weer in het licht van veranderende omstandigheden herijken en

aldus levend houden.

Noten

Inleiding

l. Illustratief is de titel van Paul Cliteurs bundel God houdt niet ua.n arü'
zinnigheid, Amsterdam; Bert Bakker 2004. In plaats van de vrijzinnig-

heid als bondgenoot te zren, verwijt hij deze dat ze niet fundamentalis-

tisch is en daarom eigenlijk niet serieus te nemen.

2. Femke Halsema, 'Vrijzinnig links', de Helling zomer 2004, p. 4-9.

3. In de Beginselverklaring der Jonge Democraten uit 1984.

4. \Øillem B. Drees (red.), Een bee{e gelouen: actualiteit en achtergronden

uaru het.urijzinnig christendom, Amsterdam: Balans 1999. Overigens

ben ik (ook als auteur vân een van de bijdragen in dit boek) met de dtel

bepaald niet gelukkig. Deze speelt te zeer in op het beeld waar ik juist

aßtand van wil nemen, dat vrijzinnigheid bestaat uit het een beetje (of

zelß heel veel) water bij de wijn doen.

5. Johan Goud en Koen Holtzapffel (red.), Vij gelouen - wat gelouen wij?

Remonstrants belijden in 1940 en nu, Zoetermeer: Meinema2004.

1. Godsdienst, dr steunpiladr udn de moraøl?

1. Voor een uitgebreidere analyse van de begrippen moraal, ethiek, nor-
men en waarden zie L.L.E. Bolt, M.F. Verweij en J.J.M. van Delden,

Ethiek in prahtijh, Assen: Van Gorcum 2003, hoofdstuk 1.

2. Uit allerlei empirische onderzoeken (waarover in volgende hoofdstuk-

ken meer) blijkt dat in een land als Nederland er over heel veel onder-

werpen grotendeels identiek wordt gedacht. \Øaarden als die van demo-

cratie, rechtsstaat, maar ook het belang van werk en gezin (van wat voor
samenstelling dan ook) worden breed gedeeld.

3. Het begrip 'overlappende consensus' wordt door mij hier ruimer
gebruikt dan door John Rawls, Political Liberalivn, New York:

Columbia Universiry Press 1993, aan wie het ontleend is.

4. Vincent Brümmer, Wijsgerige Begripsanaþse. Een inleiding uoor theolo-

gen en andere bekngstellenden,Kampen: J.H. Kok 1989 (derde druk),
p. r4r.



-!;--

NOTEN 18tr84 NOTEN

5. Vgl. het door hem geschreven hoofdstuk'Hoe bepaalt mijn levensbe-

schouwing mijn morele opvattingen?', in: Bolt, Verweij en Van Delden,

Ethiek in prøhtijh, p. 143-150.

6. Anders dan Brümmer noemt Boer alleen de waarden achter iemands

morele keuzen, maar niet de normen. Voor deze inperking lijkt mij

geen reden; iemands levensovertuiging blijkt niet alleen in zijn houding

en zrln algemene waarden, maar juist ook in zijn concrete normen en

gedrag. Daarom lijkt het mij juister om iemands hele moraal als onder-

deel van zijn levensbeschouwing te zien.

7. Het verwarrende is overigens dat de begrippen levensbeschouwing en

godsdienst ook in een engere zin gebruikt kunnen worden waarbij de

moraal erbuiten valt. Ik zal er niet altijd aan kunnen ontkomen om ook

deze beperktere betekenis te gebruiken, bijvoorbeeld wanneer ik het

heb over de vraag of godsdienst de basis is voor morele normen.

8. Deze visie is vooral in orthodox-christelijke kringen gangbaar. Alleen al

de titel van het hierboven genoemde hoofdstuk van Theo Boer sugge-

reert dit traditionele beeld: de levensbeschouwing bepaalt blijkbaar de

moraal.

9. Vgl. G. van den Brink, 'Hoger, harder, sneller'.. en de prijs die men

daarvoor betaalt', in: P.T. de Beer, C.J.M' Schuyt (ted.), Bijdragen aan

waarden en nlrmen (vRn-verkenning 2), Amsterdam: Amsterdam

Universiry Press 2004, p. l5-38. Volgens Van den Brink is er empirisch

gezien eerder sprake van een 'ophoging'van normen; we hebben hoge-

re, striktere morele standaarden gekregen in de afgelopen decennia en

zijn mede daardoor ook moreel gevoeliger geworden. Een van de rede-

nen waarom het no¡men- en-waardendebat nu is opgekomen, zou dus

niet een verval zijn van onze moraal, maar juist een positief te waarde-

ren morele onrwikkeling.
10. Vgl. over dit onde¡scheid Vincent Brümmer (1998), 'Religious Models

and Moral Principles', in: Van der Burg and Van 
'SØilligenburg,

Reflectiu e Equi li brium, p. | 45 - | 5 6.

11. Of in een wat ingewikkelder formulering: het politieke systeem is 'het

geheel van relaties, waardoor oPvattingen' verlangens en eisen van indi-

viduen, groepen en instellingen in bindende beslissingen omgezet wor-

den.' U. Rosenthal, M.PC.M. van Schendelen en A.B. Ringeling,

Openbaar bestuur. Organisatie, politieke omgeuing en beleid, Alphen aan

den Rijn: Samsom H.D. Tjeenk\lillink 1987 (vierde druk), p. 17.

12. Dit geldt niet alleen voor het publieke debat, maar ook voor de bevol-

king als geheel. De tolerantie jegens godsdiensdge groeperingen lijkt
kleiner te worden. Vgl. vnn, rY/aarden, normen en de last uan het gedrag

Amsterdam: Amsterdam Universiry Press 2003' p' 73.

2. Een snel ueranderende samenleuing

1. Paul cliteur, Ti:gen de decadentie. De demouatische rechtsstaat in uerual,

Amsterdam: Arbeiderspers 2004.

2. Ygl. 'üØetenschappelijke Raad voor het Regeringsbeleid, Waarden' nor'

men en de last uan het gedrag p' 72 en 83.

3. Vgl. tx+ru, Waarden, norlnen en de last uan het gedrag p' 28v'

4. vnn, Waarden, norrnen en de last uan het gedrag p. 85'

5. \ønn, Waarden, normen en de last uan het gedrag p. 10 en 72'Ygl' uit'
gebreider over deze gedachte van 'normatieve ophoging' de eerderge-

io.-d. achtergrondstudie van Van den Brink, 'Hoget harder, snel-

ler... en de prijs die men daarvoor betaalt', p. 31.

6. Jan Willem buyuendak en Menno Hurenkamp (ted.), Kiezen uoor dc

þudde. Lichte gemeenschappen en de nieuwe meerderheid, Amsterdam:

Van Gennep 2004.

7. Peter Ester, Loek Halman and Ruud de Moor (eds.), The Indiaiduali-

zing Society. Vølue Change in Europe and North America, Tilburg:

Tlburg Universiry Press 1994. Het onderzoeksprogramma waar dit

boek een neerslag van is, wordt vaak aangeduid als het Europese waar-

denonderzoek. sinds de studie uit 1994 is overigens alweer een vervolg-

onderzoek gedaan, dat de conclusies uit de eersre studie in grote lijnen

bevestigt.

8, Ester, Halman and De Moor, The Indiuidualizing Society' p' 1 en 229'

232.

9. Duyvendak en Hurenkamp, Kiezen uoor de þudde'

10. Robert Heege¡'Die individualisierende Gesellschaft. Veränderte

\Øertorientierung in Europa', in: Karl Golser, Robert Heeger (Hrsg')'

Moralerziehung im neuen Europa, Brixen: A. lfl'eger L996, p' 13-29 ' Hi
expliciteert hiermee de betekenis van individualisering zoals dat begrip

door Ester, Halman and De Moot, The Indiuidualizing Society' p' l,
gehanteerd wordt.

11. iets wat overigens door de aureurs van Kiezen uoor de þudde ookniet

echt ontkend wordt. ook zij beschouwen de toenemende onafhanke-

Iijkheid van individuen ten opzichte van gezin, kerk en buurt als een

g.g.,r.t (p. 11) en accepteren dat de mogelijkheden van individuele

ã"iplooii"g toenemen, waardoor mensen zichzelf meer ervaren als

afzonderlijke individuen. ook voor hen is individualisme een gegeven.

12.ln VolZin23 mei2003, P.6-10.
13. Johannes Paulus II, Ecclesia in Europa (Posmynodale apostolische

exhortatie), 2003, m. 38.
14. Vgl. August Hans den Boer, Nederland seculier! Tegen religieuze priuile-



:t!r-

186 NOTEN

ges in uetten, regels, prahtijhen, gewoonten en attitader, Amsterdam: Van
Gennep 2003.

15. Aldus ook Cliteur, God houdt niet uan urijzinnigheid, p. 66, die de inzet
van Balkenende hiervoor ziet als 'een brutale manifestatie van cDA-
politiek en een provocatie aan het adres van moslims, humanisten,
ongelovigen.

16. G.J. Heering, De zondeuøl uøn het Christendom. Een studie ouer cl¡risten-
dom, støat en oorlog Utrecht: Bijleveld 1981 (orig. 1928).

17 . Ygl. vtprt, \X/øarden, normen en de kst uan het gedrag p. 201:
'Omdat we allemaal deel uitmaken van veel instituties (maar nooit alle-
maal tegelijkervjd), zyn we gewend om van ethische code te switchen
zonder ons nadrukkelijk in allerlei bochten te hoeven wringen. Dit is

in feite de beschrijving van een postmoderne ervaringswereld.'
18. Vgl. \tnx, Waarden, norrnen en de last uan het ged.rag p.27:

'\Øat [voor de uaditionele gemeenschappen] in de plaats is gekomen is
een zeer gefragmenteerd scala aan maatschappelijke instituries en orga-
nisaties, die allemaal op eigen wijze morele codes uitzenden. (,..)
Kortom, de bronnen van moraal, van wat als goed en juist wordt erva-
ren, zijn polycentrisch geworden.'

19. Volgens utpa,, ÍVaørden, normen en de last uan het gedrag, p. 172v. is er
daarentegen feitelijk sprake van een groeiende culturele diversiteit bin-
nen en tussen migrantengroepen. Daarbij onrsraan ook allerlei culture-
le mengvormen vân gewoontes en opvattingen. Vooral onder jongeren
is er sprake van een snelle convergenrie naar de Nederlandse moderne
normen.

20. Ayaan Hirsi Ali, 'Open brief aan burgemeester Job Cohen, Tiouw 6
maart 2004.

21. Aldus ook wnR, Waarden, noftnen en de last uan het gedrag, p.265.

3. Een eigentijdse ethieh

1. De feitelijke ontwikkelingen in de samenleving resukeren dus in hoge-
re eisen aan de burgers. Dit sluit aan op de eerder aangehaalde analyses

van G. van den Brink,'Hoger, harder, sneller... en de pri.js die men
daarvoor betaalt', die deze hogere eisen ook ziet in de opvattingen van
burgers en in hun onderlinge verwachtingen.

2. Yoor een harde aanpak pleit Ayaan Hirsi Ali, 'Besnijdenis mag niet
worden gedoogd', deVolþsþrønt7 februari 2004.Yoor een srrategie van
overreding daarentegen pleit Odile Verhaar, 'strenge aanpak besnijde-
nis mist doel', Tiouw 6 februari 2004.

NOTEN 187

3. $øRn, 'Waarden, normen en de last uan het gedrag, p.248.
4.Ygl. Romeinen 8:3.

5. wnn, Waard.en, normen en de last uan het gedrag P.93v.
6. Hij deed dergelijke uitspraken onder meer in een interview in De

Bazuinvan 16 april 1999.

7.In een interview in VolZin23 mei2003, p. 6-10'

8. Aanknopingspunten hiervoor zijn te vinden in Dingemans' pneuma-

theologie en \Thiteheads procesfilosofie. Daarover bijv. diverse bijdra-

gen in Frits de Lange (red.), Een aanloÞhelijh geloof De pneumatheolo'

gie uan Dingemans doordacht, Kampen: Kok 2002.

J. De spagaat ua.n de stadt

1. Paul Kalma, De illusie uan de 'democrdtische staat'' Kantteþeningen bij

het sociaal-demotatisch stadts- en demoøatiebegrip, Kluwer: Deventer

1982; Paul Frissen, De lege staat, Amsterdam: Nieuwezijds 1999'

2.Ygl. Philippe Nonet and Philip Selznick, Law and Society in Ti'ansition.

Toward Responsiue Law, New York: Harper E¿ Row 1978, die deze

voortdurend te verdienen legitimiteit als 'legitimacy in depth betitelen'

3. Vgl. wnn, Waarden, normen en de ldst uan het gedrag p. 209.

4.Ygl. ¡vnc-Handehblad2 januari 2003, waarin verwezen wordt naâr het

onderzoek van de Nijmeegse rechtssociologe Anita Böcker, met de titeL

Identificatieplicht: oplosing of oorzaak uan problemen.

5. Vgl. Den Boef, Nederland seculier!, p. 22,35.
6. Den Boef, Nederland seculier!, p.72; Cliteu4 God houdt niet uan urii'

zinnigheid" p.38.
7.Ygl. het beroemde Hart-Devlindebat naar aanleiding van een Brits

overheidsrapport (het'wolfenden-report uit 1957) dat strafbaarstelling

van prostitutie en homoseksualiteit afrvees. De bijdragen van H.L'A'
Hart en Lord Devlin zijn deels gepubliceerd in R.M' Dworkin (ed'),

The Philosophy of Law, Oxford: Oxford University Press 1977 .

8. Vgl. hierover bijvoorbeeld Bart van Klink en rVillem'Witteveen (red'),

De ouertuigende wetgeuer, Deventer: 
'\Ø.E.J' Tjeenk Villink 2000'

9, Dit gebeurt regelmatig op het gebied van dierenrecht en moderne bio-

technologie. Vgl. Frans \üZA. Brom, Onherstelbaar uerbeterd. Bio-

technologie bij dieren ab een moreel probleem (diss. Utrecht), Assen: Van

Gorcum 1997.

10. Vgl. Jeremy \Øaldron, The Dignity of Legislation, Cambridge:

Cambridge University Press 1999.

11. Vgl. \üibren van der Burg, Het democrdtisch ?erspectief Een uerkenning



Y-

l88 NOTEN

ua.n de normatieae grond;lagen ud.n de democratie, Arnhem: Gouda

Quint 1991.

12. Cliteur, God houdt niet uan arijzinnigheid, p.71.
13. Vgl. Mak, Ged.oemd tot þwetsbaarheid" p. 66.
14.Volgens Den Boef, NederlandSeculierl p.89v. is dit in srijd met de

neutraliteit van het openbaar onderwijs. Hieronder zal ik laten zien dat
er ook een andere, inclusieve versie van neutraliteit mogelijk is waarin
een gebedsruimte goed verdedigbaar is.

6. De uerltouding tussen leer en leuen

1. Voor vergelijkbare kritiekpunten en een grorendeels in dezelfde rich-
ting gaande alternatieve benadering, zie R. John Elford, The Ethics of
Uncertainty. A New Christian Approach to Moral Decision-Mahing
Oxford: Oneworld 2000.

2. Egbert Schroten, 'Playing God. Some Theological Commenrs on a

Metaphor', in: Gijsbert van den Brink, Luco J. van den Brom and
Marcel Sarot, Christian Faith and Philosophical Theologt. Essays in
Honoar ofVincent Brümmer, Kampen: Kok Pharos 1998, p. 186-196,
betoogt terecht dat vanuit een chrisrelijk perspectief de wereld niet een
'predetermined system' is, maar'open to change and surprise'. tüØie deze

veranderlijkheid serieus n€emt, dient ook godsdienst en ethiek als prin-
cipieel dynamisch te beschouwen.

3. Vgl. ook Jos Kole, Moral Autonom! and Christian Faith. A discussion

with William K. Franhenø (diss. Kampen. ThUK), Delft: Eburon 2002,
in het bijzonder S 10.1.4, die terecht consrateerr dar zijn kritiek op de

liberale Frankena evenzeer zijn fundamentalistische tegenstanders
raakt, omdat beiden uitgaan van een funderingsdenken.

4. De ideeën in deze paragraaî zijn, voor war betreft ethiek en rechr, ver-
der uitgewerkt in lVibren van der Burg, 'Two Models of Law and
Moraliry, Associations 3 (1999), p. 6l-82.

5. Zie hierover uitgebreider \Øibren van der Burg, De uerbeelding aan het
werþ. Pleidooi uoor een reølistisch idealisme, Kampen: Agora 2001, p.
rt6-126.

6. Overigens kunnen deze rwee modellen, het statische en het dynami-
sche, niet alleen bruikbaar zrln bij het denken over godsdienst, maar
ook bij het denken over God zelf. Heine Siebrand, 'De ontdekking van
de geest', in: De Lange, Een aanlohhehjk geloof, p. 30-36, knoopt aan

bij het procesdenken van \üØhitehead en stelt: 'Evenmin als de werke-
lijkheid, is God enkel statisch of dynamisch: zij zijn het beide.'

7.Ygl. het slot van de bij doopsgezinden geliefde spreuk: 'Dopen wat

mondig is; spreken dat bondig is. Vrij in 't christelijk geloven; daden

gaan woorden te boven.'

8. Ik doel hier op het midden en de linkerzijde van het kerkelijk spec-

trum. Bij de orthodoxe rechterzijde (zowel bij katholieken als pro-

testanten) staat de leer nog vaak meer centraal, hoewel de invloed van

charismatische en evangelische bewegingen ook daar voor een zekere

verandering zorgt.

9. Illustratief is het artikel van \Øouter Geerling, 'Geloven zonder stro-

ming. De jeugd heeft lak aan "hervormd" of "gereformeerd"', VolZin

12 september 2003, p.28-30: 'Het "gewicht" van de dogmat is niet

alleen in kerken afgenomen (...) het gaat minder om theorie en meer

om gevoel, beleving en prakdjk.'

10. J. de Graafi 'Radikale humaniteit', in: De Graaf, Van Holk en Van

Yeen, Vrijzinnige leuensontplooiing p. ll-35, acht de verbinding van

mysdek en ethiek kenmerkend voor de vrijzinnige traditie' L'J' van

Holk, 'strijd om waarheid; vrede in vrijheid', in dezelfde bundel, p' 36-

62, p.43, heeft het over het primaat van de religieuze ervaring' Beide

aureurs nemen uitdrukkelijk stelling tegen de Barthianen. Expliciet in

de lijn van De Graaf ook \Øillemien van Veen-de Graefl "'Hier loopt

het ik en het wil God ontmoeten". Over spiritualiteit', in: Drees, Een

beetje gelouen, p. 57-72.

11. Elford, The Ethics of UncertaintT, p. 46-70, acht een dergelijke benade-

ring zowel toonaangevend in het protestantisme (mede onder invloed

u"r, d. Barthiaanse traditie) als in de rooms-katholieke traditie (hij

bekritiseert in dit verband vooral Writatis Splendor).

12. voor verschillende van deze (en andere) bezwaren zie uitgebreider Kole,

Moral Autonomy and christian Faith. zijn conversarie-contextualisme

gaat in dezelfde richting als het hier door mij verdedigde Prâgmatisme'

al legt hij hier en daar wat andere accenten'

13. Zie Èi.rou., lWibren van der Burg and Theo van \Øilligenburg (eds'),

Reflectiue Equilibrium, Essays in Honour of Robert Heeger Dordrecht:

Kluwer Academic Publishers 1993. Ik kies bewust voor een pragmâti-

sche invulling van het reflectief evenwicht, die m.i. minder vatbaar is

voor bepaalde kritieken dan de meer gebruikelijke semi-foundationalist

invulling. Zie daarover -Vibren van der Burg, 'Dynamic eúúcs' , Journal
ofValue Inqairy 37 (2003), p. 13-34.

14. Deze drie varianten corresponderen mer de onderscheiding in drie

wegen waarlangs persoonlijk geloof zich kan ontwikkelen in Actueel'

herþenbaar-uindbaar (Beleidsplan Remonstrantse Broederschap 2002'

2010).

NOTEN 189



=lF--

190 NOTEN

1 5. Een soortgelijk risico is overigens evenzeer ve¡bonden aan het deductie-
ve model, zoals de talloze kerksplitsingen in reformatorische kring laten
zien.

16. Denis Mtiller, '\Øhy and How Can Religions and Tiaditions be
Plausible and Credible in Public Ethics Today?', Ethical Theory and
Moral Practice 4 (2001), p. 329-348.

17. Ygl. bijv. Heine Siebrand, 'De groene vingers van God. Over de dyna-
miek van de verbeelding', in: Drees, Een beetje gelouen, p. 143-154.

18. K¡itisch hierover A.'\ü. Musschenga, 'De universele moraal als opdracht',
in: K.U. Gäbler e.a. (red.), Geloof døt te denþen geefi. Opstelhn aan-
gebodrn aan profdx H.M. Kuitert, Baarn: Tèn Have 1989, p. 159-178.

19. Vgl. ook Drees, Een beetje gelouen, p. 10.
20. Voor deze kritiek zie ook Musschenga, 'De universele moraal als

opdracht'.
21. Ayaan Hirsi Ali, 'Open brief aan burgemeester Job Cohen', Tiouw G

maarr 2004.

7. Christelijk én humanistisclt

L Heine Siebrand, Woorden zouden ouerbodig zijn. Ouer het heilige in het
dagelijks leuen, B:udel Damon 2003, p. 168-169.

2. De laatste tijd besteedr men, onder meer in het onderzoek van de nog
jonge Universiteit voor Humanistiek, ook binnen het humanisme meer
aandacht aan de tragische en kwalijke aspecren van het menselijk leven.
Een goede illustratie hiervan is te vinden in verschillende bijdragen in:
Joachim Duyndam, Marcel Poorthuis en Theo de Vit (red.),
Humanisme en Religie. Connouerses brugen perspectieuen, Delft: Eburon
2005. De vergelijking dringt zich op mer de heroriëntatie in de vryzin-
nigheid aan het begin van de rwintigste eeuw door theologen als
Roessingh en G.J. Heering die ook kritiek leverden op het nai'eve opti-
misme van een deel van de vrijzinnigheid op dat moment.

3. De Graa[, 'Radikale humaniteit'.
4. Ygl. daarover vooral Van Veen-de Graeff, "'Hier loopt het ik en het wil

God ontmoeten". Over de spiritualiteit'.
5. D¡ees, Een beetje gelouen, p. 12. Dit boek bevat een brede verzameling

essays over verschillende aspecren en varianren van vrijzinnig geloven.
6. Voor een uitgebreidere karakteristiek (overigens specifiek toegespitst op

de remonstrantse traditie) waarin de theologische en spirituele aspecren
sterker op de voorgrond sraan zie H.J. Adriaanse, Spiritualiteit (Korr.
bestek 21), Utrecht: Remonsrranrse Broederschap 1979, p.23-33.

NOTEN r91

7.H.J. Adriaanse, 'Geloven als bewaren van een geheim', in. Drees, Een

beetje gelouen, p. 85-101, op p. 85. Zie ookde daaropvolgende pagina's

waarin wordt betoogd dat die bevoegdheid zowel geldt tegenover God

als ook tegenover de mensen en hun geloofsgemeenschappen.

8. Hetry Zock,'De b¡ief van de karper' Geloven in de tijd van de psycho-

logie', in: Drees, Een beetje gelouen, p. 103-128, op p. 105, wijst terecht

op de beperkingen van het ideaal van de autonome en mondige mens.

Een te sterke nadruk op de menselijke autonomie en op het verstand

kan bovendien religieuze overgave in de weg staan: 'Religie leeft uit het

besef van de grenzen van het menselijke.

9. De beweging vanuit de mens komt heel mooi tot uitdrukking in de

Proeue uan een belijdenis die door de theologische commissie van de

Remonstrantse Broederschap is onrworpen. Deze begint, anders dan

de traditionele belijdenissen, met een inleiding over de mens' en

komt eerst van daaruit tot de formulering van een aantal christelijke

noties. Zie Goud en Holtzapffel, Wij gelouen - wat gelouen .4? p'

166-167.

10. Vgl. bijvoorbeeld 2 Korinthiërs 3:17, en ook Galaten 5:1 (geciteerd in

de kernachtige Statenvertaling): 'Staat dan in de vrijheid, met welke

ons Christus vrijgemaakt heeft.'

11. Er zijn verschillende varianten van deze spreuk in omloop. De tekst

werd lange tijd toegeschreven aan de lutherse theoloog Meiderlinus' Zij

blijkt echter ontleend te ztln aan De Dominis, die vanaf 1602 aartsbis-

schop van Split was, maar in 1616 uit de rooms-katholieke kerk trad

en overging tot de anglicaanse kerk'

l,2.Yan Veen-de Graeff, "'Hier loopt het ik en het wil God ontmoeten"'

Over spiritualiteit' , p. 65.

13. Er zyn soms overigens wel degelijk belijdenisteksten die als oriëntatie-

punt in het verwoorden van het eigen geloofgebruikt kunnen worden'

Zo kennen de remonstranten twee belijdenissen úr 162l en 1940, en

zrjn ze momenteel in gesprek over een mogelijke derde belijdenis' Het

kan zinvol zijn - bijvoorbeeld in oecumenisch verband - om ook geza-

menlijk zo goed mogelijk te verwoorden waarvoor men staat. Maar het

cruciale is daarbij dat die tekst een voorlopige is, dat men de vrijheid

heeft om er anders over re denken en de reksr ook te bekritiseren, kort-

om dat de tekst op geen enkele wijze bindend is.

14. Uitgebreider ov€r deze aan Hubbeling ontleende karakteristiek H'J'

Adriaanse, 'Geloven als het bewaren van een geheim, p, 92v.

15. Vgl. ook 1 Korintiërs 13:12 (Nnv): 'Nu kijken we nog in een wazige

spiegel, maar straks staan we oog in oog. Nu is mijn kennen nog

beperkt, maar straks zal ik volledig kennen, zoals ik zelf gekend ben''



I

192 NOTEN

16. Voor meer over vrijzinnige spiritualiteit zie Adriaanse, Spiritualiteit, en
Van Veen-de Graef[ "'Hier loopt het ik en het wil God ontmoeten'.
Over spiritualiteit'.

17. Gezang474, Liedboeþ uoor de herþen.

18. Vgl. ook Galaten 3:28 (Nsv): 'Er zljn geen Joden of Grieken meer, sla-
ven of vrijen, mannen of vrouwen - u bent allen één in Christus Jezus.'

19. Th. Marius van Leeuwen, 'Hoe heilig is de bijbel? Naar een nieuwe
onbevangenheid', in: Drees, Een beetje gelouen, p. 17-28, op p. 28.
Uitgebreider hierover Th.M. van Leeuwen, Van horen zeggen.

Geschied.enis en uitleguan de bijbe[ Amsterdam: Balans 1997.
20. Hierover: Ernestine van der Wall, Sonates in de hemel? Een øchxiende-

eeawse polemieh ouer deugd, uerdraagzøamheid en d¿ uaderlandse þerþ,

Hilversum: Verloren 2000.
2l. Zo zijn de Remonstranrse Broederschap, de Vereniging van Vrijzinnig

Protestanren, de Vrijzinnige Geloofsgemeenschap NpB en de
Zwinglibond allemaal lid van de IAn¡, de International Association for
Religious Freedom, waarin vrijzinnigen uit allerlei godsdiensten zich
verenigd hebben.

B. De rol uan þerþen en religieuze organisaties

l In deze richting ook Gerrit Manenschijn, 'Kan de prN haar roeping
voor de samenleving waarmaken?', in Demonstrant, lobbyist of gesprehs-
partner?, p. 59-75, op p.73, die pleit voor een 'serieuze, desnoods harde
dialoog' met de islam.

2. rü{iRR, 'Vaarden, normen en de last uan het gedrag.

3. vrRn, Waarden, normen en de la¡t uan het gedrag p.93.
4. Zie hoofdstuk 3.

5. Duyvendak en Hurenkamp, Kiezen uoor de þudde.
6. Lied l0 uit Euals Lied.

7. Overigens gaat de hulp die kerken hierbij verstrekken vergezeld van
zeer gemengde gevoelens. Eigenlijk zou het niet nodig moeren zijn dar
mensen op zo'n manier buiten de boot vallen dat ze wel een beroep
moeten doen op de kerken - de opvang van armen en vluchtelingen is
immers een collectieve veranrwoordelijkheid, een staatstaak. Een werk-
dag die door een aantal kerkelijke organisaties hierover begin 2005
werd georganiseerd, kreeg daarom als motto Heþen onder protest.

8. Vgl. Jos Kole, "'Het is al begonnen, merk je het nier?" Conc¡ere en
daadkrachtige vernieuwing op plaatselijk pro¡-niveau', in; Demo nstrant,
lobbyist of gesprehsparner?, p. 167-184. Kole noemr drie aansprekende

NOTEN 193

voorbeelden van hoe zijn eigen pKN-gemeenre daaraan gestalte geeft: de

opvang van eenzâme ouderen, de opvang van uitgeprocedeerde en op
straat gezette asielzoekers en de ondersteuning van een Derde-
\Øereldproject. Deze drie voorbeelden zijn goed herkenbaa¡ en soorrge-
lijke projecten zijn in veel gemeenten en parochies te vinden.

9. Herman Noordegraaf; 'Het kruis en de rode vaan in het publieke
domein. Heeft de Pvd,A, een boodschap aan de prN?', in: Demonstrant,

Iobb/st of gesprehspartner?, p. 40-58, op p. 49, waarschuwt terecht voor
een instrumentalisering van godsdienst tot zijn functies.

10. In: 'De wijze woorden en het groot vertoon', Lied 428 :uir Gezangen

uoor Liturgie.

9. Wijzinnige beginselen iru de politieh

1. Halsema, 'Vrijzinnig links'.

2. Halsema, 'Vrijzinnig linla', p. 7.

3. Halsema, 'Vrijzinnig lin[s', p. 7.

4. Een van de weinige expliciete voorbeelden is oud-partijleider Hans
Dijkstal die in een interview in de Volþsþrant van 11 juni 2005 pleit
voor een positiebepaling van de wD als echte vrijzinnig-liberale partij.
Als liberale beginselen noemt hij vrijheid, verantwoordelijkheid, ver-

draagzaamheid en sociale rechwaardigheid.

5. Beginselrnanifest Partij uan de Arbeid,29 januari 2005, onder 2.7.

6. Zie hrrp: I I www.borisvande¡ham.nl.

7 . Zie http:l lwww.jongede mocraten.nl/index.php?id= I I 1.

8. Vgl. de interviews mer beide wD'ers in uac-Hand¿kblad van 20
december 2003, resp. 2 december 2003.

9. Vgl. John Rawls, ,4 Theory of Justice, Cambridse, Mass.: Harvard
Universiry Press 1971. \Øie nog verder teruggaat, vindt vooral ook
inspiratie bij de Britse rechtsfilosofen H.L.A. Hart en John Stuart Mill.
Hart nam in zijn debat met Lord Devlin rond 1960 een duidelijk anti-
moralistisch standpunt in ten aanzien van thema's als prostitutie en

homoseksualiteit. Het essay On Liberty van Mill uit 1859 is een nog
steeds actueel betoog over de gronden waarop een staat in de vrijheid
van burgers mag ingrijpen.

10. Ronald Dworkin, 'Liberalism', (oorspronkelijk gepubliceerd in 1978)

in: A Maner of Principle, Cambridge, Mass.: Harvard University Press

1985, p. l8l-204.
I 1 . Dworkin betitelt deze positie als conservatief en in de Amerikaanse ver-

houdingen dekt dat begrip inderdaad de belangrijlate nietliberale



-Y'F-

194 NOTEN

posities. In Nederland is het politieke spectrum gevarieerder en zyn

niet-liberale opvâttingen sterk vertegenwoordigd binnen partijen zoals

de scP, de cu, de LPF, het cDA en de sp. Ze hebben echter in geen van

deze partijen (met uitzondering van de scl) het alleenrecht.

12. Vgl. de uitspraak van oud-staatssecretaris van Onderwijs Jacques \Øal-

lage in een interview in Tþouw 17 april2004:
'Ik vind het in dat verband een blunder om te stoppen met het onder-

wijs in de eigen taal. (...) Kinderen moeten de afstand tussen thuistaal

en schooltaal kunnen overbruggen. Het is een pedagogisch vraagstuk

en geen politieke lavestie. Kamerbrede, doorgeschoten ideologie, wat

mij betreft.'

I 0. Inclusieue neutra/iteit

1. Rawls, Politicøl Liberalism.

2.YgL. Cees Maris,'sociale cohesie en rechwaardigheid in een multicul-
turele rechtsorde', in: Edith Brugmans en Martin Buijsen (red.),

Kraþend recht en uerharde moraal. Maaxchappelijke ontu',iÞhelingen en

hun inuloed op recht en moraal, Nijmegen: Valkhof Pers 2004, p' 68-

98.

3. Voor een kridek zie ook vlxr., rVaarden, normen en de last uan het

gedmg p. 156. De democratische rechtsstaat is volgens de wRR veel

meer dan een neutraal kade¡; de inhoudelijke en procedurele elemen-

ten van de democratische rechtsstaat zijn niet te scheiden.

4. Zte daarover uitgebreider'\libren van der Burg, 'Dynamic ethics''

5. Zie hierover tWibren van der Brrg, Het demonatisch perspectief, en

\Øibren van der Burg und Frans \MA. Brom, 'Eine Verteidigung der

staatlichen Neutralität', in: Klaus Peter Rippe (Hrsg.), Angewandte

Ethiþ in der pluralistischen Gesellschafi, Freiburg, Schweiz: Universitäts-

ve rlag Freibur g 1999, p. 53-82. Deze gedachte van inclusiviteit is mede

geinspireerd door Feitse Boerwinkel, Inclusief denk¿2, Bussum: Paul

Brand 1966.

6. Joseph H. Carens, Cuhure, Citizenship and Community. A Contextual

Exploration of Ju*ice as Euenhandednrss, Oxford: Oxford Universiry

Press 2000.

7.Ygl. ook Patrick Loobuyck, 'Multiculturalisme binnen liberale gren-

zen. GeÏllustreerd aan de hand van de Belgische context', Filosofe Ò
Prahtijk 26 (2005) 2, p. 20-33. Hij noemt deze multiculturele variant

van liberalisme 'actief pluralisme' en komt tot een vergelijkbare invul-
ling als ik.

NOTEN 195

8. De pragmatische benadering van burgemeester Cohen ('Open brief aan
Ayaan Hirsi N7', Tiouw 13 maart 2004) in reactie op Ayaan Hirsi Alit
pleidooi om gescheiden zwemmen niet te subsidiëren, lijkt me in dit
verband volstrekt terecht:
'In een stad die voor 30 %o uit water bestaat moeren alle kinderen kun-
nen zwemmen. Punt. Liever geen gescheiden zwemmen, maar als het
moet, dan wel, want ik heb liever dat kinderen kunnen zwemmen dan
dat ze de kans lopen te verdrinken door gescheiden zwemmen re pro-
clameren tot "onderdrukking van de moslimvrouw en ondermijning
van de scheiding van kerk en staât".'

9. Vgl. Thijl Sunier, 'Individualisme als opdracht', in: Duyvendak en

Hurenkamp, Kiezen uoor de þudde, p. 185-202, die laat zien hoe door
islamitische leerlingen ook inclusieve argumenren worden gebruikt op
een zodanige manier datzezich invoegen in het in Nederland gangba-
re individualistische discussieparroon.

10. Binnen de wD menen tegenwoordig sommigen dat de vrijheid van
onderwijs een compromis is geweest met de christelijke partijen dat
nodig op de helling moet. Maar de vrijheid van onderwijs is juist een

liberale verwo¡venheid. De historicus Jan Bank betoogr bovendien dat
de confessionele scholen in het verleden juist hebben bijgedragen tot de

emancipatie van de gelovigen, en verwachr dat dit effect evenzeer bij
islamitische scholen zou kunnen optreden. Jan Bank, 'Islamitisch

onderwijs kan hier goed werken', uac-Handelsblad 22 decembe¡ 2003.
I l. Vgl. Maris, 'Sociale cohesie en rechwaardigheid', p. 69. Maris stelt daar

eveneens ten onrechte dat de Nederlandse staatsinrichting correspon-
deert met het rawlsiaanse politiek liberalisme.

12. Anders dan Maris suggereert, is mijns inziens niet de overlappende
consensus over liberale waarden kenmerkend voor politiek liberalisme,
maar de uitsluiting van levensbeschouwelijke argumenren uit het
publieke domein (de 'public reason'-idee van Rawls). Overlappende
consensus bestaat er ook over normen als 'gij zult niet doden' of 'gij zlJt
rechts houden in het verkeer', maar dat maakt dergelijke normen nog
niet onderdeel van een liberale metamoraal.

13. Vgl. Van der Bvg, Het demoratisch pers?ectief hoofdstuk 6.
14. Bovendien kunnen uit dit ideaal ook onderling tegenstrijdige conclu-

sies worden afgeleid, zodat men in concrete gevallen soms moer kiezen
uit rwee kwaden. Vgl, Bert van den Brink, The Tragedy of Liberalism.
An Ahernatiue Defense of a Political Tþadition, New York: SUNY Press

2000.



F

196 NOTEN

11. Ouer hoofddoekjes, AEL en sGP

l. Zie C.W. Maris van Sandelingenambacht, 'Hoofddoek of blinddoek.
Over godsdienstdiscriminatie en rechterlijke neutraliteit', in: N.F. van

Manen (red.), De muhicuhurele sømenleuing en ltet recht, Nijmegen: Ars

Aequi 2002, p. 181-191.
2. Zie Pioland Pierik, 'Onpartijdigheid van rechter niet bedreigd door

hoofddoek , Tiouw 12 mei 2001 . Deze visie komt ook tot uitdrukking
in het oordeel van de Commissie Gelijke Behandeling 2001-53,22
juni 2001.

3. Voor een uitgebreidere vergelijking van het Franse en het Nederlandse

model, zie C.IùØ Maris van Sandelingenambacht, 'Laibité in de Lage

Landen? Hoof<ldoeken in een neuÍale staat', Filuofe Ò Prahtijh 26
(2005) 2, p 5-19. Maris verdedigt overigens een merlan¡aardige tussen-

positie. Enerzijds kiest hij voor de rawlsiaanse neutraliteit, maar hij
geeft er ten aanzien van de hoofcldoekjes een invulling aan die heel

dicht in de buurt komt van mijn inclusieve variant. Alleen op het punt
van de rechterlijke macht komt hij tot een andere afrveging.

4. YgL Richard Arnold, 'Tiibute to Judge Theodore McMillian , Journal
of Urban and Contemporary Law,52 (1997) 23, p.24. Het gaat hier om
een federale rechter in het US Court ofAppeals for the Eighth Circuit.

5. Vgl. Rawls, A Theory oflustice, p. 440.
6. Vgl. voormalig wnJeider Hans Dijkstal in unc-Handelsbkd 20

december 2003, die spreekt van een anti-islam stemming in Nederland:
'Door moslims te denigreren en te beledigen bereik je niet dat deze

mensen zich naar de Nederlandse samenleving richten.'
7. 'Sü'aarschuwingen voor een dergelijke ontwikkelingwaarbij moslims en

immigranten zich gedwongen voelen zich in eigen kring terug te trek-
ken, hebben de aþlopen jaren uit allerlei hoeken geklonken, van de

AIVD, de commissie-Blok en de commissie-Rosenmöller tot allerlei ver-

tegenwoordigers van moslim- en migrantengroepen. Daarbij klonk dan

vaak de oproep om zich te matigen in het debat, om geen grove en bele-

digende woorden te gebruiken, niet alle moslims over een kam te sche-

ren et cetera. Helaas worden dergelijke oproepen ten onrechte steeds

weer gezien als een aanval op de vrijheid van meningsuiting, of als een

claim op een bijzondere uitzonderingspositie. Dit tekent het ideologi-
sche karakter van het debat, waarin men het hele integratiedebat ziet als

een strijd tussen de westerse verworvenheden en de vijanden daarvan,

waarin geen enkel compromis of tegemoetkoming aan de redelijke
belangen van de ander mogelijk is. Is het nu echt zo moeilijk voor te
stellen dat iemand die zich al gediscrimineerd voelt en voortdurend

NOTEN 197

aanloopt tegen gebrek aan respect voor hem als persoon en voor dat wat
voor hem wezenlijk is - de eigen religieuze en etnische identiteit -
steeds verder vervreemd raakt van onze samenleving? Iedereen met enig
inlevingsvermogenzal toch moeten begri.ipen dar iemand mer een srer-
ke maatschappelijke positie (zoals de meeste aurochtone christenen)
doorgaans gemakkelijker kritiek en beledigingen van zich af kan laten
glijden dan iemand die zich al vernederd voelt (zoals helaas voor veel
moslims geldt)? Het lijkt mij bij een beschaafde samenleving horen dat
men zoveel mogelijk probeert rekening te houden met dergelijke gevoe-
lens in plaats yaÍr ze aan te wakkeren.

8. Vgl. Fatima Mernissi, SadikAl-Azm enAbdulkarim Soroush, Religie en

moderniteit, Breda: De Geus 2004.
9. Vgl. Sunier, 'Individualisme als opdracht'. Hij vermeldt (p. 190) dar

voor steeds meer rweede-generatie jongeren de Nederlandse samenle-
ving het belangrijkste referentiepunr vormt en dat onder rweede-gene-
ratie Marokkaanse en Tirrkse jongeren hierdoor een verpersoonlijking
van de gelooßbeleving plaatsvindt.

10. Maris, 'Sociale cohesie en rechwaardigheid', p. 84v.
11. Maris, 'Sociale cohesie en rechwaardigheid', p. 88.
12.Ygl. Bas van Stokkom, 'Emancipatie gaar berer in eigen l<ring', de

Volhsþrant l0 januari 2004.
13. Vgl. ook de kritiek van oud-sraarssecretaris van Onderwijs Nell

Ginjaar-Maas op het beleid van haar eigen partij, de wo, om islamiti-
sche schoolvorming tegen re gaan. Volgens haar en een aanral andere
r,no-onderwijsspecialisten is vrijheid van onderwijs een belangrijk libe-
raal uitgangspunt. Zie wac-Handelsblad2 december 2003.

14. Hierover uitgebreider Van der Burg, Het democratisch ?erspectief

12. Naar een herwaarderirug uan aerdraagzaamheid

l. Sommige auteurs zien verdraagzaamheid en tolerantie als verschillende
begrippen, maar ik zie daarvoor geen goede ârgumenren en zal beide
door elkaar gebruiken.

2.YrijweI iedere auteur die pleit voor een bezinning op onze narionale
identiteit, noemt tolerantie als een wezenlijk element daarvan. Vgl.
bijv. Paul Scheffer, 'Land zonder Spiegel. Over de politieke cultuur in
Nederland', in: Koen Koch en Paul Scheffer (red.), Het nat aøn
Nedcrland. Opstellen ouer soeuereiniteit en identiteit, Amsterdam: Bert
Bakker 1996, p. 10-39, p. 26-27.

3. \Øibren van der Burg, 'Beliefs. Persons and Practices, Beyond



r
198 NOTEN

Tolerance', Ethical Theory ønd Moral Practice I (1998) 2, p. 227-254.

Dit hoofdstuk is deels gebaseerd op deze studie.

4. Een schets van de snelle verharding van het maatschappelijke klimaat is

te vinden in Geert Mak, Gednemd tot þwexbaarheid.

5. Ook nu weer zijn er overigens economische argumenten die pleiten

voor een tolerante houding tegenover vreemdelingen. Vgl. de bijdrage

van de redacteur van The Econornist John Peet, 'Mijn desillusie over

Nederland. Herontdek alstublieft uw liberale tolerantie en pragmatis-

me' , NRc-Handelsblød l0 maart 2004. Zijn pleidooi is vooral ingegeven

door de economische problemen van Europa.

6. Vgl. hierover de inleiding van Inigo Bocken bij John Locke, Een Brief
oaer tolerantie, (vertaling, inleiding en essay Inigo Bocken) Budel:

Damon, p. 14-17.

7 . YgI. hierover Peter van Rooden, Religieuze regimes. Ouer godsdienst en

maaxchøppij in Nederknd 1570-1990, Amsterdam: Bert Bakker 1996,

p.26.
8. Deze verruiming is overigens niet tot Nederland beperkt, maar is ook

in de internationale filosofische literatuur geconstateerd. Vgl. bijv. Nick
Fotion and Gerard Elfstrom, Toleration, Tuscaloosa: University of
Alabama Press 1992, p. 80.

9. Dit is goed zichtbaar in het (mede door de auteur van dit boek geschre-

ven) rapport Ouertuigd tolerantvan de Raad van Kerken in Nederland
(Amersfoort: Raad van Kerken 2004). Daarin wordt vanuit vier chris-

telijke tradities het thema tolerantie toegelicht. Elk van de vier tradities

blijkt andere accenten te leggen.

10. Ik heb nu alleen die argumenten genoemd die mijns inziens de belang-

rijkste geldige argumenten zijn.

Literatuur

Adriaanse, Spiritualiteit (Kort bestek 2l), Urecht: Remonsrrantse
Broederschap 1979.

Adriaanse, H.J., 'Geloven als bewaren van een geheim', in: Drees, Een beet-

je gelouen, p. 85-101.
Bank, Jan, 'Islamitisch onderwijs kan hier goed werken, tvnc-Handelsblød

22 december 2003.
Boef, August Hans den, Nederhnd seculier! Tëgen religieuze priuileges in wet-

ten, regels, prahtijken, geØoonten en attitudes, Amsterdam: Van Gennep
2003.

Boer, Th.A., 'Hoe bepaalt mijn levensbeschouwing mijn morele opvarrin-
gen?', in: Bolt, Verweij en Van Delden, Ethieh in prøhtijÞ, p. 143-150.

Boerwinkel, Feitse, Inclusief denhen, Bussum: Paul Brand 1966.

Bolt, L.L.E., M.F. Verweij en J.J.M. van Delden, Ethieh in prahtijh, Assen:

Van Gorcum 2003.
Brink, Bert van den, The TiageQt of Liberalism. An Ahernatiae Defense of a

Political Ti,adition, New York: SUNY Press 2000.
Brink, G. van den, 'Hoge¡ harder, sneller... en de prijs die men daarvoor

betaalt', in: PT. de Beer, C.J.M. Schuyt (red,.), Bijdragen aan waarden en

nonrlen (vnn-verkenning 2), Amsterdam: Amsterdam University Press

2004, p. 15-38.
Brom, Frans W.A., Onherstelbaar uerbeterd. Biotechnologie bij dieren ah een

moreel probleem (diss. Utrecht), Assen: Van Gorcum 1997.

Brümmer, Vincent, \Yijsgerige Begripnnaþse. Een inleiding uoor theologen en

andere belangstellenden, Kampen: J.H. Kok 1989 (derde druk).
Brümmer, Vincent (1998), 'Religious Models and Moral Principles', in:

Van der Burg and Van \Øilligenburg, Reflectiue Equilibrium, p. 145-156.
Burg, \Øibren van der, Het democratisch perspectief, Een uerhenning uan de

normatieue grond.skgen uan de demoøatie, Arnhem: Gouda Quint 1991.

Burg, \Øibren van der, 'Beliefs, Persons and Practices. Beyond Tolerance',

Ethical Theory and Moral Practice I (1998) 2, p. 227-254.
Burg, \Øibren van der, 'ïwo Models of Law and Moraliry , Associøtions 3

(1999), p.6t-82.
Burg, 

'!Øibren 
van der, De uerbeelding øan het werþ. Pleidooi uoor een realis-

tisch ideølisme, Kampen: Agora 2001.



T--

200 LITERAIUUR

Burg, \Øibren van der, 'Dynamic ethics', Journal of Value Inquiry' 37

(2003), p.13-34.
Burg, Wibren van der, und Frans'lV'.A. Brom, 'Eine Verteidigung der staat-

lichen Neutralität', in: Klaus Peter Rippe (Hrsg.), Angeutandte Ethiþ in
der pluralistischen Geselbchffi Freibvg, Schweiz: Universitätsverlag

Freiburg 1999, p. 53-82.
Burg, W'ibren van der, and Theo van 'slilligenburg (eds.), Reflectiue

Equilibriurn. Essays in Honour of Robert Heeger, Dordrecht: Kluwer

Academic Publishers 1998.

Carens, Joseph H., Calture, Chizenship and Cornmunity. A Contextuøl

Exploration ofJustice as Euenhandedness, Oxford: Oxford University Press

2000.
Cliteur, Paul, God houdt niet uan urijzinnigheid" Amsterdam: Bert Bakker

2004.
Cliteur, Paul, Tègen dr d.ecadcntie. De democratische rechtsstaøt in aeraal,

Amsrerdam: Arbeiderspers 2004.

Cohen, Job, 'Open brief aan Ayaan Hirsi Ni', Tiouw 13 maart 2004'
Dernonstrant, lobbyist ofgesprehsparmer? De presentie aan d¿ þerþ in de samen-

leaing Kampen: Kok 2004.

Drees,'S7illem B. (red.), Een beetje gelouen. Actuøliteit en achtergronden uan

het urijzinnig chrhtendnm, Amsterdam: Balans 1999.

Duyndam, Joachim, Marcel Poorthuis en Theo de 
.W'it 

(red'), Humanisrne

en Religie. Controuerses bruggen perspectieuen, Delft: Eburon 2005.

Duyvendak, Jan \Tillem en Menno Hurenkamp (red.), Kiezen uoor de

huddr. Lichte gemeenschappen en de nieawe meerderheid, Amsterdam: Van

Gennep 2004.
Dworkin, R. M. (ed.), The Philosophy of Løw, Oxford: Oxford University

Press 1977.

Dworkin, Ronald, 'Liberalism , (oorspronkelijk gepubliceerdin 7978) in: A
Møtter of Principle, Cambridge, Mass.: Harvard University Press 1985,

p. l8t-204.
Elford, R. John, The Ethics of Uncertainty. A Neø Christian Approach to

Morøl Decision-Møhing Oxford: Oneworld 2000.

Ester, Peter, Loek Halman and Ruud de Moor (eds.), The Indiuidualizing
Society. Vølue Change in Europe and North America, Tilburg: Tilburg
University Press 1994.

Fotion, Nick, and Gerard Elfstrom, Toleration, Tuscaloosa: University of
Alabama Press 1992.

Frissen, Patrl, De lege staøt, Amsterdam: Nieuwezijds 1999.

Geerling, \Øouter, 'Geloven zonder stroming. De jeugd heeft lak aan "her-

vormd" of "gereformeerd"' , VolZin 12 september 2003, p. 28-30.

LITERATI]UR 201

Goud, Johan en Koen Holtzapffel (red.), Wij gelouen - wat gelouen wij?
Remonstrants belijdzn in 1940 en nu, Zoetermeer: Meinema2004.

Graafr J. de, LJ. van Holk en J.M. van Veen, Vrijzinnige leuensontplooiing.

Drie opstellen ouer uerleden en toeþornst uan het urijzinnig christendom,

Baarn: Ten Have z.j,

Graaf, J. de, 'Radikale humaniteit', in: De Graaf, Van Holk en Van Veen,

Vrijzinnige leuensontplooüng p. ll-35.
Halsema, Femke, 'Vrijzinnig Iinl<s', dc Hellingzomer 2004, p. 4-9.

Heege¡ Robert,'Die individualisierende Gesellschaft. Veränderte
\Øertorientierung in Europd, in: Karl Golser, Robert Heeger (Hrsg.),

Moralerziehang irn neuen Europa, Brixen: A. \Øeger 1996.

Hirsi Ali, Ayaan, 'Besnijdenis mag niet worden gedoogd', dc WlþshrantT
februari 2004.

Hirsi Ali, Ayaan, 'Open brief aan burgemeester Job Cohen , Tiouw 6 maan
2004.

Holk, LJ. van, 'Strijd om waarheid; vrede in vrijheid', in: De Graaf et al.,

Vrijzinnige leuensontplooiing, p. 36-62.

Johannes Paulus II, Ecclesiø in Europø (Postsynodale apostolische exhorta-
tie),2003.

Kalma, Paul, De illusie uan de 'demotatische staat'. Kantteheningen bij het
sociaal-demooatisch rtaats- en democratiebegrip, Kluwer: Deventer
1982.

Klink, Bart van en \Øillem 'Sl'itteveen (red.), De ouertuigende wetgeuer,

Deventer: W.E.J. Tjeenk Willink 2000.
Kole, Jos, Moral Autonorny and Christian Faith. A discussion with Villiarn K.

Franþena (diss. Kampen ThUK), Delft: Eburon 2002.
Kole, Jos, "'Het is al begonnen, merk je het niet?" Concrete en daadkrach-

tige vernieuwing op plaatselijk lru-niveai, iu Demonstønt, lobfuist of
gesprehsparmer?, p. 167 -784.

Lange, Frits de (red.), Een aanloþþelijh geloof De pneumatheologie uan

Dingemans doordacht, Kampen: Kok 2002.
Leeuwen, Th. Marius van, 'Hoe heilig is de bijbel? Naar een nieuwe onbe-

vangenheid', in: Drees, Een beetje gelouen, p. L7-28.

Leeuwen, Th.M. van, Van boren zegen. Geschiedenis en uitleg uan d.e bijbel"

Amsterdam: BaJans 1997.
Locke, John, Een Brief ouer tolerantie, (vertaling, inleiding en essay Inigo

Bocken) Budel: Damon.
Loobuyck, Patrick,'Multiculturalisme binnen liberale grenzen.

Geillustreerd aan de hand van de Belgische context', Filosofie dr PraÞtijh

26 (2005) 2, p.20-33.
Mak, Geert, Gedoemd tot þwetsbaørheid, Amsterdam: Atlas 2005.



202 LITERAIUUR

Manenschijn, Gerrit, 'Kan de PKII haar roeping voor de samenleving waar-

maken?', in: Demonstrønt, Iobbyist of gesprehsparmer?, p' J)-/J.
Maris van Sandelingenambacht, C.\Ø, 'Hoofddoek of blinddoek. Over

godsdienstdiscriminatie en rechterlijke neutraliteit', in: N.F. van Manen

(red.), De muhicuharele samenleuing en het recht, Nijmegen: Ars Aequi

2002, pp. 181-191.

Maris, Cees, 'sociale cohesie en rechwaardigheid in een multiculturele

rechtsorde', in: Edith Brugmans en Martin Buijsen (red.), Krøþend recht

en aerharde moraal. Møaxchappelijhe ontwiÞhelingen en hun inuloed op

recht en rnoraal" Nijmegen: Valkhof Pers 2004, p' 68-98.

Maris van Sandelingenambacht, C.'ü, 'Laicité in de Lage Landen? Hoofd-

doeken in een neutrale staat', Filosofe d" PrahtijÞ26 (2005) 2, p. 5-I9'
Mernissi, Fatima, Sadik Al-Azm en Abdulkarim Soroush, Religie en mod¿r-

niteit, Breda: De Geus 2004.

Musschenga, ,A..1ü, 'De universele moraal als opdracht', in: K.U' Gâbler

e.a. (red.), Geloof dat te denþen gee/i' Opstellen aangeboden øan profdr.

H.M. Kuitert, Baarn: Tên Have 1989, p. 159-178.

Nonet, Philippe and Philip Selznick, Law and Society in Tiansition. Toward

Responsiue Løw,NewYork: Harper & Row 1978.

Noordegraaf, Herman, 'Het kruis en de rode vaan in het publieke domein.

Heeft de PvdA een boodschap aan de Plo{?', in: Demonstrant, lobfuiist of
gesprehspartner?, p. 40-58.

Peet, John, 'Mijn desillusie over Nederland' Herontdek alstublieft uw libe-

rale tolerantie en pragmatism e' , Nac-Handelsbkd l0 maart 2004'
Pierik, Roland, 'Onpartijdigheid van rechter niet bedreigd door hoofd-

doeli , Tiouut 12 mei 2001 .

Raad van Kerken in Nederland, Oueraigd tolerant' Amersfoort: Raad van

Kerken 2004.

Rawls, John, A Theory of Justice, Cambridge, Mass': Harvard University

Press 1971.

Rawls, John, Political Liberalisrn, New York: Columbia University Press

1993.

Rooden, Peter van, Religieuze regimes. Ouer godsdienst en maatschappij in

Nederlønd I 570- I 990, Amsterdam: Bert Bakker I 996.

Rosenthal, U., M.PC.M. van Schendelen en A.B. Ringeling, Openbøar

bestuur. Organisatie, politiehe omgeuing en beleid, Alphen aan den Rijn:

Samsom H.D. TjeenkVillink 1987 (vierde druk).

Scheffer, Paul, 'Land zonder Spiegel. Over de politieke cultuur in
Nederland', in: Koen Koch en Paul Scheffer (red.), Het nut uan

Nederland. Opstellen ouer soeuereiniteit en identiteit, Amsterdam: Bert

Bakker 1996, pp. 10-39.

LITERATUUR

Schroten, Egbert, 'Playing God. Some Theological Commenrs on a
Metaphor', in: Gijsbert van den Brink, Luco J. van den Brom and
Marcel Saror, Cltristian Føith and Philosophical Theolog. Essays in
Honour ofVincent Brümrner,Kampen: Kok Pharos 1998.

Siebrand, Heine, 'De groene vingers van God. Over de dynamiek van de
verbeelding', in: Drees, Een beetje gelouen, p. 143-154.

Siebrand, Heine, 'De ontdekking van de geest', in: De Lange, Een aanloþ-
belijh geloof p.30-36.

Siebrand, Heine, Woorden zouden ouerbodig zijn. Ouer het heilige in bet dage-
lijhs leuen, Budel: Damon2003.

Stokkom, Bas van, 'Emancipatie gaat beter in eigen l<ring' , de Volþsþrant I0
januari 2004.

Sunier, Thijl, 'Individualisme als opdracht', in: Duyvendak en Hurenkamp,
Kiezen uoor de þadde, p. 185-202.

Veen-de Graeffl lVillemien van, "'Hier loopt het ik en het wil God ontmoe-
ten". Over spiritualiteit', in: Drees, Een beetje gelouen, p. 57-72.

Verhaar, Odile, 'Strenge aanpak besnijdenis mist doel', Tiouw 6 februari
2004.

\Øaldron, Jerem¡ The Dignity of Legislation, Cambridge: Cambridge
University Press 1999.

'!Øall, 
Ernestine van der, Socrøtes in de hemel? Een achttiende-eeuuse polemieh

ouer deugd, uerdraagzaømheid en de uaderlandse þerþ,HiIversum: Verloren
2000.

'Wetenschappelijke Raad voor her Regeringsbeleid, IVaarden, normen en de
løst aan het gedrag Amsterdam: Amsrerdam University Press 2003.

Zock, Herr'¡,'De brief van de karper. Geloven in de tijd van de psycholo-
gie', in: Drees, Een beetje gelouen, p. 103-114.

203



-F

VERANT\øOORDING EN DANK 205

Verantwoording en dank

Een aantal grotere en kleinere fragmenten uit dit boek is eerder gepu-

bliceerd in afzonderlijke artikelen. Omdat het boek een eigen struc-

tuur heeft, is het echter niet zo dat bepaalde hoofdstukken precies

corresponderen met die eerdere artikelen; van sommige artikelen zijn

gedeelten over een aantal hoofdstukken verspreid. Daarbij zijn in die

f."g-.ttr.t vaak ook weer ingrijpende wijzigingen aangebracht'

Andere delen van dit boek (zoals het laatste hoofclstuk) zlin geba-

seerd op niet eerder gepubliceerde lezingen die ik de afgelopen jaren

heb gehouden. Het grootste deel van de tekst is echter nieuw. Er is

geput uit de volgende artikelen:- 
'Op zoek naar een eigentijdse ethiek', in: \Øillem B. Drees (red.),

Een beetje gelouen. Actualiteit en achtergronden aan het urijzinnig

christendom, Amsterdam: Balans 1999, p' 167-I80.
'Leer en leven: een vrijzinnige visie', in: Theo Boer (ted.), Schepper

naøst God? Theologie, bio-ethieþ en pluralisme. Essays aøngeboden aøn

Egbert Schroten, Assen: Van Gorcum 2004, p. 120'133.
'Inclusief liberalisme: meer recht doen aan verscheidenheid', in:

Edith Brugmans en Martin Buijsen (red.)' Kraþend recht en uerharde

rnoraal. Maaxchappetijhe orutwikhelingen en hun inuloed op recht en

morøal" Nijmegen: Valkhof Pers 2004, p.99-115.
'Opvoeding tot burgerdeugd: democratische noodzaak of nostal-

gisch verlangen?', in: P Guijt (red.), Deugden, Vorming, Democratie,

Amsterdam: Hogeschool Katholieke Leergangen 1996, p. 3-18.
'secularisatie is ook een zegen', VolZin,24 oktober 2003, p.20'

22.
'Normen en waarden: hebben de kerken recht van spreken?',

OueTLEVEN, Theologie uan het leuen' Op zoeh naar een nieuw oecu'

menisch mod¿|" (Vlugschrift 1 1 ), Utrecht/Driebergen: Remonstrantse

Broederschap/MCKS 1996, p. 27 -32.

Bij het schrijven van dit boek ben ik door een groot aantal mensen

geholpen, waarvoor ik hen graag bedank. Verschillende mensen heb-

ben concepthoofclstukken, artikelen of lezingen die ten grondslag
lagen aan dit boek gelezen en van l,rritiek en suggesties voorzien. Ik
noem in het bijzonder Frans \l{4. Brom, Jos Kole, Heine Siebrand
en Theo Boer. Maar bovenal ben ik geinspireerd door iedereen die
bij mijn voordrachten aanwezigwas en daarover met mij in discussie
ging. Ik kan alleen maar hopen dat dit boek veel stof tot nadenken,
kritiek en voorrgaande discussie geeft.




