pvoeding tot burgerdeugd:

democratische noodzaak of nostalgisch verlangen?
Wibren van der Burg

1. Inleiding

De laatste jaren is er een hernieuwde belangstelling voor het begrip burgerschap.
Volgens velen zouden we te ver zijn doorgeslagen in een individualistische
oriéntatie op verworven rechten, met als resultaat normvervaging. Burgers zouden
weer moeten worden aangesproken op hun verplichtingen jegens de gemeenschap.
Bevordering van gemeenschapszin en burgerdeugden zou dringend nodig zijn om
de verloedering van Nederland tegen te gaan.

Deze roep is afkomstig uit alle hoeken van het politicke spectrum. De CDA'er
Hirsch Ballin zag in meer burgerzin een noodzakelijke aanvulling op het justitiéle
beleid. De socialist Ritzen wil dat er meer aandacht wordt besteed aan normen en
waarden in het onderwijs. De liberaal Bolkestein meent zelfs dat de chrstelijke
waarden wezenlijjk zijn voor onze samenleving en daarom meer aandacht
verdienen. En zelfs ex-premier Lubbers ziet inmiddels in dat zijn nadruk op
bezuinigingen en no-nonsense politick ook heeft bijgedragen aan een meer
calculerende burger en tot verlies aan sociale coherentie en pleit daarom voor een
sterkere oriéntatie op waarden.

Filosofen en andere theoretici hebben het over een post-moderne, gefragmenteerde
samenleving. Om die te kunnen corrigeren zou een versterking van
gemeenschappelijke normen en waarden zou nodig zijn. In dit kader valt zelfs een
pleidooi voor een nieuwe nationale identiteit te horen, merkwaardigerwijze juist
ook uit de hoek van PvdA-ideologen als Jos de Beus en Paul Scheffer.

Als we kijken naar de sociale problemen, lijkt een versterking van het
gemeenschappelijk verantwoordelijkheidsbesef inderdaad zinvol. Fraude met
belastingen en sociale verzekeringen kost de samenleving veel geld. Zowel de
kleine als de grote criminaliteit zorgt voor veel overlast en onveiligheidsgevoelens.
De milieuvervuiling kan alleen goed bestreden worden als ook de bevolking bereid
is offers te brengen. Tegelijkertijd is het inzicht in de slechts zeer beperkte
sturingsmogelijkheden van de overheid de laatste jaren sterk gegroeid. Meer
aandacht voor burgerzin lijkt hier een voor de hand liggende oplossing.



Toch ligt het niet zo simpel. Klopt de diagnose wel: is Nederland zo ziek als
gesuggereerd wordt - is er een vermindering in burgerzin? Ten tweede is de vraag
of de bepleite heroriéntatie op burgerschap wel de oplossing is, en of het een
aanvaardbare en haalbare oplossing is. Meer burgerschapsgevoel bij grote delen
van de bevolking zal echt geen oplossing betekenen voor de zware criminaliteit.
En wat verstaan we dan precies onder dat burgerschap? En last but not least, hoe
kunnen we zorgen dat dat burgerschap bevorderd wordt?

Hiermee is het kader van mijn verhaal gegeven. Eerst zal ik ingaan op de diagnose;
op de vermeende en op de reéle veranderingen in de moraal. Daarna zal ik, veel
korter, ingaan op de veranderingen in de samenleving. De confrontatie van beide
zal inzicht geven in de mogelijke invullingen van het begrip burgerschap. Tot slot
zal ik daarna kort ingaan op de rol die onderwijs en levensbeschouwelijke
organisaties kunnen spelen in het opvoeden tot en levend houden van die
burgerschapsmoraal.

2. De moraal: twee aspecten van individualisering.

Laat ik beginnen met de diagnose. Ik denk dat de retoriek van mooie nieuwe
metaforen hier het zicht op de werkelijkheid verduistert. Een aantal Tilburgse
onderzoekers, Ester, Halman en De Moor hebben een groots opgezet onderzoek
gedaan naar de waardenoriéntaties in de meeste Europese landen' Uit dit
onderzoek blijkt helemaal geen wijdverbreid proces van normvervaging. Zelfs de
veranderingen in waardenoriéntaties blijken niet eens zo groot als verwacht. Dit
speelt op allerlei terreinen. Zo blijkt, in tegenstelling tot veel gehoorde
klaagzangen, de belangstelling voor politick en de feitelijke politieke participatie
toegenomen - alleen uit die participatie zich niet in traditionele partijpolitiek maar
in bijvoorbeeld deelname aan actiegroepen. En zo worden de idealen rond
huwelijk en gezin wel anders - meer individualistisch - ingevuld, maar aan een
goed gezinsleven wordt onverminderd grote waarde gehecht. Ze stellen dan ook
"Burgerschap blijkt pregnanter aanwezig dan menigeen ons doet geloven.'

Voor algemene uitspraken over een post-moderne, versplinterde samenleving of
een calculerende burger met een consumentistisch ethos vinden de auteurs geen
steun in hun onderzoek van de empirische werkelijkheid. Ester, Halman en De
Moor zien echter wel één wezenlijke verschuiving, die van een individualisering
van de waarden-oriéntaties. Hun boek heet niet voor niets The Individualizing
Society. Volgens hen is er een individualiseringstendens constateerbaar, niet alleen
binnen Nederland, maar binnen heel West-Europa. Daarmee is ook verbonden een
grotere permissiviteit ten aanzien van gedrag van anderen: ook al is men voor
zichzelf nog tamelijk traditioneel, men is toleranter geworden voor de afwijkende
keuzen van anderen. Zelfs bij het constateren van deze trend plaatsen ze overigens
nog kanttekeningen, omdat deze zich zeker niet in alle levensbereiken en in alle
landen gelijkelijk voordoet.

In mijn analyse van veranderingen in de moraal zal ik daarom het thema
individualisering centraal stellen. Individualisering is op zich een modewoord,
waar zeer verschillende invullingen aan gegeven worden. Het roept ook
verschillende waarderingen op; voor sommigen is het een verschijnsel dat men
toejuicht, omdat het een emancipatie van het individu inhoudt, voor anderen juist
een van de voornaamste oorzaken in de desintegratie van onze samenleving. Dit



maakt het nodig om eerst tot een heldere omschrijving te komen van wat men met
individualisering bedoelt.

Tk wil hiervoor een onderscheid gebruiken dat ik ontleen aan de Utrechtse
hoogleraar ethiek Robert Heeger. In zijn openingsrede tot het jaarlijks congres van
de Europese ethici, een congres dat dit jaar aan "Morele opvoeding in het nieuwe
Europa' was gewijd, onderscheidde hij twee aspecten van individualisering van
moraal.?> Voor een goede waardering van individualisering dient men zich ervan
bewust te zijn over welke van de twee aspecten men het heeft. Daarbij moet
overigens bedacht worden dat we de twee aspecten wel kunnen onderscheiden,
maar dat ze heel nauw samenhangen.

1. Ten eerste: Individualisering kan slaan op de grondslag van morele opvattingen,
die steeds meer berusten op een persoonlijke keuze. Minder dan vroeger zjn
kerken, scholen, gezin, traditie en overheid bepalend voor de morele overtuigingen
van individuen. Deze vorm van individualisering zal ik verder aanduiden met het
begrip "subjectivering van moraal'.

2. Ten tweede: Individualisering kan slaan op de inhoud van morele opvattingen.
Meer dan vroeger is de waarde van het individu en zijn vrijheid en geluk de kern
van de moraal en de persoonlijke verantwoordelijkheid van het individu het
uvitgangspunt. De opkomst van mensenrechten als een steeds meer internationaal
aanvaarde verzameling van minimaal te respecteren normen is hiervan een
vitdrukking. De toegenomen tolerantie voor van de eigen levensstijl afwijkende
leefstijlen is een ander voorbeeld van deze individualisering. Tk zal het resultaat
hiervan verder aanduiden met de term Aumanistische moraal, filosofen gebruiken
veelal de term liberale moraal, maar in Nederland wordt dat vaak te zeer
geassocieerd met bepaalde partijpolitieke stromingen.

Elk van deze twee aspecten van individualisering heeft positieve en negatieve
kanten. Mijn stelling is dat bij beide de positieve kanten overheersen. In kriticken
op de individualisering is vaak een eenzijdigheid te bespeuren: men bekritiseert
alleen de schaduwzijden, maar negeert de positieve kanten. Wanneer men
bijvoorbeeld kritick levert op de vermeende uitwassen van de humanistische
moraal, zoals het gebrek aan gemeenschapszin, en pleit voor een herwaardering
van de zin-gevende sociale verbanden als correctie op de te zeer op de subjectieve
keuze georiénteerde moraal, vergeet men dat die sterkere sociale samenhang van
de jaren vijftig voor veel mensen juist zeer onderdrukkend was: mensen met
afwijkende leefstijlen hadden het in de kleinschalige dorpssamenleving van vroeger
bepaald niet gemakkelijk.

Ik denk dat de discussie dan ook niet zozeer moet gaan over de vraag of we voor
of tegen individualisering zijn. De vraag is hoe we erop adequaat kunnen inspelen,
en bijvoorbeeld de negatieve kanten kunnen tegengaan zonder de verworvenheden
te verliezen. De vraag in het kader van deze studiedag is ook of we in staat zijn om
in te zien dat deze individualisering leidt tot andere taken en mogelijkheden voor
levensbeschouwelijke organisaties en voor scholen.

2A. Subjectivering van de Moraal

Ik wil nu eerst elk van beide aspecten nauwkeuriger analyseren.

Allereerst de subjectivering van de moraal. Mensen nemen morele opvattingen niet
meer vrijwel kritiekloos over van ouders, catechismus of docenten, maar proberen

5



zelf hun keuzen te maken. Burgers maken zelf uit welke onderdelen ze uit de
verschillende aanwezige morele tradities en levensbeschouwingen overnemen en
welke niet. Het gevolg daarvan is een vrij sterk moreel pluralisme, dat anders dan
in de tijd van de verzuiling niet het pluralisme is van enkele goed herkenbare
groepen, maar een pluralisme van individuen. In plaats van moraal te zien als je
houden aan bepaalde morele normen ligt daarbij bovendien een groter accent op
de verantwoordelijkheid om in concrete gevallen tot een moreel juiste keuze en
handelwijze te komen.

Ik denk dat hier het duidelijkst is dat we dit kunnen toejuichen (maar eigenlijk
hebben we daarvoor een humanistische moraal nodig om dat te rechtvaardigen);
autonomie is immers een groot goed, volgens velen zelfs de centrale waarde van
de moraal. In een snel veranderende, complexe samenleving is het bovendien de
enige manier om een goede moraal te blijven houden, die adequaat is voor de eisen
die de modeme tijd aan ons stelt. Die grotere nadruk op de eigen
verantwoordelijkheid zorgt dat mensen de mogelijkheid hebben om, afhankelijk
van de omstandigheden, steeds tot de best mogelijke keuze te komen en hun
normen te herzien in het licht van gewijzigde omstandigheden. Maar daarin zit
meteen de keerzijde: een mogelijkheid is geen garantie. Die mogelijkheid om tot
een betere, flexibeler, en in het licht van variérende omstandigheden meer adequate
moraal te komen, kan ook juist leiden tot een in de praktijk volledig tekortschieten
van de moraal.

Ten eerste zijn mensen altijd geneigd in hun oordeelsvorming naar zichzelf toe te
redeneren, al is het maar omdat ze hun eigen belangen gewoon beter zien dan die
van anderen. De vertekening die hierdoor optreedt, kan leiden tot een grotere
acceptatie van normovertredingen, zoals fraude met belastingen en sociale
zekerheid, en daardoor tot een minder goed functioneren van de samenleving. Om
een simpel voorbeeld te noemen: op zich is er niet veel op tegen dat mensen door
rood licht mijden als het overige verkeer er geen hinder van ondervindt. Maar wie
naar de situatie in de grote steden kijkt, ziet dat het resultaat nu is dat de
onoverzichtelijkheid zo sterk is toegenomen, dat verkeerslichten steeds minder
kunnen zorgen voor een rustige verkeersafwikkeling. Omdat mensen
inschattingsfouten maken, ondervindt het overige verkeer steeds meer hinder van
het onvoorspelbaar gedrag van voetgangers en fietsers die door rood licht lopen en
fietsen.

Belangrijker echter is dat subjectivering veel hogere eisen stelt aan de morele
vorming en aan de morele verantwoordelijkheid van het individu. Als er geen
vanzelfsprekende moraal in de zin van een samenhangend en relatief eenvoudig
stelsels van morele regels meer is, moet die steeds weer opnieuw worden
verworven door elk individu. Bovendien moet elk individu de vaardigheid hebben
om zelf in concrete situaties tot een verantwoorde keuze te komen en daarnaar te
handelen.

Het zal duidelijk zijn dat dit ook specificke eisen met zich meebrengt voor
onderwijs en levensbeschouwelijke organisaties. Simpelweg vertellen,
respectievelijk leren: “dit zijn de regels waar je je aan moet houden', is veel
eenvoudiger dan elke afzonderlijke norm opnieuw ter discussie te stellen en te
rechtvaardigen. Er wordt dus een veel groter beroep gedaan op de morele
verantwoordelijkheid van ieder individu, en op de cognitieve en emotionele
capaciteiten om tot een juist oordeel te komen in elk afzonderlijk geval.



Kortom, de subjectivering van de moraal is een in de kern positief te waarderen
verschijnsel, maar brengt ook nieuwe mogelijkheden en risico's mee.

2B. Humanistische moraal

De tweede vorm van individualisering is dat het individu steeds meer centraal
komt als waarde in de inhoud van de moraal. Niet het gezin, de familie, de stam, of
de natie is primair, maar het geluk en de vrijheid van het individu is steeds meer
dat waar alles om draait. Daarbij wordt ook steeds meer waarde gehecht aan de
autonomie van het individu. Paternalisme waarbij de overheid, de arts, de docent,
laat staan de pastoor, beslist wat goed is voor het individu wordt steeds minder
geaccepteerd. Daarmee is tegelijk een aanknopingspunt met het vorige aspect van
individualisering gegeven. Onze gewijzigde meer humanistische opvattingen die de
autonomie van het individu centraal stellen, leveren een normatieve
rechtvaardiging voor het accepteren van een subjectieve moraal, omdat ieder
individu zelf moet bepalen wat moreel juist is.

Ook dit is primair een positief te waarderen verschijnsel. Te vaak is in het verleden
het individu opgeofferd aan hogere belangen, aan het staatsbelang. Te vaak is zijn
keuze genegeerd op grond van redeneringen dat anderen - bestuurders, geestelijk
leiders of medici - het beter wisten. In feite is de hele ideologie van de
democratische rechtsstaat gebaseerd op een dergelijk respect voor het individu,
getuige ook de grote aandacht voor mensenrechten. De humanistische moraal kan
dan ook gezien worden als nauw verbonden met de democratisering van onze
samenleving.

Deze waardering mag echter niet verhullen dat er ook keerzijden bestaan.
Allereerst is er het risico dat andere waarden verwaarloosd worden, zoals de zorg
en respect voor dieren, of de zorg voor cultuur en natuur als een collectief goed.
Individuele keuzevrijheid kan immers ook leiden tot onverantwoordelijk gedrag.
Belangrijker echter is de vraag welke invulling er aan de waarde van het individu
en haar autonomie wordt gegeven. Welk individu stellen we centraal: alleen
onszelf, of ook anderen? Leidt het respect voor de autonomie ertoe dat we ons
helemaal niet meer bemoeien met onze medemens, dat het ons onverschillig laat
wat zij doet en hoe haar kinderen opgroeien, zolang iemand anders er maar geen
schade van heeft? Of leidt de waardering voor het individu er juist toe dat we,
omdat we de medemens serieus nemen, ons er niet bij neerleggen dat hij verslaafd
is? Kiezen we voor een houding van vrijblijvende tolerantie, of voor een van
wederzijdse betrokkenheid, waarbij we elkaar ook ter verantwoording durven te
roepen voor de manier waarop we met onze vrijheid omgaan?

De conclusie is hier hetzelfde als ten aanzien van het andere aspect van
individualisering. Het gaat er niet om voor of tegen individualisering te zijn, maar
om hoe dat wordt ingevuld. Welk individu stellen we centraal in onze moraal en
hoe doen we dat?

3. De samenleving: fragmentarisering en toenemende complexiteit

Ik heb nu kort de ontwikkelingen in de moraal, de waarde-oriéntaties van de
burgers, geschetst onder de noemer individualisering.

De volgende pool in het verhaal is de samenleving en de politieke organisatie
daarvan: de democratische rechtsstaat. Natuurlijk zijn ook hier tal van ingrijpende

7



veranderingen; iedere socioloog en filosoof legt daarbij weer andere accenten.
Zonder enige aanspraak op volledigheid kies ik hieruit twee samenhangende
ontwikkelingen onder de noemers fragmentarisering van de sociale structuur en
grotere complexiteit van de samenleving.

In de afgelopen decennia is de rol van intermediaire verbanden sterk verminderd.
Deels hangt dit samen met de ontzuiling, waardoor mensen minder nauw
verankerd raakten in de eigen zuil met al de daaraan gekoppelde organisaties en
sociale verbanden. Deels hangt dit ook samen met het veel complexer worden van
de samenleving - denk bijvoorbeeld aan de sterk toegenomen mobiliteit, nationaal
en intemationaal en aan de invloed van de modeme technologie zoals de
informatica. Mensen hebben steeds meer een veelheid aan sociale rollen en sociale
netwerken, waartussen weinig onderling verband bestaat. Kwam men in de
kleinschalige en verzuilde samenleving van vroeger steeds dezelfde mensen tegen
in het werk, de kerk, de sportvereniging, de school en de politicke partij,
tegenwoordig is er tussen die verschillende contexten veel minder overlap.

Het resultaat is ook in dit opzicht iets wat men als individualisering zou kunnen
betitelen, alleen dan niet van waardenoriéntaties, maar van de samenleving. Het
individu is veel minder sterk ingebed in sociale verbanden en ook minder bepaald
door vaste sociale contexten, en is in dit opzicht dus centraler komen te staan. Niet
alleen in moreel opzicht, maar ook in sociaal opzicht is de rol van het individu
groter geworden.

Dit heeft natuurlijk ook gevolgen voor de politiecke organisatie. Deze is veel
minder voorspelbaar geworden. De integrerende kracht van de zuilen is verloren
gegaan. Politieke partijen, als de politieke belichaming van die zuilen, hebben veel
minder leden dan vroeger. Stemmen bij verkiezingen is minder vanzelfsprekend
geworden; de tijd van veel belangstelling trekkende verkiezingscampagnes met
overal raamaffiches, buttons en overvolle zalen is voorbij.

Dat betekent echter niet dat burgers helemaal niet meer politieck geinteresseerd
zijn; ze zijn alleen anders actief en betrokken. Organisaties als Greenpeace hebben
grote aantallen leden. Uit het Tilburgse waardenonderzoek blijkt zelfs een
toegenomen politieke participatie en betrokkenheid. Alleen uit die zich in vormen
die vanuit het traditionele politieke systeem minder goed als zodanig herkenbaar
zijn. Deze analyse wordt ondersteund vanuit politicologische hoek. Zo stellen
Herman van Gunsteren en Rudy Andeweg dat de zoveel besproken kloof tussen
burgers en politick een mythe is.* Naar hun idee ligt het probleem dan ook niet
zozeer bij de burgers, maar juist bij de manier waarop politici optreden. Zij
bepleiten daarom een andere manier van politiek bedrijven; in plaats van de
burgers te heroriénteren op gemeenschappelijke waarden, stellen zij dat de politiek
als geheel zich weer moet oriénteren op de waarden van de politieke democratie.
Eerder een moraal voor politici dus dan een nieuwe burgerschapsmoraal.

4. Traditionele en moderne invullingen van burgerdeugden

Hiermee kom ik al op het volgende punt. Wanneer we het hebben over
bevordering van burgerschap, dan is dat niet een neutraal begrip. Veel van de
discussies over burgerzin lijken impliciet een andere visie op maatschappij en
moraal te hebben dan blijkens de individualiseringsprocessen past bij deze tijd.



Wie vanuit een minder geindividualiseerde democratie- en maatschappij-opvatting
naar de huidige werkelijkheid kijkt, zal ongetwijfeld een achteruitgang zien van
burgerdeugden. Burgers stemmen niet meer automatisch, doen veel minder mee
aan activiteiten van politicke partijen, en zijn veel minder volgzaam ten opzichte
van democratische gezagsdragers dan vroeger. Er is ook een achteruitgang in
bestuurbaarheid: kiezers zijn minder voorspelbaar, burgers minder gehoorzaam
aan de wet, de traditionele zuilen hebben hun greep op de burgers verloren. De
overzichtelijke organisatievormen uit de tijd van de verzuiling zijn voorbij. Vanuit
een traditioneel democratiemodel is het dus hard nodig dat er een revival komt van
burgerdeugden.

Is dit echter een realistische wens? Of is het een nostalgisch terugverlangen naar
de goede oude tijd, dat Nederland nog klein, overzichtelijk was? Ik denk dat het
een misvatting is de discussie over burgerdeugden op deze manier te voeren. Zij
houdt namelijk geen rekening met de wijzigingen die inmiddels in onze
samenleving zijn opgetreden. Als onze moraal sterk geindividualiseerd is, dan is er
dus ook behoefte aan een nieuwe burgerschapsmoraal die hierop inspeelt.

5. Een moderne invulling van burgerschapsmoraal

Hoe zou men nu een burgerschapsmoraal kunnen ontwikkelen die recht doet aan
de individualisering van de moraal en de toenemende complexiteit en
fragmentarisering van de samenleving? Voor ik inhoudelijk op die vraag inga, eerst
iets over waaruit die moraal bestaat. In de ethiek is momenteel een discussie
gaande wat primair dient te zijn: het goede handelen of de goede persoon.
‘Wanneer we het over het handelen hebben, hebben we het primair over normen,
over regels en principes, zoals "Gij zult niet doden'. Als we ons op de persoon
richten, hebben we het over deugden, over karaktertrekken en motivaties, zoals
loyaliteit of menslievendheid. Naar mijn idee is er tussen beide benaderingen niet
een echte tegenstelling, maar vullen ze elkaar aan. Handelingsnormen hebben
alleen zeggingskracht voor een persoon die ook geneigd is ernaar te handelen, dus
voor iemand met bepaalde morele deugden. Omgekeerd kunnen we alleen bepalen
wat een deugdzaam persoon is, als we weten hoe dat zich uit in diens concrete
handelen. Beide versterken elkaar.

Dat is geen triviale conclusie, met name niet wanneer we denken aan de implicaties
voor het onderwijs. Concentratie op moraal als normen voor het handelen zou
kunnen leiden tot een te cognitief accent en op een te sterke benadering van
morele kwesties als kwesties waar leerlingen een oplossing voor kunnen vinden
door zuiver rationele reflectie en discussie. Moraal wordt dan een intellectueel
spel, zoals wiskunde, waardoor leerlingen wel leren kritisch te denken, maar
vervolgens vergeten emaar te handelen. Concentratie op moraal als deugden zou
daarentegen kunnen leiden tot een te groot accent op persoonlijkheidsvorming, en
verwaarlozing van de cognitieve, rationele dimensie van moraal. Dat beide
dimensies nodig zijn, betekent dus ook dat in het onderwijs aan beide polen
evenwichtig aandacht moet worden besteed.

Nu over de inhoud van die burgerschapsmoraal. Er zijn een drietal clusters
deugden en normen die ik hier wil onderscheiden. De eerste cluster betreft de
deugden en normen die noodzakelijk zijn om de samenleving redelijk te laten
functioneren, de tweede de deugden en normen die noodzakelijk zijn om onze

9



10

democratie redelijk te laten functioneren, en de derde betreft de deugden en
normen die daar boven uit gaan en er voor zorgen dat samenleving en democratie
meer dan redelijk goed functioneren. (Dit onderscheid voert terug op de gedachte
van de Amerikaanse rechtssocioloog Philip Selznick, dat een normatieve theorie
zowel moet kijken naar ‘what we have to guard against' als naar "what we can
aspire to'.%)

1. De deugden en normen die noodzakelijk zijn om de samenleving redelijk te laten
functioneren, zijn voor het merendeel niet erg controversieel. Niet-doden, niet-
stelen, niet-liegen, geen geweld gebruiken, zijn normen waar ieder na enige
rationele reflectie mee kan instemmen als noodzakelijik om een samenleving
enigszins te laten functioneren.

Ook hier zijn overigens wel verschuivingen te zien die samenhangen met de
individualisering van de samenleving. De belangrijkste is de anti-
discriminatienorm, dat je mensen niet anders mag behandelen op grond van hun
sekse, huidskleur of seksuele voorkeur, een norm die de afgelopen decennia steeds
meer gewicht heeft gekregen. Een andere wijziging betreft de seksuele moraal.
Verbodsnormen inzake overspel, homoseksualiteit, voorechtelijk geslachtsverkeer
zouden vijftig jaar geleden door veel mensen nog als essentieel voor het goed
functioneren van de samenleving zijn gezien, terwijl dat thans door vrijwel
niemand meer zo wordt gezien. Zelfs de mensen die nog wel afwijzend staan
tegenover dergelijke verschijnselen zullen hun normen veelal zien als behorend tot
een persoonlijke moraal of eventueel tot normen die zorgen voor een ideale, een
meer dan redeljk functionerende samenleving. Althans in Nederland, want het is
duidelijk dat dit in andere landen anders ligt, ik noem hier slechts de president van
Zimbabwe en de leider van Vaticaanstad.

Toch denk ik dat de kern van deze burgerschapsmoraal oncontroversieel is;
opvoeding tot een dergelijke burgerschapsmoraal zal dan ook op weinig
problemen stuiten.

2. De tweede categorie ligt al iets moeilijker. Want wat is noodzakelijk voor het
goed functioneren van de democratie? Hier is al veel duidelijker dat het antwoord
op die vraag samenhangt met welk type democratie men voor ogen heeft.
Sommige deugden en normen zijn relatief onafhankelijk van welk democratietype
men nastreeft. Te denken valt hierbij aan het respecteren van de gesprekspartner
en tolerantie ten aanzien van afwijkende standpunten. Maar de meeste normen en
deugden zijn nauw verbonden met een specifiek type democratie - doorgaans
overigens in de zin dat het belang ervan varieert, niet in de extreme vorm dat
bepaalde deugden in het ene type wezenlijk zijn en in het andere volstrekt niet.

Kiest men voor een directe democratie zoals in het oude Athene, dan zijn
belangrijke burgerdeugden dat mensen goed kunnen spreken in het openbaar en
gezamenlijk tot een beslissing kunnen komen. Kiest men daarentegen voor het
model van representatieve democratie zoals we dat momenteel in Nederland
kennen, dan komen heel andere burgerdeugden op de voorgrond. Burgers moeten
dan stemmen, zich organiseren in politicke partijen, en tussen de verkiezingen in
bereid zijn zich neer te leggen bij de beslissingen van hun parlementaire
vertegenwoordigers. In feite zijn de burgerdeugden hier vrij passief: stemmen,
eventueel lidmaatschap van een partij en gehoorzaamheid. Wie naar deze drie



deugden kijkt, ziet dat juist die drie steeds minder vanzelfsprekend zijn: het
ledental van politiecke partijen is extreem laag, het opkomstpercentage bij
verkiezingen daalt, en burgers laten zich steeds minder gelegen liggen aan wet en
gezag. Dat aanhangers van het klassieke partijendemocratiemodel zich zorgen
maken om afname van burgerdeugden, is dan ook niet voor niets. Maar dit
democratiemodel past m.i. steeds minder bij onze modemne geindividualiseerde
samenleving. Indien mensen een eenduidige, constante en met groepslidmaatschap
samenhangende identiteit hebben, bijvoorbeeld als gereformeerde, anti-
revolutionaire arbeider, is het veel minder bezwaarlik om de democratische
participatie via de partijen te laten verlopen. Zo nu en dan peilen hoe groot de
groepen zijn, is dan voldoende.

Wanneer mensen echter steeds minder georganiseerd zijn in vastliggende groepen,
maar steeds meer op netwerkbasis georganiseerd zijn en een grote veelheid aan
deelidentiteiten en waarden-oriéntaties combineren in een individuele identiteit, is
dit model volstrekt ontoereikend. Het is hoogst onwaarschijnlijk dat de partij
waarvoor ik stem, nu precies dat pakket aan standpunten heeft dat ook het mijne
is, inzake onderwijs, milieu, werkgelegenheid en noem maar op. Dat betekent niet
dat we de partijendemocratie moeten afschaffen, maar dat andere vormen van
participatie evenzeer belangrijk zijn; deelname aan protestacties, discussie via de
elektronische stad, lidmaatschap van bewegingen als Greenpeace of de
Waddenvereniging. Het betekent ook dat burgers en overheid veel meer ad hoc
moeten beslissen in plaats van tevoren vastgestelde beleidsliinen en normen
rigoureus na te leven. Het betekent een voortdurende kritische discussie van
overheid en burgers en ook van andere betrokken partijen als het bedrijfsleven.
Niet omdat het discussiéren zo leuk of vormend is, maar omdat dat de enige
manier is waarop een moderne samenleving vorm gegeven kan worden.

Het beeld van burgerdeugden wat hieruit rjst is een heel ander dan dat van de
traditionele partijendemocratie. Het stemmen bij verkiezingen blijft belangrijk,
maar komt minder centraal te staan. Lidmaatschap van partijen wordt een van de
aanvaardbare opties naast lidmaatschap van andere maatschappelijke organisaties.
In plaats van een vrij passieve houding ten opzichte van het gezag wordt juist een
kritische houding vereist, die zorgt dat het bestuur niet inslaapt als uitvoerder van
wetten en richtlijnen, maar voortdurend wordt uitgedaagd voor concrete proble-
men de beste oplossing te zoeken. Discussievaardigheden en het nemen van
persoonlijke verantwoordelijkheid als burger wordt veel belangrijker. Inplaats van
een houding dat de overheid het maar moet oplossen, dient de burger zich af te
vragen: wat kan ik er aan doen - al dan niet door een beroep te doen op de
overheid?

Dit alles is natuurlijk een vrij ambitieuze schets van burgerschap. Het valt ook niet
te verwachten dat alle burgers al deze kwaliteiten in zich verenigen. Maar dat
hoeft ook niet. Juist hier is er sprake van een meer of minder. Om de samenleving
redelijk te laten functioneren, is een kleine groep van burgers al voldoende, die
deze vorm van burgerschap tot op zekere hoogte belichamen. De samenleving gaat
heus niet ten gronde, wanneer sommigen niet stemmen, niet in actiegroepen zitten
etcetera. Maar de samenleving zal wel beter functioneren, naarmate meer burgers
deze vorm van burgerschap belichamen. Hiermee kom ik echter al op de derde
categorie van burgerdeugden.

11



12

De liefde kan overigens niet van een kant komen. Een geindividualiseerde,
complexe samenleving vergt andere burgerdeugden, zeker. Maar het vergt ook een
andere overheid, een discussiérende, responsieve overheid, die haar burgers
serieus neemt, niet alleen omdat het kiezers zijn, maar ook omdat ze een bijdrage
kunnen leveren aan die samenleving. In die cultuurverandering binnen de overheid
en de politiek zijn de afgelopen jaren al enkele stappen gezet. Niettemin geldt dat
wanneer men het over herstel van normen en waarden heeft, de eerst
aangesprokene de overheid hoort te zijn, en niet alleen vanwege de bekende
uitwassen, zoals die uit de huidige parlementaire enquéte naar voren komen.
Wanneer een overheid alleen maar calculeert, en niet laat zien dat zij zich realiseert
dat een democratische rechtsstaat een project is waar overheid en burgers zich
actief voor moeten inzetten, en dat sociale rechtvaardigheid haar werkelijk ter
harte gaat, dan kan men moeilijk verwachten dat burgers zich iets aantrekken van
moraliserende verhalen over normen en waarden van de kant van de politiek.

3. Ten slotte de categorie deugden en normen die boven het noodzakelijke uitgaan
en ervoor zorgen dat de democratische samenleving meer dan redelijk
functioneert. In een eenvoudige samenleving zijn die voor vrijwel iedereen gelijk:
betrouwbaarheid, hulpvaardigheid, etcetera. Maar in een complexe samenleving
verschillen de gewenste deugden per persoon. Een ambtenaar moet integer zijn,
een rechter onpartijdig; voor een winkelier zijn weer andere deugden belangrijk,
terwijl een kunstenaar zich nu juist minder van conventies dient aan te trekken.
Waar de kunstenaar creativiteit als hoogste waarde kan hebben, geldt dat zeker
niet voor de gemiddelde jurist.

Ik denk dat een algemene theorie van burgerschapsmoraal voor deze derde
categorie niet goed mogelijk is. Daarvoor verschilt teveel de vereiste moraal per
rol. Daarbij hebben de meeste mensen meerdere rollen, die ook verschillende
deugden vereisen. Een vader moet tegenover zijn kinderen anders optreden dan
een directeur tegenover zijn ondergeschikten, of een rechter tegenover verdachten.
Een woordvoerder van Greenpeace heeft andere verantwoordelijkheden dan de
volksvertegenwoordiger. Daarvoor is ook het spectrum aan aanvaardbare
invullingen van die rollen te groot: sommige actievoerders voor het milieu doen
dat voor de hekken van Dodewaard, anderen in het nette pak binnen de corridors
van de macht.

Ik heb het idee dat voor deze noodzaak van roldifferentiatie en van differentiatie in
burgerschapsmoralen vaak te weinig begrip bestaat bij burgers en politici, maar
ook bijj tal van filosofen en andere theoretici. Toch is het wezenlijk voor onze
samenleving. Maar betekent het dat we helemaal niets in algemene zin kunnen
zeggen over die burgerschapsmoraal die boven het minimum uitgaat? Hoe kunnen
we toekomstige burgers daartoe dan nog opvoeden als we niet weten wat het
inhoudt?

Ook hier is individualisering het sleutelwoord. Het is ook niet nodig dat er een
algemene morele theorie beschikbaar is waarin precies wordt voorgeschreven
welke normen een burger moet aanhangen en welke deugden zij moet bezitten.
Het belangrijkste is dat de burger in staat is zelf die keuzen op een verantwoorde
wijze te maken. Dat betekent dat er toch een algemene deugd is, namelijk
verantwoordelijkheidsbesef en dat er een algemene norm is, namelijk dat burgers
zichzelf steeds moeten blijven afvragen hoe zij het beste kunnen bijdragen aan die



goede samenleving, met hun talenten, hun rol, hun beperkingen en ambities. Dit is
vooral een procedurele deugd en een procedurele norm, die aangeven hoe er
beslist moet worden, niet wat. Dat laatste is niet goed meer mogelijk, maar dat
betekent nog niet dat we het eerste moeten verwaarlozen. De centrale deugd van
de derde cluster van burgerschapsmoraal is dan ook die wvan
verantwoordelijkheidsbesef, zich verantwoordelijk voelen voor de samenleving en
op een adequate manier kunnen omgaan met die verantwoordelijkheid.

Mijn analyse lijkt misschien wel wat erg nuchter. Over de wezenlijke normen en
deugden zijn we het dus wel voldoende eens? Maar is er dan geen kleine en grote
criminaliteit, functioneert de samenleving dan in mijn ogen perfect? Ben ik niet de
zoveelste filosoof die op zijn studeerkamer een mooi verhaal verzint, dat niets
meer met de werkelijkheid te maken heefi? Het lijkt een voor de hand liggende
tegenwerping.

Mijn verhaal is niet dat onze samenleving en onze moraal perfect zijn, integendeel,
ook al ben ik inderdaad erg huiverig om termen als verval en crisis te gebruiken
wanneer het de morele ontwikkelingen betreft. Natuurlijk zijn er allerlei
ongewenste ontwikkelingen in onze samenleving. Waar het mij om gaat, is dat
deze niet primair te wijten zijn aan een door sommige theoretici verondersteld
verlies aan zin-geving en vermindering van moreel normbesef bij grote groepen
van de bevolking. De criminaliteit is geen indicatie van algemene normvervaging
en verval bij grote groepen van de bevolking; dat er een groep mensen is die zich
niet aan de regels houden is van alle tijJden. Bovendien zijn veel van de genoemde
verschijnselen niet het gevolg van veranderde morele normen, als wel van
veranderde sociale omstandigheden: een verminderde sociale controle door de
grootschaligheid van de moderne samenleving, het harder wordende klimaat
tegenover mensen die niet 100% mee kunnen komen en daardoor uit de boot
vallen, de gevolgen van bezuinigingen op tal van voorzieningen, van openbaar
groen en buurthuizen tot conducteurs, etcetera.

Ten tweede is de discussie over fragmentatie, verval van normen en waarden juist
ook vanuit filosofische hoek gevoed; mijn betoog is erop gericht om te laten zien
dat dat filosofisch verhaal niet klopt. Inhoudelijk zijn we het in grote lijnen nog
steeds eens als burgers van Nederland. Grote verhalen over het zogenaamde
verlies van de 'grote verhalen', kloppen gewoon niet: die grote verhalen hadden
vroeger voor de meeste mensen veel minder betekenis dan vaak gesuggereerd
wordt, en de kleinere verhalen waren er toen en zijn er nog steeds. We moeten
gewoon inzien, dat de genoemde alledaagse problemen niet primair door filosofen
op te lossen zijn en dat sommige filosofen met hun post-modernistische verhalen
ons eerder op een dwaalspoor hebben gebracht dan geholpen. De centrale vraag is
dan ook niet zozeer hoe een burgerschapsmoraal te construeren en te
rechtvaardigen, maar hoe haar in praktijk te brengen. Daar zitten mijns inziens de
grote problemen, want door de individualisering is moraal niet meer
vanzelfsprekend; ze moet voortdurend weer opnieuw toegeéigend worden door
nieuwe generaties, én levend gehouden door de huidige generatie. Een
burgerschapsmoraal is geen rustig bezit, maar een voortdurend project.

13



14

6. Implicaties voor onderwijs

Bovenstaande analyse heeft duidelijk implicaties voor het onderwijs, althans
wanneer we ervan uitgaan dat het onderwijs ook een bijdrage heeft te leveren aan
de vorming van nieuwe burgers. Een eerste implicatie is dat niet volstaan kan
worden met een puur cognitieve benadering, bijvoorbeeld door scholieren alleen
kennis te geven van het functioneren van onze staatsinstellingen. Dit hoort erbij,
maar is niet alles. Er zal ook aandacht moeten worden besteed aan niet-cognitieve
dimensies, anders verdient het onderwijs niet de naam van morele vorming.

De andere implicaties wil ik aan twee vragen ophangen: wat zijn de doelen en wat
zijn de middelen? Over de doelen kan ik nu verder kort zjn. Er zijn drie doelen ten
aanzien van de burgerschapsmoraal, die deels ook corresponderen met fasen in de
algemene morele ontwikkeling, zoals die door auteurs als Piaget en Kohlberg zijn
geconstrueerd.

Ten eerste, de deugden en normen die noodzakelijk zijn om de samenleving
redelijk te laten verlopen, zoals afzien van doden, van geweld, van diefstal en
oneerlijkheid. Dit zijn vrij simpele uitgangspunten, die doorgaans al in de eerste
fasen van de morele ontwikkeling (volgens een model als dat van Kohlberg)
kunnen worden aangeleerd. Dit zijn bovendien deugden en normen die m.i. voor
iedere burger wezenlijk zijn; het betreft ook de basisnormen die vrijwel alle door
het recht kunnen worden afgedwongen.

Ten tweede, de deugden en normen die noodzakelijk zijn om de democratie
redelijk te laten functioneren. Deze betreffen voor een deel inhoudelijke normen,
zoals tolerantie voor andersdenkenden, bereidheid om je bij de uitkomsten van
werkelijk democratische procedures neer te leggen. Maar voor een deel betreft het
ook meer formele normen en deugden, of democratische vaardigheden, zoals de
bereidheid deel te nemen aan verschillende vormen van politieke participatie, om
mee te praten (en niet te vergeten te luisteren). Deze deugden en normen zjn al
aanzienlijk complexer, zowel cognitief als qua vereiste vaardigheden. In hoeverre
dit aan alle leerlingen volledig bij te brengen is, laat ik graag aan de deskundigen
OVer.

Ten derde, het bijbrengen van verantwoordelijkheidsbesef en vaardigheden om
verantwoordelijkheid te nemen voor een democratische en anderszins goede gang
van zaken in de samenleving. Dit is een nauwelijks meer inhoudelijk doel, maar
vooral een procedureel en vaardigheidsdoel, we hebben het dan over - in
Kohlbergs termen - het derde post-conventionele niveau.

Dan de middelen. Afhankelijk van het niveau van morele ontwikkeling van de
leerling en afhankelijk van het thema zullen verschillende methoden zinvol zijn.
Vooral in de hogere niveaus zal de vorming minder direct op de overdracht van
norminhouden zijn gericht, als wel op het zelfstandig toegigenen van door de
leerling zelf gekozen opvattingen. Middelen als socratische gesprekken zijn
hiervoor mogelijk geschikte methoden. Het belangrijkste is echter om te
constateren dat er niet één juiste methode is; methoden zullen elkaar hier moeten
aanvullen en met zorg gekozen moeten worden.’

Er rest nog een probleem, waar ik tot nu toe aan voorbij gegaan ben. Mag en kan
dit allemaal wel in de pluralistische geindividualiseerde samenleving? Hebben we
niet een eeuw geleden een hele schoolstrijd gehad en in de jaren zestig de strijd
tegen bevoogding? Is het niet vreselijk gevaarlijk om scholen met dit soort taken



op te zadelen? Als we het al niet eens kunnen worden over de evolutietheorie, dan
kunnen we dat bij burgerdeugden wel helemaal vergeten. Is dit pleidooi voor
burgerdeugden op school ook niet in strijd met het gesignaleerde proces van
individualisering, waar mensen zich niet meer de wet en al helemaal niet meer de
moraal laten voorschrijven?

Het lijkt een paradoxale situatie. Enerzijds wordt met een beroep op de autonomie
van ieder individu terecht verzet aangetekend tegen een traditionele bevoogdende
rol van de docent, die zijn leerlingen wel zal vertellen aan welke normen ze zich
moeten houden. Maar tegelijk is er een veel grotere behoefte aan
burgerschapsvorming dan vroeger, en is duidelijk dat de morele vorming zo veel
omvattend is dat onze samenleving zich niet kan veroorloven dat het onderwijs
hieraan niet ook een belangrijke bijdrage zou leveren. Kortom, het onderwijs moet
meer en mag minder.

Zoals het een paradox betaamt, is het m.i. echter slechts een schijnbare
tegenspraak. Traditionele vormen van normen en waardenoverdracht zijn
inderdaad niet meer acceptabel: het uit het hoofd leren van de catechismus is niet
meer acceptabel. Maar die methode van morele vorming is toch al nauwelijks meer
mogelijk. Voor andere methoden van morele vorming gelden die normatieve
bezwaren veel minder of niet. Wanneer we het hebben over waardenverheldering
of waardencommunicatie, over socratische gesprekken, over het aanleren van
democratische deugden in de praktijk van medeverantwoordelijkheid voor klas en
school, om maar enkele methoden van morele vorming te noemen, hoeven we ons
veel minder bezorgd te maken over verwijten van indoctrinatie.

Een belangrijke methode van vorming is natuurlijk verantwoordelijkheid in de
praktijk aanleren. In de onderwijssituatie betekent dat, dat het weinig
geloofwaardig overkomt om enerzijds te stellen dat leerlingen en studenten
moeten worden opgevoed tot mondige burgers, maar ze in dezelfde context als
onmondige kinderen te behandelen. Opvoeding tot burgerschap begint aan school,
aan de universiteit zelf. Dat betekent dat ook de organisatie van school en
universiteit zodanig moet zijn dat studenten gestimuleerd worden mede-
verantwoordelijkheid te nemen voor de schoolomgeving. In dit licht doet het
wrang aan dat juist minister Ritzen die zo sterk pleit voor aandacht voor normen
en waarden in het onderwijs, zelf het verkeerde voorbeeld wil geven door in de
democratische universitaire bestuurstructuur de naar mijn ervaring doorgaans zeer
constructieve rol van studenten terug te dringen.

Terugkomend op de hoofdlijn van het betoog. De traditionele vorm wvan
normenoverdracht is voor het middelbaar en hoger onderwijs niet meer mogelijk,
niet aanvaardbaar, en niet meer toereikend. Het is niet meer mogelijk, omdat een
subjectieve moraal veronderstelt dat mensen zich morele normen zelfstandig
toegigenen. Het is niet aanvaardbaar, omdat in een humanistische moraal mensen
ook het recht hebben zelf hun morele normen te bepalen. En het is niet meer
toereikend, omdat alleen het aanreiken van een set morele normen mensen
onvoldoende toerust voor moreel verantwoordelijk handelen in de complexe en
dynamische wereld van tegenwoordig. Maar dit alles betekent niet dat we
opvoeding tot burger maar moeten laten zitten. Integendeel, we moeten zoeken
naar methoden waartegen niet die bezwaren in te brengen zijn van normatieve en
praktische aard. Ik hoop dat rond deze thema's de eerste co-referent en de
verschillende workshops meer inzicht zullen verschaffen.

15



16

7. Implicaties voor levensbeschouwing en levensbeschouwelijke organisaties

Wat betekent dit nu voor de rol van levensbeschouwing en levensbeschouwelijke
organisaties? Duidelijk zal zijn dat in onze samenleving voor slechts weinigen de
kerken, de bijbel of de kerkelijke traditie nog gezaghebbend zijn in de zin dat men
rechtstreeks normen overneemt, omdat ze door de kerk worden verdedigd. De
traditionele vorm dat de priester wel zegt hoe het hoort, is niet meer mogelijk en
niet meer aanvaardbaar. Dit blijkt ook uit het onderzoek van Ester cum suis: de rol
van de kerken als gezaghebbend op het gebied van morele normen en waarden is
door de secularisering steeds minder geworden.

Opmerkelijk is echter dat de betrokkenheid bij de kerken in bepaalde opzichten in
Nederland juist heel groot is. Nederland heeft niet alleen in West-Europa het
grootste percentage mensen die geen lid zijn van enige kerk (49%), maar ook,
samen met Noord-lerland het hoogste percentage kernleden, dat wil zeggen,
mensen die regelmatig naar de kerk gaan en daarnaast ook nog deelnemen aan
andere kerkelijke activiteiten (23%).° De lauwe middengroep is misschien niet
meer aanwezig, maar de kerken spelen nog wel degelijk een grote rol in het leven
van veel mensen. Secularisering en individualisering betekenen daarom niet dat
levensbeschouwing en levensbeschouwelijke organisaties geen rol meer mogen
spelen in morele kwesties, alleen dat die rol anders moet worden ingevuld.
Levensbeschouwing kan allereerst relevant zijn in de motivatie om je aan bepaalde
normen en waarden te houden, dus voor de deugdendimensie van de moraal.
Moreel juist handelen vergt iets van je - het kost meestal iets. Je hebt dus steun en
inspiratie nodig om het vol te houden. Die steun kan je op tal van manieren
krijgen, uit je vriendenkring, uit literatuur, maar ook via je levensbeschouwing en
kerk. Kerkelijke samenkomsten en liturgische rituelen kunnen hierbjj van groot
belang zijn. Zodra je bij moraal niet alleen denkt aan een stelsel van hande-
lingsnormen, maar ook aan de mensen die die normen moeten vormgeven, wordt
duidelijk hoe belangrijk een levensbeschouwing en een omgeving waarin die
levensbeschouwing levend wordt gehouden, kan zijn.

Maar ook wat betreft de handelingsnormen is er een relatie tussen
levensbeschouwing en (burgerschaps)moraal. Ik grijp hier weer terug op de eerder
gemaakte driedeling. Tk denk dat levensbeschouwingen van weinig relevantie zijn
als we het hebben over de rechtvaardiging van de normen die minimaal nodig zijn
om een samenleving goed te laten functioneren. In dit opzicht heeft
levensbeschouwing niets inhoudelijks toe te voegen. Om te weten dat je niet mag
stelen en moorden heb je de Bijbel niet nodig.

Levensbeschouwing is meer direct inhoudelijk van belang bij de algemene
maatschappij- en mensvisie die vooral in de tweede en derde clusters van
burgerschapsmoraal steeds belangrijker worden in het bepalen welke normen en
deugden nagestreefd moeten worden. Hoe kijk je naar de samenleving en naar
jezelf? Hoe sta je in het leven? Ik bedoel dit niet in de zin dat er direct uit een
bijbel een moraal is af te leiden, maar in de zin dat je levensbeschouwing een van
de factoren is die in je persoonlijke identiteitsvorming een rol spelen en mede
kleuren hoe je naar de werkelijkheid kijkt. Het is daarom een illusie om te denken
dat bij wezenlijke morele problemen en controverses de levensbeschouwelijke
achtergronden buiten de discussie zouden kunnen sluiten.



Tenslotte kunnen levensbeschouwelijke organisaties een grote rol spelen bij morele
bezinning. Qok hier geldt weer dat een direct voorhouden van normen m.i. niet
meer kan en ook zelden gerechtvaardigd is. Maar wel kunnen kerken en
Humanistisch Verbond een rol spelen bij het voortdurend wijzen op de burgerlijke
verantwoordelijkheid van ieder mens, op de verantwoordelijkheid voor medemens
en samenleving. Ze kunnen een plaats bieden waar open over morele kwesties kan
worden gesproken en waar dus als een soort ‘education permanente' een
voortdurende morele vorming plaatsvindt. Maar dit vergt, net als bij de scholen,
dat de kerken zelf ook op een open en democratische wijze gestructureerd zijn en
actief kerkburgerschap bevorderen. Van een preek alleen, als morele leidraad,
worden we tegenwoordig misschien wel wijzer, maar we trekken ons er weinig
meer van aan.

Ik wil dit toelichten met een voorbeeld. Een van de terreinen waarop de kerken al
eeuwen concrete normen propageren, is dat van de seksualiteit. Het is tegelijk een
van de terreinen waar het kerkelijk gezag in morele kwesties het sterkste is
aangetast, juist omdat burgers steeds meer zelf hun normen in dezen bepaalden en
deze niet weerspiegeld zagen in de kerkelijke opvattingen. Ik denk dat het
vasthouden aan de achterhaalde seksuele ethiek van de kerken een belangrijke
factor is geweest bij het verlies van geloofwaardigheid als morele leiding. Als
reactie zou men kunnen zeggen dat de kerken zich op dit terrein dan maar
helemaal niet meer moeten uitspreken. Een veel vruchtbaarder reactie is m.i. om
dit juist als een kans te zien, een 'uitdaging' om te leren op een andere manier met
moreel en persoonlijk gevoelige kwesties om te gaan. Ik denk dat kerken en
andere levensbeschouwelijke organisaties hierin bij uitstek een taak hebben.
Inspiratie hiervoor is te vinden in de ervaringen van de Remonstrantse
Broederschap, een kleine vrijzinnig protestantse kerk waarvan ik landelijk
bestuurslid ben. Toen wij begin jaren tachtig begonnen aan een algemene
herziening van de kerkorde, kwamen wij voor de vraag wat te doen met de
bepalingen rond het huwelijk. Het was duidelijk dat men niet meer om de
aanwezigheid van homoseksuele en andere niet-huwelijkse relaties heen kon,
tegelijk was het voor velen nog een met veel emoties beladen en controversieel
onderwerp. Door uitgebreide gesprekken in de gemeenten, ondersteund door
speciaal gemaakte video's, heeft men toen een bezinningsproces in gang gezet, dat
jaren duurde en uiteindelijk uitmondde in een vrij breed gedragen en tegelijk zeer
vergaand besluit, waarin geen onderscheid meer werd gemaakt tussen huwelijk en
andere relaties. Een besluit met een radicaliteit waaraan zelfs ons paarse kabinet
helaas nog niet toe lijkt te zijn. Over de inhoud van dit besluit wil ik het hier verder
niet hebben. Waar het mij nu om gaat, is dat in deze gesprekken het mogelijk bleek
in een open sfeer over zeer persoonlijke onderwerpen als relaties en de betekenis
van begrippen als liefde en trouw te praten en deze te herformuleren in het licht
van de moderne tijd. Aldus droegen dit soort gesprekken bij aan de morele
vorming van de aanwezigen. lets soortgelijks zouden de kerken ook kunnen doen
rond andere maatschappelijke vragen: hoe gaan we verantwoord om met werk,
met het milieu, met de noden in de wereld.

Voor mij is de ideale kerk een plaats waar onder meer dit soort gesprekken
mogelijk zijn. Onder meer, want alles is moreel, maar moraal is niet alles. Daarom
denk ik dat we ook bij discussies over burgerschap en morele
verantwoordelijkheid de levensbeschouwelijke dimensie niet uit de weg moeten

17



gaan; zij hoort er bij, maar dan wel graag in een modeme vorm die bij de
geindividualiseerde samenleving past.

Ester, P., L. Halman, and R. de Moor (eds.) (1994), The Individualizing Society. Value
Change in Europe and North America, Tilburg: Tilburg University Press.

Heeger, F.R., 'Die Individualisierende Gesellschaft. Verdnderte Wertorientierung in Europa’,
verschijnt in Societas Ethica Jahresbericht 1995.

Gunsteren, H. van en R. Andeweg (1994), Het grote ongenoegen. Over de kloof tussen
burgers en politiek, Haarlem: Aramith.

Selznick, Philip (1992), The Moral Commonweaith. Social Theory and the Promise of
Community, Berkeley: University of California Press.

Aldus ook C.A.M. Hermans and J.A. van der Ven, 'Value Communication. An educational
model of moral deliberation in a pluralist society’ (Paper gepresenteerd op het congres van de
Societas Ethica 1995, verschijnt in Societas Ethica Jahresbericht 1995.) Hoewel zij zelf het
model van waarde-communicatie ontwikkelen, stellen ze expliciet dat, afhankelijk van de
situatie, een veelheid van methoden waardevol kan zijn.

Esteretal., p. 43.



