DE VERBEELDING AAN HET WERK



Wibren van der Burg

DE VERBEELDING AAN
HET WERK

Pleidooi voor een realistisch idealisme

Agora, Kampen



© 2001, Agora, Kampen
Alle rechten voorbehouden. Niets uit deze vitgave mag worden
verveelvoudigd, opgeslagen in een geautomatiseerd gegevensbestand,
of openbaar gemaakt, in enige vorm, of op enige wijze, hetzij
elektronisch, mechanisch, door fotokopieén, opnamen, of enig
andere manier, zonder voorafgaande schriftelijke toestemming van de
uitgever.

Omslagontwerp: Rob Lucas

ISBN 90 391 0829 3

Inhoud

. Modern idealisme 7

. De rol van idealen 15

. Wat zijn idealen? 27

. Heiligen en helden 38

. Idealisme 46

. Bezwaren tegen het idealisme 58

. Het verlangen naar absolute zekerheid 64
. De aantrekkingskracht van een ideologisch systeem 80
. De illusie van de perfecte beheersing 89
10. Naiviteit 105

11. Het einde der grote verhalen 116

12. Georganiseerd idealisme 127

13. Democratie 141

14. Het opvangen van teleurstellingen 154
15. Epiloog 160

CO NN ONU AN =

\C

Noten 163

Bibliografie 182



1. Modern idealisme

If political thinking is going to recapture its inspirational qualities, it has to be
neither simply reactive nor confined to the everyday and the parochial. Political
life is nothing without ideals, but ideals are empty if they don’t relate to real
possibilities.

Anthony Giddens'

De generatie Nix

Het weekblad Vrij Nederland wijdde in het kerstnummer van 1999 een lang
artikel aan de dromen en ambities van de nieuwe generatie twintigers en
dertigers.? Deze generatie wordt wel als de generatie Nix aangeduid, een
generatie die geen idealen en dromen meer zou hebben en die niet meer
bereid zou zijn zich ergens werkelijk voor in te zetten. Maar uit dit artikel
komt een heel ander beeld naar voren.

Acht gesprekken met vertegenwoordigers van de generatie Nix, notoire niet-
binders, banenzappers, succesvolle carriérejagers, flups, yups of hoe ze ook
gelabeld mogen worden, maken duidelijk dat de babyboomers ernaast zitten.
Idealisme bestaat nog steeds. En er is politieke interesse te over.®

Vrij Nedetland spreekt zelfs van een ‘modern idealisme’. Het artikel sluit af
met de conclusie:

Als er dan toch een label aan de jongeren gehangen moet worden, dan moet dat
verwijzen naar de grootste gemene deler die we aantroffen: ze vormen een
optimistische generatie. Want hoewel de toekomst onbestemder is dan ooit
tevoren, ziet niemand die neerslachtig tegemoet. Met slim kiezen kun je persoon-
lijk groeien en je idealen verwezenlijken. Zo zelfverzekerd is de jonge generatie
wel.!

Idealisme is dus zeker niet beperkt tot de flowerpowergeneratie. Ook de
niecuwe generatie blijkt een grote maatschappelijke betrokkenheid te
vertonen. Maar in het artikel komt ook duidelijk naar voren dat dit op een
andere manier gestalte krijgt dan bij vorige generaties. Ze maken niet de
denkfout die hun ouders gemaakt hebben om hun idealisme met een
allesomvattende ideologie te verbinden. Hun idealen zijn niet verbonden
met een vanzelfsprekend collectief, maar worden gebouwd op individuen
en persoonlijke keuzen. En het is vooral minder dogmatisch, en concreet

7



en praktisch. Het leveren van een bijdrage aan een betere wereld wordt niet
gezien als een groot offer, maar als een vorm van zelfverwezenlijking.

Natuurlijk zouden we dit verhaal gemakkelijk kunnen afdoen als een
niet-representatief stukje over enkele succesvolle hoger opgeleiden dat wel
mooi past in een kerstnummer. Maar daarmee zouden we het geen recht
doen. Want het vat naar mijn overtuiging heel goed samen wat er op dit
moment in onze samenleving gaande is. Er is een groeiende belangstelling
voor idealen en idealisme. Enkele maanden eerder had bijvoorbeeld het
maandblad Openbaar Bestuur magazine al een uitgebreid themanummer
gewijd aan idealen.® Ook bij andere tijdschriften en kranten, bij kerken en
maatschappelijke bewegingen, en in mindere mate zelfs in de politieke
partijen lijkt er weer meer interesse en ruimte voor idealisme en engage-
ment. Zo pleitte de beweging Niet Nix (inmiddels alweer ter ziele) voor
terugkeer van ‘de visie en het ideaal’ in het politicke debat. In hun pamflet
Niet Nix. Ideeén voor de Partij van de Arbeid karakteriseerden zij hun
benadering als volgt:

Niet radicaal, maar genuanceerd en constructief. Vol van idealisme en vernieu-
wingsdrang. Met passie, voor de politick en voor de PvdA .

Uit dit pamflet en uit tal van andere publicaties komt een beeld naar voren
van een nieuw type idealisme. Omvattende ideologieén en dogma’s worden
geschuwd. Grote maatschappijhervormingsprojecten zijn vervangen door
meer bescheiden, persoonlijke bijdragen aan die betere wereld. Massabe-
wegingen en politieke partijen zijn niet meer de voornaamste kanalen voor
het idealisme. Als men al aan georganiseerde activiteiten denkt, is er een
voorkeur voor meer flexibele, kleinere organisaties die praktische projecten
uitvoeren. En er wordt veel minder in zwart-wit tegenstellingen gedacht:
ook het bedrijfsleven kan een vehikel zijn om je idealen effectief te ver-
wezenlijken.

Die positieve herwaardering van idealisme is van vrij recente aard. Toen
ik zo’n tien jaar geleden begon met mijn onderzoek naar idealen, was de
sfeer nog heel anders. Als ik erover vertelde, werd ik meestal een beetje
meewarig aangekeken. Was dat niet een volstrekt achterhaald onderwerp?
Sinds de jaren zestig van de vorige eeuw was idealisme geleidelijk in een
kwaad daglicht komen te staan. Het werd geassocieerd met dagdromerij of
met achterhaalde flowerpower, met ideologische scherpslijperijen en
fanatisme. Het leek naief, wereldvreemd of zelfs ronduit gevaarlijk. Hadden
we niet geleerd van de ervaringen uit die tijd, van het failliet van de grote
verhalen, van de ineenstorting van het communisme?’ Met dergelijke tegen-

werpingen zijn nog vele bladzijden te vullen. Wie een pleidooi voor idealen
hield, stuitte en stuit nog steeds op veel verhalen over wat er allemaal mis
mee kan gaan.

Die verhalen moeten we zeker serieus nemen. Ze bevatten soms
belangrijke lessen en inzichten over de valkuilen die vermeden moeten
worden. Idealisme kan op veel manieren ontsporen en doorslaan in
fanatisme, intolerantie en onderdrukking. Deze reéle risico’s, die voor een
deel zelfs ingebakken zitten in idealisme, hoeven het echter niet bjj
voorbaat ongeloofwaardig te maken. De kruistochten maken het christen-
dom als zodanig ook niet ongeloofwaardig, maar vormen wel een waar-
schuwing voor een tendens tot onverdraagzaamheid die binnen bepaalde
vormen van christendom aanwezig is. Evenzo moeten we de gevaren van
idealisme onder ogen zien, maar dat leidt nog niet tot de conclusie dat we
er maar beter van kunnen afzien.

Integendeel, misschien hebben we er wel meer dan ooit behoefte aan.
Het failliet van de grote ideologieén en de sterke secularisering laten een
leegte achter. Als er geen rotsvast vertrouwen meer is in die betere,
socialistische wereld die ooit komen zal, of in het Koninkrijk Gods waarin
alle leed zal zijn verdwenen, rijst de vraag welke toekomst, welke idealen
we willen nastreven en hoe we dat kunnen doen. Die betere wereld wordt
ons niet meer als een zekerheid in het vooruitzicht gesteld, door de
onvermijdelijke loop der geschiedenis of door een goddelijke genade. We
ontkomen er dus niet aan om daarvoor zelf de verantwoordelijkheid te
nemen.

Daarbij moeten we inderdaad leren van de fouten uit het verleden.
Daarom pleit ik voor een realistisch idealisme, dat niet te grote pretenties
en verwachtingen heeft, dat verbonden wordt met realiteitszin en niet
verstart tot een ideologisch stelsel.® Een dergelijk idealisme is niet alleen
goed verdedigbaar tegen alle kritieken die naar voren zijn gebracht, maar
kan ook een belangrijke bijdrage leveren aan de kwaliteit van onze samen-
leving.

De kwaliteit van het bestaan

Idealisme kan de kwaliteit van ons leven verbeteren, zowel individueel als
collectief. Idealen kunnen zin geven aan ons bestaan. Volgens sommige
filosofen, zoals Nicholas Rescher, is het zelfs wezenlijk voor de mens dat
hij zich richt op iets wat de beperkingen van zijn huidige bestaan overstijgt.”
Zover zou ik niet willen gaan, al is het maar omdat ik nogal huiverig ben



voor allerlei bepalingen van het ‘wezen’ van de mens. Maar ik denk wel
dat een oriéntatie op idealen ons leven kan verrijken, omdat het steeds weer
tot nieuwe uitdagingen leidt die ons de kans geven ons verder te ont-
wikkelen. Wanneer mensen zich niet meer op idealen richten, verliest hun
leven aan kwaliteit.!® Juist door iets na te streven wat er nog niet is, waarvan
we misschien ook niet goed weten wat het precies inhoudt, doen we
nieuwe ervaringen op en ontwikkelen we nieuwe kanten van onze per-
soonlijkheid. Wanneer die inspanning daarbij niet puur gericht is op de kick
van de grensverlegging (zoals bij bungeejumpen), maar op inhoudelijk bete-
kenisvolle idealen, zal dat bovendien een waardevolle verrijking kunnen zijn.

Psychologisch onderzoek biedt steun voor deze gedachte. De Amerikaan-
se psycholoog Mihaly Csikszentmihalyi geeft in zijn boek Flow aan dat
mensen het gelukkigst worden wanneer ze zichzelf steeds weer nicuwe
doelen stellen en zich daaraan met volledige inzet en concentratie wijden.
Door steeds grotere uitdagingen aan te gaan, worden zij unieker, complexer
en interessanter en wordt hun leven rijker van inhoud." Dit leidt — in
termen die sterk aan de filosofische analyse van Rescher doen denken —
volgens Csikszentmihalyi tot ‘zelftranscendentie, tot een gevoel dat we de
grenzen van ons bestaan verlegd hebben’.'

Idealisme kan ook een belangrijke bijdrage leveren aan de kwaliteit van
onze samenleving. Mensen die zich inzetten voor een betere samenleving
houden onze idealen levend en dragen bovendien bij aan het verwezenlij-
ken ervan. Door ons voor te houden — in woord en daad — dat we nog niet
tevreden mogen zijn met hoe de wereld in elkaar zit en dat het anders kan
en moet, waken zij tegen een onterechte zelfgenoegzaamheid. Want er is,
zeker op wereldschaal, nog heel veel wat anders moet: de armoede, de
verwoesting van natuur en milieu, de schending van de mensenrechten. En
ook op het nationale of lokale niveau is er nog veel te verbeteren. Denk
aan de onaanvaardbare wachtlijsten en werkdruk in de thuiszorg en de ver-
pleeghuizen, of aan de problemen van drugs- en alcoholverslaving. We
hoeven niet alleen aan de grote problemen te denken om in te zien dat
idealisten op veel plaatsen in de samenleving een nuttige bijdrage kunnen
leveren.

Dat doen ze niet alleen door ons voor te houden dat het anders moet,
maar ook door praktisch te laten zien dat het anders kan. Een simpel
voorbeeld is de inmiddels nationaal bekende Rotterdamse Opzoomerstraat,
waar buurtbewoners weigerden zich nog langer neer te leggen bij de
voortdurende verloedering, en het initiatief namen om hun straat weer
schoon en leefbaar te maken. Dit heeft goed laten zien dat het anders kon,
en was een voorbeeld voor veel andere buurten. Maar het heeft natuurlijk

10

in de eerste plaats een heel concrete bijdrage geleverd aan een betere
kwaliteit van de lokale samenleving. Veel idealistische bewegingen zijn
minder concreet in hun doelen, waardoor de effecten vaak minder direct
aan te wijzen zijn. Maar zonder de arbeidersbeweging of de vrouwenbe-
weging had Nederland er nu heel anders uit gezien. De milieubeweging
heeft natuurlijk nog lang niet dat schone milieu bereikt waar het uiteindelijk
om gaat, maar zonder haar was de aantasting van het milieu nog aanzienlijk
sterker geweest. Veel van de grote maatschappelijke hervormingen in de
afgelopen eeuw waren niet mogelijk geweest zonder de vasthoudende inzet
van idealistische bewegingen. En veel van de maatschappelijke hervormingen
die nu nodig zijn, zullen ook weer de inzet van nieuwe idealisten vereisen.

Ook in de politiek is meer idealisme zeker niet overbodig. Er wordt veel
geklaagd over de kloof tussen burger en politiek, en terecht. Maar politiek
lijkt tegenwoordig ook vaak niet veel anders dan het bestuur van de BV
Nederland. Alle beslissingen worden zo veel mogelijk voorgesteld als puur
zakelijke en technische beslissingen; meningsverschillen worden weggemas-
seerd in onduidelijke compromissen. In de afgelopen jaren onder Lubbers
en Kok is de politiek steeds minder inspirerend en spannend geworden —
een ontwikkeling die culmineerde in het kleurloze paars, waar al helemaal
weinig van visies te bespeuren lijkt. Politiek lijkt nergens meer over te gaan.
In zo’'n klimaat is het niet verwonderlijk dat de burger zich ook weinig
meer gelegen laat liggen aan de politiek.

Natuurlijk is dit een heel complex probleem waarvoor geen simpele
oplossingen bestaan. Maar in ieder geval een deel van de oplossing zou
kunnen zijn het inhoudelijk debat weer in de politiek terug te brengen, de
passie en het engagement weer zichtbaar te maken. Een vitale politiek kan
niet zonder idealen, zoals Anthony Giddens terecht opmerkt in het citaat
waarmee ik dit hoofdstuk opende. Wanneer burgers zien dat politici zich
werkelijk inzetten voor bepaalde idealen, valt er weer iets te kiezen en
wordt het voor gewone burgers de moeite waard om zich te engageren.
Pas als het echt ergens om lijkt te gaan, is het voor mensen zinvol zich
ermee bezig te houden.

Idealisme is overigens zeker niet altijd mooi en goed. Mensen kunnen
zich richten op verkeerde idealen, zoals ‘Eigen Volk Eerst’, of ze kunnen
gefrustreerd en verbitterd raken doordat al hun inzet tot niets heeft geleid.
Ondoordacht idealisme kan ineffectief zijn of leiden tot ongewenste neven-
effecten. In de politick kan de retorische kracht van mooie idealen ook
gebruikt worden om platte belangenbehartiging te verhullen. Idealisme leidt
zeker niet altijd tot gunstige resultaten.

We moeten daarom niet de ogen sluiten voor de keerzijde en de gevaren

11



van idealisme. Integendeel, daarop moeten we juist alert zijn. Alleen dan
kunnen we komen tot een vruchtbare vorm van idealisme, tot een
realistisch idealisme. Dat is de centrale gedachte van dit boek.

Opzet

In dit boek ga ik op zoek naar een verantwoorde vorm van idealisme,
vanuit de overtuiging dat onze samenleving daar behoefte aan heeft. In mijn
verhaal zal de inhoud van de idealen vaak wat op de achtergrond blijven.
Mijn algemene stelling dat een sterkere oriéntatie op idealen goed is voor
onze samenleving en voor ons eigen leven, is namelijk deels onathankelijk
van de concrete inhoud van de idealen die worden nagestreefd. Mijn
pleidooi richt zich vooral op de manier waarop in deze tijd een verant-
woord idealisme mogelijk is. Zoals ik hierna uitgebreid zal betogen, is een
inhoudelijk pluralisme nu juist vruchtbaar voor de samenleving. Het is goed
als sommigen zich met hart en ziel inzetten voor het milieu en anderen
voor rechtvaardigheid (nationaal of internationaal), of voor een democra-
tisch Europa. We hoeven niet allemaal dezelfde idealen na te streven of
daaraan dezelfde invulling te geven — liever niet zelfs.

Het gaat me dus niet zozeer om de concrete inhoud van het idealisme,
maar vooral om de manier waarop. Hoe zijn ideologische scherpslijperij en
fanatisme te voorkomen? Is realiteitszin in strijd met idealisme? Hoe kunnen
we een sterke persoonlijke verbondenheid met bepaalde idealen combineren
met een open en tolerante opstelling? Hoe houden we het vol, ondanks
tegenslagen? Het is op dergelijke vragen dat ik een antwoord probeer te
vinden.

Het boek bestaat uit drie delen. In het eerste deel (de hoofdstukken 2
tot en met 5) bespreek ik wat idealen zijn en wat idealisme is, en hoe een
sterkere gerichtheid op idealen een bijdrage kan leveren aan de kwaliteit
van ons leven en van onze samenleving. Dit is vooral een vrij zonnig
verhaal, waarin de nadruk ligt op de positieve kanten van idealisme, zoals
ik die hiervoor al kort heb aangeduid. Een pleidooi daarvoor zal immers
moeten starten met een verkenning waarom het eigenlijk zinvol en de
moeite waard is.

Het risico hiervan is mogelijk een lichte ergernis bij de lezer over de
eenzijdige presentatie, waarin alle schaduwzijden worden genegeerd. Tk
hoop dat dit niet leidt tot een voortijdig athaken, want die schaduwzijden
komen daarna ruimschoots aan bod. In het tweede deel (de hoofdstukken
6 tot en met 11) worden namelijk de voornaamste bezwaren tegen

12

idealisme besproken. De risico’s van idealisme zijn groot en de mogelijkhe-
den tot ontsporing talrijk. Sommige gevaren, zoals die van ideologisering
en het verlies van realiteitszin, zijn zelfs inherent aan idealisme. Aan de hand
van een zorgvuldige analyse van elk van de bezwaren ga ik na hoe een
verantwoord idealisme dat deze risico’s zo goed mogelijk ondervangt, eruit
kan zien.

In het derde deel (hoofdstuk 12 tot en met 15), ten slotte ga ik in op
de persoonlijke en maatschappelijke voorwaarden waaronder een dergelijk
idealisme praktisch werkzaam kan zijn en blijven. Realistisch idealisme is
geen eenvoudig project, geen gulden middenweg. Het is een voortdurend
balanceren tussen realisme en idealisme. Het vereist steeds weer dat gewaakt
wordt voor ideologisering. Het vereist bovenal een groot uithoudings-
vermogen, een voortdurende inzet voor iets wat nooit helemaal bereikt zal
worden. Idealisten moeten steeds weer de kracht opbrengen om door te
gaan, ondanks teleurstellingen en frustraties. Dat is niet eenvoudig. Een
levende democratie kan daarbij steun bieden (zoals omgekeerd idealisme
ook bijdraagt aan het levend houden van de democratie). Maar ook
organisatie in gelijkgezinde groepen en bewegingen is van groot belang om
handen en voeten te geven aan praktisch idealisme.

Verantwoording

Dit boek komt voort uit het NWO-Pionierprogramma ‘Het belang van
idealen in recht, moraal en politiek’." In dit onderzoeksprogramma, gestart
in 1996, werkt een twintigtal onderzoekers samen — juristen, ethici en
sociaalwetenschappers. In ons onderzoek wordt aandacht besteed aan heel
brede idealen als de democratische rechtsstaat en mensenrechten, en aan
meer specifieke idealen als privacy en biodiversiteit. Daarbij richten we ons
ook op thema’s als de rol van idealen in politieke controverses en debatten,
en in de ontwikkeling van recht en moraal."

In de oorspronkelijke opzet van het programma kwam het thema
idealisme helemaal niet voor. Ten onrechte, bleek al snel. De afgelopen
jaren heb ik veel lezingen en interviews gegeven en kleinere of grotere
artikelen geschreven voor een breder publick. Elke keer kwam onvermijde-
lijk de associatie met idealisme naar voren, de persoonlijke inzet van mensen
of groepen voor maatschappelijke idealen. Steeds weer kwamen daarbij
dezelfde soort kritische vragen op: Is idealisme niet achterhaald? Hoe kun
je nog in idealen geloven na de verschrikkingen van het communisme en
de teleurstellingen van de jaren zestig?

13



Geleidelijk groeide daardoor de gedachte aan een systematisch essay over
idealisme. Het leek zinvol al die vragen rond idealisme eens wat uitgebrei-
der te behandelen dan in de context van een kort artikel of een lezing
mogelijk was. En gezien het thema lag het voor de hand om daarbij op een
ander publiek te mikken dan alleen dat van vakgenoten. Vanuit die achter-
grond heb ik dit boek geschreven.

Het is dus begonnen als een essay, een klein boekje, maar in de loop der
tijd is het uitgegroeid tot een veel langer verhaal dan ik oorspronkelijk voor
ogen had. Toch heb ik geprobeerd het essaykarakter zo goed mogelijk te
bewaren. De wetenschappelijke verantwoording is zo veel mogelijk beperkt
tot de eindnoten. Voor uitgebreidere wetenschappelijke beschouwingen
verwijs ik graag naar andere publicaties van onze onderzoeksgroep."®

Het boek komt dus voort uit een bredere onderzoeksgroep, maar het
blijft natuurlijk mijn persoonlijke verantwoordelijkheid. Van een groep die
gelukkig gekenmerkt wordt door een vruchtbaar pluralisme in tal van
opzichten, is niet te verwachten dat iedereen zich in mijn opvattingen kan
vinden — zoals ik ook niet verwacht dat een lezer zich voor 100 procent
kan vinden in dit boek. Ik hoop dat het tot tegenspraak prikkelt, en
uitnodigt tot kritisch nadenken en een eigen positiebepaling, Wanneer alle
lezers dit boek zonder meer voor zoete koek zouden aannemen, ben ik
overduidelijk niet geslaagd in mijn opzet.

Ik heb veel resultaten van het onderzoek van mijn collega’s in dit boek
verwerkt. Maar minstens zo belangrijk zijn de voortdurende discussies in
onze groep. Conceptversies van alle hoofdstukken werden besproken in
onze onderzoekslunches. Ik ben alle deelnemers aan die lunches dankbaar
voor hun kritische commentaren. Gezien de grote verscheidenheid in onze
groep heb ik hen lang niet allemaal recht kunnen doen. Speciale dank voor
hun commentaren, suggesties en bemoediging geldt Wouter de Been, Bert
van den Brink, Hans Gribnau, Caroline Raat, Sanne Taekema, Willem
Witteveen en Bert-Jan Wolthuis. Mijn student-assistente, Karlijn van Blom,
heeft veel steun geboden bij het verzamelen van materiaal voor dit boek.
Hildegard Penn leverde als editor een grote bijdrage door haar stilistische
suggesties en de vele andere correcties die ze in de laatste versies van het
manuscript aanbracht. Mijn dank gaat uit naar elk van hen. Maar vooral ook
wil ik allen bedanken die in de afgelopen jaren reageerden op lezingen,
interviews of artikelen en me aldus dwongen mijn gedachten helderder te
formuleren, en die me daardoor ervan overtuigden dat dit boek geschreven
moest worden.

14

2. De rol van idealen

In het rijk der idealen
Zweeft m'n ziel heraadmend rond,
Of zij daar weer nieuwe krachten
Tot de strijd op aarde vond.
Piter Jelles Troelstra'

Democratie

Idealen zijn niet slechts abstracte filosofische begrippen. Ze spelen een rol
in ons dagelijks leven, ook al is dat vaak op de achtergrond; ieder van ons
heeft er voortdurend mee te maken.> Zonder aandacht voor idealen kunnen
we zelfs de werkelijkheid om ons heen niet goed begrijpen. Om dat te
laten zien, kan ik het beste beginnen met een concreet voorbeeld.

Een van de belangrijkste kenmerken van onze samenleving is dat zij
democratisch is. Maar het is moeilijk om heel precies te formuleren wat nu
precies een democratie is.> Wanneer we het zoeken in een aantal concrete
kenmerken, blijkt al spoedig dat er ook democratieén zijn die deze niet
hebben. Zijn een gekozen staatshoofd, een districtenstelse]l en een
jurysysteem wezenlijke elementen voor een democratie? Veel Amerikanen
denken er vermoedelijk zo over. Toch is de afwezigheid van deze ele-
menten geen reden om Nederland geen democratie te noemen. Integen-
deel, er valt heel goed te verdedigen dat het Nederlandse systeem van
evenredige vertegenwoordiging en een onafhankelijke rechter democrati-
scher zijn dan de Amerikaanse equivalenten. Blijkbaar zijn er verschillende
invullingen mogelijk, waardoor zowel de VS als Nederland als democratisch
kunnen worden beschouwd. Bovendien blijkt democratie geen zwart-wit
begtip. We kunnen zinvol discussiéren over de vraag of iets meer of minder
democratisch is. Volgens D66 zou Nederland democratischer worden door
invoering van een referendum, terwijl het CDA het referendum juist als
strijdig met onze vorm van democratie beschouwt. De invoering van het
vrouwenkiesrecht in 1922 maakte Nederland democratischer; maar het zou
onzin zijn om te zeggen dat het daarvoor helemaal niet democratisch was.

Democratie is blijkbaar een begrip dat grote variatie en interpretatie-
verschillen toelaat. Een betrekkelijk willekeurige keuze voor slechts één
visie, of het nu de Amerikaanse is of de Nederlandse, zou niet recht doen
aan deze legitieme verscheidenheid. Door nu democratie te zien als gericht

15



op een ideaal, kunnen we deze pluraliteit beter begrijpen. Dit ideaal kunnen
we in een slogan (in navolging van president Lincoln) vatten als ‘Regering
van het volk, door het volk en voor het volk’. Maar het is slechts een
slogan, want er kan nog op veel verschillende manieren invulling aan
worden gegeven. Juist de vaagheid en meerduidigheid van het ideaal maake
dit mogelijk. Zo zijn er in de theorievorming over democratie sterke
accentverschillen tussen mensen die vooral de nadruk leggen op de kwaliteit
van de genomen besluiten (‘voor het volk’) en mensen die meer kijken naar
de gelijke inbreng van alle burgers bij de besluitvorming (‘door het volk’).
Wie vooral hecht aan het eerste, zal kiezen voor benoemde rechters en een
representatieve democratie waarin benoemde bestuurders gecontroleerd
worden door democratisch gekozen organen. Wie meer hecht aan het
tweede, zal kiezen voor een jurysysteem, een gekozen burgemeester en
vormen van directe democratie zoals het referendum.

Dit voorbeeld van democratie laat heel mooi zien hoe we alleen al voor
het begrijpen van de sociale werkelijkheid niet zonder idealen kunnen. De
Amerikaanse socioloog Philip Selznick stelt dat dit voor veel sociale
praktijken geldt.* Praktijken zoals vriendschap en democratie zijn deels
gericht op idealen van vriendschap en democratie — idealen die ze
doorgaans nooit helemaal realiseren, maar die toch richtinggevend zijn voor
het gedrag van mensen in de context van die praktijken. De praktijk
veronderstelt de gerichtheid op het ideaal, en omgekeerd is het ideaal niet
goed te begrijpen los van de manier waarop het gestalte krijgt binnen de
praktijk. Wie denkt dat vriendschap in een aantal eenvoudige regels of zelfs
in een contract te vatten is, heeft de gedachte van vriendschap niet begre-
pen. Natuurlijk ontkomen we er soms niet aan om de belangrijkste punten
ook in regels vast te leggen: we hebben juridische regels rond het huwelijk
en er zijn uitgebreide procedures voor democratische besluitvorming. Maar
die regels en procedures zijn niet alles. Naast de letter van de wet is er ook
nog zoiets als een geest van de wet, en wie niet ook naar de geest ervan
kijkt, zal bepaalde verschijnselen nooit goed begtijpen. In die geest van de
wet staan idealen centraal, omdat ze aangeven waar het uiteindelijk allemaal
om begonnen is, waarom we die concrete regels eigenlijk hebben ontwik-
keld.

Het voorbeeld van democratie kan nog meer aspecten van idealen
illustreren. Het democratie-ideaal biedt steeds weer aanknopingspunten voor
het formuleren van kritiek en voor pogingen tot verandering. Zo was in
de jaren zestig in veel landen, ondanks een in formele zin democratische
structuur, de politieke orde erg gesloten. Er was weinig ruimte voor de
inbreng van de bevolking anders dan door het kiezen van volksvertegen-

16

woordigers. In belangrijke sectoren van de samenleving, zoals het
bedrijfsleven en het onderwijs, was van inbreng door de arbeiders of de
studenten geen sprake. Voor kritiek op deze situatie kon een aanknopings-
punt worden gevonden in het democratie-ideaal; bovendien konden er op
basis daarvan voorstellen worden ontwikkeld voor democratisering. Lag in
de tot dan gangbare visie sterk de nadruk op regering vo6r het volk (iets
wat ook uvitgangspunt kan zijn van een verlicht despoot), door de critici
werd vooral de nadruk gelegd op de idee van regering do6r het volk, die
op tal van terreinen onvoldoende tot uitdrukking kwam. Die kritiek werd
in concrete voorstellen uitgewerkt, die in de volgende decennia gedeeltelijk
werden uitgevoerd. Vormen van inspraak, ondernemingsraden, democrati-
sering van de universiteiten en een betere rechtsbescherming voor de
zwakkere groepen in de samenleving zijn slechts enkele van de uit deze
democratiseringsbeweging voortgekomen hervormingen. Maar de roep om
meer democratie leidde niet alleen tot institutionele veranderingen, maar
— minstens zo belangrijk — ook tot een democratischer en meer egalitaire
cultuur, waarin bestuurders minder op een voetstuk stonden en meer het
directe contact zochten met de burgers.

Vooral op de universiteiten waren de democratische hervormingen
ingrijpend. Maar na de aanvankelijke euforie over de democratisering bleek
al snel dat ook de hervormers slechts één aspect van het democratie-ideaal
hadden benadrukt ten koste van de andere aspecten. Democratie vereist ook
een goed en slagvaardig bestuur ten behoeve van de bestuurden. De nieuwe
structuren leken dit nogal eens in de weg te staan. Als gevolg daarvan is in
de decennia nadien een deel van de vernieuwingen weer teruggedraaid om
de kwaliteit van het bestuur te waarborgen (waarbij overigens in de praktijk
blijkt dat ook nu nog niet de juiste balans tussen de verschillende kanten
van democratie is gevonden). Belangrijk is dat de discussie daarbij niet hoeft
te gaan om democratie versus elitair bestuur, maar om verschillende aspec-
ten van het democratie-ideaal die niet eenvoudig met elkaar te verenigen
zijn. Blijkbaar laat een en hetzelfde ideaal niet alleen verschillende, maar
zelfs onderling strijdige uitwerkingen toe.

Tegenwoordig is de aandacht voor democratische vernieuwingen weer
enigszins weggeébd. Dat is ook niet zo verwonderlijk, omdat de belangrijk-
ste kritickpunten uit de jaren zestig inmiddels tot veranderingen hebben
geleid. De rol van idealen is het grootst wanneer de werkelijkheid
substantieel en zichtbaar tekortschiet. Juist dan kunnen idealen ons helpen
de kritiek te formuleren en tegelijk de richting te wijzen voor de noodzake-
lijke veranderingen. In ondemocratische landen is de kritische betekenis van
het democratie-ideaal het sterkst, zoals te zien valt in de ontwikkelingen

17



zowel in de verschillende Oost- en Midden-Europese landen, als in landen
als Indonesié of Zuid-Afrika. In die landen zijn mensen zelfs bereid ervoor
de straat op te gaan en actie te voeren, vaak met gevaar voor eigen leven.

Idealen als democratie of gelijkheid hebben blijkbaar een geweldig
motiverende kracht, die mensen in staat stelt om zich ervoor in te zetten
en grote offers te brengen. De dichtregels van de dichter-politicus Piter
Jelles Troelstra boven dit hoofdstuk verwoorden goed hoe mensen hieruit
bemoediging en inspiratie halen voor hun dagelijkse strijd.’ En ook al leidt
dat niet altijd tot de verhoopte resultaten, in sommige gevallen blijkt het
dan toch mogelijk een belangrijke verandering in de samenleving tot stand
te brengen. Zonder idealistische figuren als Troelstra die zich met hart en
ziel verbonden aan de strijd voor democratie en sociale rechtvaardigheid
had het ongetwijfeld langer geduurd voor het algemeen kiesrecht was
ingevoerd en voor de moderne welvaartsstaat de ergste armoede in
Nederland had uitgebannen.

Een wenkend en kritisch perspectief

Idealen bieden aantrekkelijke toekomstbeelden, ideeén over hoe het beter
kan. Een ideaal als een rechtvaardige en duurzame wereldorde duidt een
denkbare, waardevolle wereld aan, die we na kunnen streven. Doorgaans
gaat het om vrij abstracte en vage beelden. Van rechtvaardigheid kunnen
we beter aangeven wat het niet is dan wat het wel is. Maar ondanks al die
vaagheid bieden ze een wenkend perspectief van een betere wereld of een
beter leven. In veel dictatoriaal geregeerde landen streeft men naar vrijheid
en democratie, zonder precies te kunnen aangeven wat dat inhoudt. Als het
er later op aankomt om die democratie vorm te geven, blijkt dan ook vaak
dat er heel verschillende invullingen aan gegeven worden door mensen die
vroeger elkaars bondgenoot in de oppositie waren. Het feit dat idealen op
meerdere manieren kunnen worden ingevuld en dus niet altijd veel houvast
bieden, kan men zien als een nadeel, en in sommige situaties weegt dat ook
zwaar. Maar men kan het ook zien als een voordeel, omdat het gemeen-
schappelijk ideaal een groep mensen met heel verschillende opvattingen kan
binden, zodat men niet genoodzaakt is om het over alle details eens te
worden voor men gezamenlijk actie kan ondememen. In de fase waarin
democratie nog ver weg is, vormt de idee van democratie een gemeen-
schappelijk oriéntatiepunt, én een gemeenschappelijk strijdpunt.

Door ons te richten op idealen komt ook de werkelijkheid in een ander
licht te staan. Je ziet helderder wat er niet klopt door te vergelijken met

18

een ideaalbeeld. Daarmee bieden idealen ook een kritisch perspectief aan
de hand waarvan we kritick kunnen formuleren op de realiteit. Door na
te denken over hoe een duurzame samenleving eruit zou kunnen zien, zien
we scherper in welke opzichten onze samenleving niet duurzaam is.® Juist
een zekere distantie kan ons daarbij helpen. Dit is een van de belangrijkste
functies van de vele literaire utopia’s die op een aanschouwelijke manier
uitgewerkte ideaalbeelden presenteren. Thomas More’s Utopia, dat de term
utopia introduceerde, was via de beschrijving van een ideale samenleving
tegelijk een aanklacht tegen de eigen samenleving.” Door een dergelijk
literair gedachte-experiment valt een vlijmscherpe kritick op de eigen
samenleving te formuleren.

Het is overigens ook omgekeerd: door kritiek op de samenleving komen
we tot het formuleren van nieuwe idealen of tot het beter begrijpen wat
onze idealen inhouden. Door een concrete ervaring van onrecht zien we
in dat het rechtvaardigheidsideaal in ieder geval moet inhouden dat zoiets
niet meer mag gebeuren.® Het formuleren van kritiek op de huidige
samenleving en het formuleren van idealen gaan vaak hand in hand.
Wanneer we getroffen worden door het onrechtvaardige verschil in maat-
schappelijke positie tussen mannen en vrouwen, formuleren we een ideaal
van een samenleving waar mannen en vrouwen gelijk zijn. Vanuit een
dergelijk ideaal worden we vervolgens weer gevoeliger voor andere vormen
van ongelijkheid die tot dan misschien aan onze aandacht waren ontsnapt.
In een voortdurende wisselwerking gaat dit proces van herformuleren van
idealen en kritick steeds verder. Zo kan na het formuleren van een ideaal
van seksegelijkheid een nieuwe ervaring ons attent maken op de ongelijk-
heid tussen vrouwen onderling, bijvoorbeeld rond verschillen in etnische
achtergrond en seksuele voorkeuren. Ons gelijkheidsideaal wordt dan weer
bijgesteld en verruimd, zodat ook discriminatie op grond van etische
achtergrond en seksuele voorkeur wordt bestreken. Dit leidt weer tot het
scherper formuleren van kritiek op de huidige samenleving, tot het op-
nieuw bijstellen van het ideaal enzovoort.

Het bovenstaande geldt ook voor meer persoonlijke idealen. Idealen
geven vaak zin aan ons bestaan. Ze bieden ons iets waarvoor het waard is
te leven — of het nu de toekomst van onze kinderen is of een meer abstract
doel als de vrede. Ze bieden een wenkend perspectief, een beeld van iets
waardevols waarvoor we ons graag inzetten. Zonder idealen hoeft ons
bestaan niet per se zinloos te worden, maar het wordt wel vlakker —
bijvoorbeeld omdat we ons alleen nog maar richten op de bevrediging van
onze alledaagse behoeften. Juist idealen kunnen ons hier bovenuit tillen en
ons op een ‘andere werkelijkheid’ oriénteren.’

19



Motiverende kracht

Idealen houden ons een waardevolle andere wereld voor. Ze doen een
appél op ons om ze te realiseren. Daarmee bewegen ze ons tot handelen,
tot het actief nastreven van het ideaal.'® Ze motiveren ons door een
intuitieve aantrekkingskracht. In het gedicht van Piter Jelles Troelstra komt
dit ook mooi naar voren: door ons te richten op idealen krijgen we weer
nieuwe krachten.

Dit geloof in idealen kan soms een grote invloed hebben. Het kan
iemand ertoe brengen grote inspanningen te leveren, en zelfs — zoals in het
geval van Troélstra — zijn leven te wijden aan het nastreven van het ideaal."
(Troelstra gaf zowel de dichtkunst als een loopbaan als advocaat op om zich
aan het socialisme te wijden.) Dit verschijnsel is in veel idealistische
bewegingen te herkennen. De belofte van een ‘land van melk en honing’
deed de joden uit Egypte wegtrekken. De bijbelse visioenen gaven
onderdrukten door de geschiedenis heen nieuwe moed. De literaire of
muzikale verwoording vormt daarbij vaak een belangrijke ondersteuning.
Het retorisch appél van Martin Luther King’s beroemde toespraak ‘I have
a dream...’ laat niemand onberoerd. Zoals ook liederen als “We shall
overcome’ op een aansprekende manier weer kracht hebben gegeven voor
de strijd tegen het racisme.

Een dergelijke retoriek is misschien tegenwoordig enigszins achterhaald,
vooral omdat we in Nederland doorgaans redelijk tevreden lijken en zware
maatschappelijke kritiek en grote idealen dus algauw als overtrokken
worden beleefd. Maar ook al is de vorm waarin we met idealen omgaan
anders geworden, het blijft een gegeven dat idealen ons kunnen inspireren
en motiveren.

Soms is de motiverende kracht heel stetk. Dan zeggen we dat iemand
gegrepen is door een ideaal. De kracht van het appél kent gradaties van
relatief gering tot extreem sterk. In het eerste geval is iemand slechts bereid
er weinig moeite voor te doen, in het laatste geval kan het zelfs zover gaan
dat men bereid is zijn leven te geven. Hoe sterk de kracht van een ideaal
is, is athankelijk van veel factoren: van het ideaal zelf, maar ook van de
context en van de persoon. Voor iemand met oorlogservaringen heeft vrede
een andere betekenis dan voor iemand die nog nooit een oorlog van nabij
heeft meegemaakt. In een situatie waarin de meeste mensen een redelijke
welvaart genieten, doet rechtvaardigheid een veel minder zwaar appél op
mensen om zich in te zetten voor verandering dan in een situatie van
wijdverspreide schrijnende armoede, zoals we die aan het eind van de
negentiende eeuw in Nederland kenden.

20

In die gevallen waar iemand heel sterk betrokken is op een ideaal, kan
zijn leven, zijn identiteit mee bepaald worden door het ideaal. Dan gaat het
soms zover dat hij zich werkelijk met het streven naar het ideaal identifi-
ceert.'> Mensen noemen zich dan expliciet socialist, christen of vredesacti-
vist. Een dergelijke sterke verbondenheid met de persoonlijke identiteit is
zeker niet wezenlijk voor al onze idealen. Het wisselt per persoon en zelfs
per levensfise. Een dienstweigeraar zal zich in de periode rond zijn
dienstweigering meestal explicieter met het ideaal van de vrede identificeren
dan later in zijn leven, maar dit hoeft niet te betekenen dat hij op oudere
leeftijd het ideaal minder belangrijk vindt. Het speelt gewoon een minder
grote rol in zijn dagelijks leven. Vrijwel iedereen zal vrede als een belangrijk
ideaal zien, en zal ook bereid zijn op bescheiden wijze daaraan mee gestalte
te geven. Maar slechts weinigen voelen zich zo gegrepen door het ideaal
dat zij hun identiteit (al is het maar gedeeltelijk) ermee verbinden.

Wanneer mensen zich richten op een ideaal, blijkt dat soms veel meer
bereikt wordt dan zij voor mogelijk hielden. Misschien wordt het ideaal
wel nooit helemaal gerealiseerd, maar men komt toch verder dan men ge-
komen zou zijn wanneer men zich tevoren al realistisch had neergelegd bij
wat haalbaar leek. Het nastreven van idealen betekent soms dat mensen
boven hun eigen beperkingen kunnen uitstijgen. De woorden van heer
Bommel blijken dan van toepassing: ‘Ik wist niet dat ik het in me had’

Een mooie illustratie hiervan levert het Friese dorpje Dearsum."” Begin
jaren tachtig probeerde men daar om zelfvoorzienend te worden op het
gebied van de energievoorziening. Een windmolen en een biogasinstallatie
zouden hiervoor moeten zorgen, samen met besparingsmaatregelen. De hele
dorpsbevolking deed actief mee aan het experiment. Anno 1996 blijkt in
een reportage dat het niet helemaal gelukt is om zelfvoorzienend te worden,
voor een groot deel wegens technische problemen. Toch is alle inzet niet
voor niets geweest: Dearsum is een van de meest milieubewuste dorpen van
Friesland geworden. Dit was nooit gelukt als men zich niet gericht had op
het uiteindelijk onhaalbaar gebleken ideaal van volledige zelfvoorziening.
Het nastreven van dit ideaal bracht het dorp verder dan ooit voor mogelijk
was gehouden.

De filosoof Nicholas Rescher heeft dit verschijnsel uitgebreid geanaly-
seerd. Hij stelt dat het karakteristiek is voor idealen dat zij ons boven onze
beperkingen kunnen uittillen en onze grenzen doen overschrijden." Om
iets te kunnen bereiken moet men soms te hoog mikken. Hij maakt hierbij
de vergelijking met boogschieten. Wie zijn doel wil raken, moet er iets
boven richten. Zo ook met idealen. Wie ze nastreeft, zal ze vaak niet
helemaal realiseren, maar komt wel verder in de gewenste richting dan

21



wanneer hij bij voorbaat al zich slechts had gericht op dat wat haalbaar leek.

Het ideaal moet dan overigens ook weer niet veel te hoog gesteld zijn,
want dat kan juist demotiverend werken. Als we alleen maar kunnen con-
stateren dat we op geen enkele manier het streefdoel ooit maar zullen
benaderen, werkt dat averechts. Wanneer mijn ideaal is om binnen tien jaar
een duurzame en rechtvaardige samenleving te realiseren, dan zal ik spoedig
de moed verliezen. Maar als ik dat ideaal van een duurzame en recht-
vaardige samenleving zie als iets waar we op langere termijn naartoe moeten
groeien, dan kan het zeer motiverend zijn. Iedere stap in de goede richting
is dan iets waar ik weer nieuwe bemoediging uit kan halen."

Dynamiek

Idealen zetten mensen in beweging. Dat geldt voor afzonderlijke
individuen, maar ook op het niveau van de samenleving als geheel. Steeds
weer is er de dubbele beweging waarbij idealen ons laten zien hoe de
werkelijkheid tekortschiet en tegelijk de richting wijzen naar hoe het anders
kan. Door hun motiverende kracht zorgen ze er bovendien voor dat
mensen ook daadwerkelijk iets doen en er dus iets verandert. Kortom, ze
zijn een belangrijke motor in de persoonlijke en maatschappelijke ont-
wikkeling.

Op het niveau van de persoonlijke ontwikkeling is het misschien wel
het duidelijkst te zien. Idealen zorgen voor een oriéntatiepunt waarnaar we
ons bij ons handelen steeds weer kunnen richten. Maar door hun open
inhoud blijken er, wanneer we idealen gedeeltelijk realiseren, altijd weer
nieuwe kanten van het ideaal te zijn die we nog niet gerealiseerd hebben.
Steeds wanneer we denken er te zijn en het risico bestaat van in zelf-
genoegzaambheid achterover leunen, blijkt bij opnieuw doordenken van het
ideaal dat we er nog niet zijn. Op die manier blijft het leven een voort-
durend weer opnieuw kritisch naar onszelf kijken en op grond daarvan in
beweging blijven. Als we terugkijken op onze persoonlijke ontwikkeling,
blijkt vaak dat sommige idealen als een rode draad in ons leven aanwezig
waren (maar in de loop der tijd wel steeds andere invullingen kregen),
terwijl andere idealen voor ons aan betekenis verloren of juist wonnen.

Ook wanneer we de dynamiek in onze samenleving willen begrijpen,
zijn idealen een belangrijke factor. De ethicus Frans Brom heeft bij-
voorbeeld mooi de rol van idealen laten zien in de ontwikkeling van onze
morele opvattingen omtrent de behandeling van dieren.'® Enerzijds zijn er
de zich geleidelijk ontwikkelende idealen over een behoortlijke omgang met

22

dieren, anderzijds een aantal heel concrete voorbeelden die aanleiding zijn
om onze opvattingen opnieuw te doordenken. De beelden van de
doodgeknuppelde zeehondjes of van de bio-industrie leidden ertoe dat we
onze opvattingen over de omgang met dieren herzagen. Idealen vormden
hierbij een bron voor kritiek en tegelijk een oriéntatiepunt voor nieuwe
opvattingen. Als gevolg van deze vaak schoksgewijze wisselwerking tussen
onze idealen en concrete gevallen ontwikkelen onze morele opvattingen
zich over onze omgang met dieren.

Iets soortgelijks deed zich ook weer voor rond de varkenspest. De
schokkende beelden van de gedode biggetjes bij de varkenspest waren
aanleiding voor bezinning over de manier waarop we in Nederland varkens
houden. Het waren heel concrete ervaringen van onrecht. Kritische idealen
over een betere omgang met varkens, die ervan uitgingen dat ze eigenlijk
een leven verdienen dat past bij hun eigen aard en behoeften, bleken
duidelijk in strijd met de gangbare intensieve varkenshouderij. Als gevolg
hiervan werd een discussie over veranderingen in gang gezet waarbij de
richting werd aangegeven door de idealen van een behoorlijke varkens-
houderij.

Ook in het recht kunnen we de rol van idealen zien als een belangrijke
motor van de rechtsontwikkeling.'” De internationale ontwikkeling van de
mensenrechten wordt vaak beschreven als een voortgaande verheldering en
verwezenlijking van achterliggende idealen, als het respect voor de
menselijke waardigheid." En in de ontwikkeling (en zelfs de opkomst) van
het gezondheidsrecht sinds de jaren zestig is een centrale rol gespeeld door
het ideaal van het zelfbeschikkingsrecht van de patiént. Patiéntenrechten,
maar ook de regelingen inzake abortus en euthanasie, vloeien voort uit het
nadenken over de verschillende praktische implicaties die dit ideaal heeft
voor de praktijk van de gezondheidszorg en het proberen daaraan gestalte
te geven. Daarbij zien we dat de belangrijkste implicaties van dit ideaal
inmiddels gerealiseerd zijn en dat het in de rechtsontwikkeling wat minder
belangrijk wordt. Andere idealen als goede zorg en rechtvaardige verdeling
van zorg krijgen nu weer meer aandacht en leiden tot nieuwe bijstellingen
en veranderingen in het gezondheidsrecht.'” Dit blijkt ook in de praktijk
van de gezondheidszorg. In een recent onderzoek naar de zorg voor
bewoners van verpleeghuizen pleiten Ghislaine van Thiel en Hans van
Delden dan ook voor aanvulling van het ideaal van respect voor de
autonomie van de bewoners met twee andere idealen, namelijk dat van de
goede zorgrelatie en goed hulpvetlenerschap.® Alleen door deze drie
idealen samen als uitgangspunt te nemen is naar hun overtuiging een
verantwoorde visie op verpleeghuiszorg te ontwikkelen.

23



Gemeenschappelijke discussiekaders

Idealen kunnen ook een samenbindende functie hebben. Vaak zijn mensen
het op concrete punten oneens, maar vinden ze elkaar op een abstracter
niveau, dat van beginselen en idealen. Democratie en rechtsstaat zijn
gemeenschappelijke idealen voor onze samenleving. Ondanks alle politieke
meningsverschillen vinden we elkaar op dat niveau. Idealen kunnen hier
een gemeenschappelijk referentiekader vormen en daarmee ook eenheid
tot stand brengen. De Nederlandse samenleving vindt haar gemeen-
schappelijke identiteit bijvoorbeeld voor een belangrijk deel in een
historisch gegroeide cultuur, waarop idealen als democratie, tolerantie en
gelijkheid een stempel zetten.”! Idealen kunnen aldus een gemeenschappelijk
gevoel bevorderen, maar ze kunnen natuurlijk ook uitsluitend werken ten
aanzien van mensen die niet die idealen delen. In dit opzicht zit er dus ook
hier een keerzijde aan: ze kunnen evenzeer aanleiding geven tot onver-
zoenlijke controversen.”

Voorzover idealen gedeeld worden, kunnen ze een gemeenschappelijk
vertrekpunt vormen bij het overbruggen van conflicten. Vaak helpt het om
bij meningsverschillen duidelijk te maken op wat voor manier de
conflicterende standpunten kunnen worden gezien als verschillende invul-
lingen van gedeelde uitgangspunten. Hiermee worden de verschillen ge-
makkelijker hanteerbaar en wordt in ieder geval een gezamenlijk kader
gecregerd waarover men het, ondanks mogelijk hoog oplopende menings-
verschillen, wel eens is. Het maakt het vaak ook eenvoudiger om elkaar te
begrijpen, al is het alleen maar omdat tenminste een deel van de begrippen
overeenkomt. Zo kan voorkomen worden dat bijvoorbeeld bij discussies
over het referendum de tegenstanders van het referendum wordt aan-
gewreven dat zij de democratie niet serieus zouden nemen. Dat is natuurlijk
niet het geval — ze geven slechts een andere invulling aan democratie. De
vraag waarover de discussie dan zou moeten gaan, is die welk type van
democratie of welke elementen het meest tegemoetkomen aan de
maatschappelijke werkelijkheid aan het begin van de 21ste eeuw. Dat is
voor een deel een vraag die athangt van de inschatting van de maatschappe-
lijke situatie, omdat men zich zal moeten afvragen in welke opzichten onze
democratie niet goed functioneert. Ziet men de gebrekkige kiezerspartici-
patie als een centraal probleem, dan zal men naar middelen zoeken om die
te vergroten en dan is het referendum een mogelijke bijdrage.” Ziet men
daarentegen de stroperige besluitvorming als een centraal probleem, dan zal
men juist een referendum afwijzen en misschien mogelijkheden van
inspraak en beroep beperken.?*

24

Oriéntatie op het gemeenschappelijke ideaal kan dus soms helpen om
discussies vlot te trekken. Het kan er ook toe leiden dat men impasses
doorbreekt, omdat men op een niveau hoger ziet dat de verschillen over-
brugd kunnen worden.”® Het kan bovendien helpen om voor nieuwe
problemen een oplossing te vinden of om achterhaalde opvattingen bij te
stellen.

Deze functie van idealen is het beste te illustreren aan de hand van het
verschil tussen verkiezings- en beginselprogramma’s. Een beginselprogram-
ma formuleert de gemeenschappelijke vertrekpunten, de beginselen en
idealen van een politieke partij. Dat beginselprogramma formuleert als het
ware de identiteit van de partij. De gedachte is dat men daaraan ook in snel
veranderende omstandigheden een gedeeld kader heeft om zich op te
oriénteren. Voor nieuwe problemen kan men dan teruggrijpen op zo’n
programma in de hoop dat het een goed vertrekpunt biedt voor nadenken,
discussie en standpuntbepaling.

Een verkiezingsprogramma is veel concreter en daardoor ook sneller
achterhaald door de maatschappelijke ontwikkelingen. ‘Erkenning van de
DDR’ en ‘Nederland uit de NAVO’ waren programmapunten van linkse
partijen in de jaren zeventig.” Beide punten zijn inmiddels door veran-
derende omstandigheden ingehaald. De DDR werd inderdaad eerst erkend
en vervolgens weer opgeheven. De NAVO kreeg een ander karakter
doordat de militaire regimes in Portugal en Grickenland door democratieén
werden vervangen en doordat de Muur verdween. Maar de achterliggende
gedachte, het ideaal waaraan deze programmapunten gestalte probeerden
te geven, namelijk dat Nederland zich niet moet laten leiden door een
zwart-wit blokdenken, en dat Nederland geen steun moet geven aan
onderdrukkende regimes via de NAVO, zijn nog steeds zinvolle uitgangs-
punten voor een discussie. Van daaruit zou men zich bijvoorbeeld kunnen
afvragen hoe het Nederlands beleid zich verhoudt tot de situatie in NAVO-
bondgenoot Turkije met zijn onderdrukkende politiek ten opzichte van de
Koerden.

De discussie over de achterliggende (politicke) idealen hoeft zeker niet
altijd de vorm aan te nemen van een beginselprogramma of een beginsel-
verklaring. Dit kan ongetwijfeld een functie hebben, maar waar het vooral
om gaat, is dat men in een partij de oriéntatie op het niveau van de idealen
levend houdt, ondanks de zich steeds weer op de voorgrond dringende
dagelijkse praktische problemen. In de praktische politiek is het risico groot
dat men zich te zeer laat bepalen door de concrete vragen en daardoor te
weinig toekomt aan het regelmatig doordenken van de fundamentele
uitgangspunten in het licht van steeds wisselende omstandigheden.

25



Belangrijker dan het formuleren van een tekst op papier is daarom het
creéren van een cultuur binnen een partij waarin het debat ook steeds weer
wordt teruggekoppeld naar dat niveau. Idealen vormen in dat debat zowel
een gemeenschappelijk oriéntatiepunt als een inspiratiebron voor veran-
dering.

26

3. Wat zijn idealen?

Ik denk dat we zoveel mogelijk moeten ingrijpen in de geschiedenis om iets te
redden van de idealen: rechtvaardigheid, rechtvaardigheid en uiteindelijk niets
anders dan rechtvaardigheid. Als we merken dat ergens mensen in het gedrang
komen en gewond raken, dan moeten we in verzet komen. Maar we doen dat
coupe par coupe. Stapje voor stapje, want een ideaal als rechtvaardigheid is niet
duidelijk onder woorden te brengen. Steeds als je het probeert, merk je dat een
of ander ‘evenement’ je oude definitie onderuithaalt en een nieuwe met zich
meebrengt.

Jean-Frangois Lyotard'

Definitie

Tot nu toe heb ik het woord idealen heel vaak laten vallen, maar het nog
niet nader inhoud gegeven. Wat bedoelen we er nu precies mee? Hierop
is, als zo vaak in de filosofie, geen eenduidig antwoord te geven. Er zijn
veel verschillende definities van idealen in omloop.? Welke definitie men
kiest, hangt mede af van de context waarbinnen men het begrip gebruikt.
Wie idealen ziet als fundering of kernbegrip van een filosofisch systeem
(zoals in sommige vormen van wijsgerig idealisme), zal andere keuzen
maken dan wie, zoals ik, vooral geinteresseerd is in de vraag hoe ze een
praktische rol spelen in ons leven en ons handelen. In plaats van alle
mogelijke definities te bespreken die ooit zijn voorgesteld, zal ik simpelweg
beginnen met een eigen omschrijving te introduceren:

Idealen zijn waarden die (doorgaans impliciet of latent) aanwezig zijn in het recht
of in de publieke en morele cultuur van een samenleving of groep, die doorgaans
niet volledig gerealiseerd kunnen worden en die pogingen tot formulering en
uitwerking in termen van regels en beginselen (deels) overstijgen.”

Natuurlijk is dit een vrij technische en complexe definitie. In wat simpeler
bewoordingen komt het neer op drie elementen:

1. het zijn waarden die ingebed zijn in onze cultuur,

2. ze zijn nooit helemaal te realiseren, en

3. ze zijn nooit helemaal goed onder woorden te brengen.

27



Waarden die ingebed zijn in onze cultuur

Idealen zijn waarden of waardevolle toestanden. Het heel complexe ideaal
van de rechtvaardige samenleving verwijst naar een toestand die waardevol
is omdat allerlei waarden als rechtvaardigheid en vrijheid erin gerealiseerd
zijn. Die waarden van rechtvaardigheid en vrijheid op hun beurt zijn ook
idealen, omdat ze in de werkelijkheid nooit helemaal gerealiseerd zijn. Het
is vooral dit waardekarakter dat verklaart waarom het zinvol is idealen na
te streven en ook waarom ze een motiverende kracht hebben. Je voelt je
bijna ‘geroepen’ om je in te zetten voor een ideaal, omdat daardoor
bepaalde belangrijke waarden (deels) gerealiseerd worden.

Die waarden komen niet zomaar uit de lucht vallen. Het zijn geen puur
persoonlijke voorkeuren of fantasieén. We ontlenen ze aan onze cultuur,
aan de traditie waarin we groot geworden zijn. Ze maken deel uit van de
instituties van onze samenleving. Het ideaal van democratie verzinnen we
niet zelf, maar is afkomstig uit een lange culturele traditie. Daarin wordt
niet alleen verwezen naar historische instituties als de Atheense democratie
of de oude Nederlandse waterschappen en vroedschappen; het ideaal is ook
aanwezig in alledaagse praktijken als besluitvorming in informele groepen
op het schoolplein. Het is ook belichaamd in onze huidige democratische
instituties, in het recht. Soms is het democratie-ideaal expliciet, maar
meestal blijft het meer op de achtergrond en ligt de nadruk op de concrete
praktijken en procedures. De politicoloog Herman van Gunsteren
verwoordt het als volgt:

Idealen betekenen weliswaar een stellingname tegenover een ‘gegeven’ werkelijk-
heid, maar dit impliceert niet dat ze een eeuwig en onveranderlijk bestaan
hebben. Ze moeten zelf ook als produkt van een veranderende sociaal-historische
werkelijkheid worden gezien. Idealen zijn niet louter oprispingen van individuen,
maar zijn in instituties en gangbare levensvormen belichaamd, althans worden
daardoor gevoed.*

Idealen zijn dus niet slechts mijn idealen, maar de idealen van mijn
samenleving of van de groep waartoe ik behoor. Veel idealen worden
binnen de hele samenleving gedeeld. Soms worden er daarbij verschillende
namen gebruikt voor één ideaal, waarbij ook accentverschillen in betekenis
kunnen optreden. Het ideaal van rechtvaardigheid is hiervan een voorbeeld.
Het wordt algemeen geaccepteerd, maar in de christelijke traditie kiezen
velen liever voor de term gerechtigheid en in de socialistische voor
solidariteit. Omdat deze beide termen deel uitmaken van verschillende
tradities binnen onze samenleving, zijn er ook accentverschillen in de in-

28

vulling van het ideaal. Zo zijn bij socialisten in de invulling van solidariteit
de waarden van gelijkheid en onderlinge verbondenheid sterk dominant,
terwijl in de christelijke traditie men eerder zal denken in termen als ‘recht
doen aan de verdrukten’.

Sommige idealen worden weliswaar breed gedeeld in de samenleving,
maar hebben een heel specifieke betekenis voor groepen of tradities daar-
binnen. Een respectvolle omgang met dieren is een in onze samenleving
tegenwoordig algemeen aanvaard ideaal, maar wordt heel sterk benadrukt
door groepen als vegetariérs en dierenbeschermingsorganisaties. Deze
groepen en tradities vervullen ook voor de samenleving als geheel een
nuttige functie, omdat ze het ideaal levend houden. Ze zijn er als het ware
de dragers van. Ze vragen steeds weer de aandacht voor het ideaal en voor
mogelijke implicaties ervan die (nog) niet in bredere kring worden gedeeld.
Daarbij hoeven ze zeker niet het gelijk aan hun zijde te hebben; juist door
hun eenzijdigheid schieten ze immers vaak door. Dierenbeschermers leggen
soms een veel te sterk accent op het door hen gepropageerde ideaal ten
opzichte van andere idealen en belangen (zoals de volksgezondheid); een
voorbeeld hiervan is het door sommigen radicaal afwijzen van alle
dierproeven. Of ze geven een verkeerde invulling aan het ideaal, zoals
wanneer sommige dierenbezitters hun huisdieren behandelen alsof het
mensen zijn. Maar ook dergelijke te eenzijdige of verkeerde invullingen
hebben hun functie, omdat ze in de publieke meningsvorming uiting geven
aan het ideaal en dus anderen uitdagen om hun eigen visies daartegenover
te zetten.

Idealen zijn dus geen puur persoonlijke voorkeuren of fantasie€n, maar
dat betekent niet dat er geen individuele keuzevrijheid is. Mensen kunnen
mee vormgeven aan hun cultuur, hun traditie, hun democratische instituties
en dus ook meehelpen om andere idealen te ontwikkelen.> Tradities en
culturen zijn geen statische grootheden, maar ontwikkelen zich. Apartheid
was tot voor kort een van de leidende idealen van de Afrikaners in Zuid-
Afrika, maar mede door discussies en veranderingen binnen de eigen groep
wordt dat ideaal geleidelijk vervangen door een vreedzaam en gelijkwaardig
samenleven van mensen uit verschillende bevolkingsgroepen. Mensen
kunnen zich zelfs ook heel bewust afzetten tegen bepaalde idealen en deze
verwerpen en vervangen door andere. Zo werd in de jaren zestig het
traditionele huwelijksideaal door velen als te verstikkend ervaren en ver-
vangen door idealen als vrije liefde of gelijkwaardige relaties tussen mannen
en vrouwen. Maar ook in het geval van dergelijke radicale omwentelingen
is het uitzonderlijk dat een individu nieuwe idealen geheel los van anderen
ontwikkelt. Meestal gebeurt dit in de context van eigen subculturen en

29



tegenbewegingen, die mede hun identiteit ontlenen aan de daarbinnen
gegroeide alternatieve idealen.

Ook persoonlijke idealen vinden hun oorsprong doorgaans in de cultuur
waarvan iemand deel uitmaakt.® Als iemand monnik wil worden of sociaal
advocaat, dan haalt hij de voorbeelden daarvoor uit zijn omgeving, uit
literatuur of van de tv, kortom, uit de omringende cultuur. Toen Lenie
’t Hart uit Pieterburen zich begon in te zetten voor zieke en verlaten
zeehonden, was dat weliswaar een heel persoonlijk project, maar het vond
zijn aanknopingspunten mede in de algemene cultuur waarin zorg voor
dieren al van groot belang werd geacht. Maar door haar optreden ver-
anderde zij op haar beurt die cultuur ook een beetje, want deze specificke
invulling van zorg voor dieren ging verder dan tot dan toe gebruikelijk
was.

Nooit helemaal in woorden te vangen

Idealen zijn nooit helemaal onder woorden te brengen. We hebben wel
een benaming voor het ideaal, en we kunnen wel een aantal aspecten
opnoemen die ermee te maken hebben — en vooral een aantal dingen die
ermee in strijd zijn — maar een complete beschrijving van het ideaal schiet
altijd tekort. Natuurlijk proberen we voortdurend om tot concretere
beschrijvingen te komen. Maar naarmate we concreter worden, zullen we
meer twijfels krijgen. Is onze invulling van het ideaal wel de beste, laat staat
de enig verdedigbare? Ook wanneer iemand met een uitgewerkte
blauwdruk, een utopia komt, houden we meestal het gevoel dat het maar
een zeer onvolmaakte poging is om het ideaal te benaderen. Laat staan dat
we ervan overtuigd zouden zijn dat het de enig mogelijke invulling is van
het ideaal.

Neem bijvoorbeeld het ideaal van rechtvaardigheid. Het heeft onder
meer te maken met een eerlijke verdeling van goederen, maar wat is
eerlijk? Is het verdeling naar behoefte, naar prestatie (en hoe meten we die),
of is het voor iedereen hetzelfde? Is een basisinkomen nu wel of niet een
vereiste van rechtvaardigheid? Het lijkt erop alsof de inhoud van het ideaal
steeds weer aan onze woorden ontsnapt en als we toch tot een zo compleet
mogelijke verwoording proberen te komen, blijkt bij nader inzien altijd dat
er een stukje is dat we gemist hebben of dat we bepaalde dingen toch
verkeerd hebben ingevuld.

Natuurlijk gebeurt het soms wel, dat mensen denken de waarheid in
pacht te hebben en hun interpretatie van het ideaal als de enig juiste zien.

30

De wereldgeschiedenis is er vol van. Op dat moment verwordt een open
ideaal echter tot een gesloten ideologie: die ideologische oriéntatie kan dan
tot gevaatlijke ontwikkelingen leiden als ze fanatiek wordt nagejaagd. Het
bijzondere van idealen is nu juist dat iedere poging om ze onder woorden
te brengen gebrekkig is, omdat we tijdens het proces van gedeeltelijke
realisering ervan steeds weer nieuwe inzichten in de betekenis van het
ideaal krijgen.” Wanneer er grote armoede heerst, zullen in het ideaal van
een goede samenleving andere elementen naar voren komen dan in een
redelijk welvarende verzorgingsstaat.

Ook voor concrete en persoonsgebonden idealen geldt dat we ze vaak
moeilijk onder woorden kunnen brengen. De inhoud van idealen is nooit
uitputtend vast te leggen in regels, gedragsvoorschriften en dergelijke. Als
we dat wel proberen, dreigt het risico van verstarring en onvoldoende
aandacht voor de variaties tussen de concrete gevallen. Zo is het belangrijk
dat artsen proberen een goede dokter te zijn, maar het lukt nooit helemaal
dit ideaal volledig uit te werken in regeltjes en voorschriften.® Er blijft iets
wat ons ontglipt en dat in nieuwe situaties soms ineens van groot belang
blijkt te zijn. Vaak ook is het persoonsgebonden in die zin dat de manier
waarop het ideaal vormgegeven wordt, mede afhangt van het karakter van
de betrokkene. Een zorgzaam iemand zal het ideaal van de goede dokter
anders verwoorden en in eigen handelen gestalte geven dan een primair in
de wetenschap geinteresseerde arts.

Idealen zijn dus wezenlijk vaag en multi-interpretabel. Bij elke poging
tot interpretatie ervan moeten we onderkennen dat we slechts een deel van
het ideaal geformuleerd hebben. Er is altijd een ‘betekenissurplus’. Een deel
van de inhoud onttrekt zich aan onze pogingen tot verwoording en blijkt
dan in een nieuwe context vaak onverwacht van groot belang. Het motto
van Jean-Frangois Lyotard boven dit hoofdstuk drukt dat mooi uit: bij
stapsgewijze realisering van idealen blijken steeds weer nieuwe kanten ervan
naar voren te komen en blijken steeds weer nieuwe invullingen nodig.

Het is dit kenmerk dat idealen een belangrijke rol geeft in de dynamiek
van ons leven en van de samenleving.” Elke keer als we denken het ideaal
goed te pakken te hebben, blijkt na een tijdje dat er toch nog dimensies
aan zitten die we niet hadden onderkend. Het eerder besproken voorbeeld
van democratisering laat dat goed zien. In de jaren zestig werd duidelijk dat
democratie niet alleen relevant was voor onze politieke instellingen, maar
dat het ook binnen universiteiten en bedrjven een zinvol ideaal was.
Daarmee kreeg het een toepassingsbereik dat heel anders was dan daarvoor.
Aanvankelijk probeerde men simpelweg de procedures en regels uit de
publieke sfeer zo goed mogelijk te vertalen naar deze nieuwe toepassingen.

31



In de praktijk bleek echter dat dit niet de juiste methode was. One-man,
one-vote was in de context van de universiteit niet de juiste invulling van
democratie, omdat het onvoldoende recht deed aan de specifieke kenmerken
van een doelorganisatie als de universiteit. Juist de meerduidigheid van het
achterliggende ideaal bracht hier een oplossing. Als we democratie alleen
zouden definiéren als een aantal concrete regels en procedures, dan zou het
een onwerkbaar model voor de universiteiten zijn. Maar op het niveau van
het achterliggende ideaal, de waarden achter de regels en procedures, bleek
de democratie nog tal van invullingen te bevatten die wel bruikbaar waren
voor de nieuwe context. De idee dat alle relevante gezichtspunten naar
voren moeten worden gebracht voor een kwalitatief goede besluitvorming,
bleek ook anders vertaald te kunnen worden dan door studenten en
hoogleraren allemaal een gelijke stem te geven.

Idealen zijn nooit helemaal los verkrijgbaar. Ze verwijzen weer naar
andere idealen. Democratie verwijst ook naar idealen als gelijkheid, vrijheid
en tolerantie. Voor echte vrijheid is niet alleen vereist dat mensen niet door
de staat onderdrukt worden, maar ook dat ze niet onderworpen zijn aan
honger en armoede. Idealen maken altijd deel uit van een ‘web van
waarden’, van een heel netwerk van met elkaar verbonden idealen.!® Met
andere woorden, ze zijn altijd ingebed in een wereldbeschouwing of een
levensbeschouwing. Die inbedding in zo’n bredere levensbeschouwing en
die verwijzing naar andere idealen is een van de redenen voor de
meerduidigheid van idealen. Eenzelfde ideaal kan natuurlijk deel uitmaken
van heel verschillende levensbeschouwingen; in dat geval is er sprake van
wat de filosoof John Rawls een overlappende consensus noemt.!! Maar ook
al lijkt men het op het eerste gezicht helemaal eens te zijn over het ideaal,
dan blijkt toch vaak dat door die levensbeschouwelijke inbedding de
concrete invullingen van het ideaal verschillen.

De meerduidigheid van idealen en het feit dat ze nooit helemaal te
formuleren zijn, zorgen voor een voortdurende discussie over de betekenis
ervan, waarbij in nieuwe contexten ook steeds weer nieuwe aspecten van
het ideaal naar voren komen. Daarmee kan verstarring worden tegengegaan
en de praktijk voortdurend opnieuw ter discussie gesteld worden: Dit is een
van de redenen waarom discussie waardevol en zinvol is. Discussie is niet
slechts een noodzakelijk kwaad dat nodig is omdat en zolang ik mijn
tegenstanders nog niet heb overtuigd van hun ongelijk. Als ik altijd alleen
maar een deel van het ideaal kan hebben begrepen, kan het zijn dat iemand
anders een ander aspect van het ideaal beter heeft gezien. Of nog simpeler:
ik kan het gewoon verkeerd hebben gezien.

Misschien blijkt iets wat zich presenteert als een tegenstelling, wel te

32

bestaan uit twee kanten van dezelfde medaille, hetzelfde ideaal. Op korte
termijn lijken milieubelangen en werkgelegenheidsbelangen soms met elkaar
in strijd. Maar wanneer we het perspectief ruimer richten op het ideaal van
de duurzame, rechtvaardige samenleving, blijkt dat het om twee aspecten
van hetzelfde ideaal van de goede samenleving gaat. Daarmee is het
concrete conflict natuurlijk nog niet opgelost, maar wel in een ander
perspectief geplaatst, wat mogelijk tot een beter begrip van de positie van
de tegenstander en tot eventuele compromissen kan leiden.

Niet ieder meningsverschil kan natuurlijk op zo’n manier worden
overbrugd. Er zijn ook onoverbrugbare tegenstellingen. Maar de principitle
erkenning dat we altijd slechts een deel van het ideaal kunnen begrijpen
(en dat er bovendien veel legitieme idealen zijn), kan ons op zijn minst
bescheidener maken en onze bereidheid tot een open debat vergroten.

Een wijkend perspectief

In het verlengde van het voorgaande ligt dat idealen nooit helemaal te
realiseren zijn. We kunnen ze met alle kracht nastreven, maar elke keer als
we denken er te zijn, blijkt dat er toch nog meer is. Ze vormen een
voortdurend wijkend perspectief. In discussies heb ik nogal eens gemerkt
dat sommigen dit een vreemde gedachte vinden. Een aantal idealen is toch
wel degelijk gerealiseerd? Het algemeen kiesrecht of de achturige werkdag
waren lang strijdpunten in de Nederlandse samenleving en zijn nu toch
werkelijkheid geworden?

Het lijkt me niet zinnig om hier in een terminologische discussie te ver-
vallen. Het is zonder meer verdedigbaar dat idealen wel realiseerbaar
kunnen zijn, maar dan hanteert men een ruimer idealenbegrip dan mij zin-
vol lijkt. Het algemeen kiesrecht vormt een goed voorbeeld. Tk zou dat
eerder willen beschouwen als een strijdpunt, als een concreet doel, dan als
een ideaal. Het achterliggende ideaal was dat van de democratisering. Het
ging er in de strijd niet alleen om dat arbeiders en vrouwen ook mochten
stemmen, maar dat ze een gelijke invloed kregen op de besluitvorming, dat
onze samenleving een democratische werd, waarin verschillen in inkomen,
afkomst, opleiding en sekse niet telden. Het algemeen kiesrecht was hierin
een belangrijke stap voorwaarts, maar niet het eindpunt. Dat achterliggende
ideaal is nog steeds niet bereikt. Het percentage vrouwen onder hoge
ambtenaren, Kamerleden en ministers, en de deelname aan verkiezingen
in traditionele arbeiderswijken laten zien dat er nog steeds veel te ver-
beteren valt.

33



Natuurlijk zullen sommigen tijdens de strijd voor het algemeen kiesrecht
dit wel als hun ideaal gezien hebben. Maar ook zij zullen, toen dat eenmaal
was bereikt, hebben ontdekt dat er nog een lange weg te gaan was naar wat
daar nog meer mee verbonden was. Dat illustreert mooi wat ik in de vorige
paragraaf besproken heb. Idealen zijn nooit helemaal onder woorden te
brengen, onder meer omdat ze verwijzen naar allerlei ermee samenhangen-
de andere idealen.

Het is daarom goed een verschil te maken tussen idealen en doelen.
Voor doelen geldt dat ze in principe wel realiseerbaar zijn. Bij het nastreven
van doelen heeft het meestal weinig zin wanneer men slechts halverwege
komt. Wie te weinig geld heeft om die hele luxe villa te bouwen waarvan
zij droomt, doet er doorgaans verstandig aan dat niet te proberen en een
bescheidener huis te bouwen. Aan een half afgebouwd huis heb je in ons
klimaat meestal weinig. Het kan zelfs gevaarlijk of contraproductief zijn om
een doel na te streven waarvan je weet dat het onhaalbaar is. Wie onvol-
doende brandstof heeft om naar Hawaii te vliegen, kan beter een dichterbij
gelegen reisdoel kiezen, of zelfs thuisblijven."

Bij idealen ligt dat anders. Natuurlijk moet ook hierbij rekening ge-
houden worden met de realiteit, zoals ik in andere hoofdstukken nog uitge-
breid zal bespreken. Maar ook als we niet die geheel rechtvaardige samen-
leving bereiken die we voor ogen hebben, maar deze slechts gedeeltelijk
realiseren, kan het al een verbetering zijn ten opzichte van de huidige
toestand. Het nastreven van idealen kan ons in ieder geval een stap in de
goede richting brengen en iedere stap op zich is al een gedeeltelijke
realisering van de in het ideaal belichaamde waarden.

Daarbij blijkt overigens dat elke stap dichter bij het ideaal ook ons beeld
van het ideaal verandert, net zoals de horizon steeds verschuift wanneer we
ernaartoe lopen. Daarom heeft het niet altijd veel zin om het ideaal al
helemaal uit te werken tot een complete blauwdruk waaraan men rigide
vasthoudt bij de verdere koersbepaling. Elke stap in de richting van het
ideaal opent weer nieuwe vergezichten, laat kanten van het ideaal zien die
we voorheen nog niet hadden gezien, en maakt dus de blauwdruk steeds
verder achterhaald.

Idealen in soorten en maten
Er zijn veel verschillende typen idealen. Gerard Reve heeft jarenlang gezegd

te streven naar het boek dat alle andere boeken (behalve de Bijbel)
overbodig zou maken." Of iemand kan zich helemaal richten op het maken

34

van het perfecte schilderij. In het kader van deze studie over idealisme zal
ik het over dergelijke idealen verder niet hebben. Het gaat mij vooral om
de idealen met een expliciet morele of politieke inhoud, idealen die een
vanuit normatief gezichtspunt waardevolle toestand uitdrukken.

Bij dergelijke moreel geladen idealen hebben we vaak de neiging te
denken aan heel grote visioenen over vrede en over de rechtvaardige
samenleving, Maar idealen zijn er in soorten en maten. Het kan ook om
veel ‘kleinere’ projecten gaan, van de droom over een beter leven voor de
eigen kinderen tot de inzet voor een buurt waarin mensen uit verschillende
culturen vreedzaam samenleven. Deze idealen verwijzen natuurlijk wel weer
naar grotere idealen als vrede of gelijk respect voor ieder mens, maar die
grotere idealen spelen bij het dagelijks handelen eerder op de achtergrond
mee.

Naar de inhoud kunnen we idealen in drie hoofdcategorieén onderver-
delen. Ten eerste zijn er de voorstellingen van het eigen goede leven, over
hoe je als persoon jezelf kunt ontplooien en je leven vorm kunt geven.
Vaak wordt een dergelijk mensbeeld veralgemeniseerd en wordt dit ook
als model voor anderen voorgehouden. (Met alle bijbehorende problemen,
want wat voor mij goed is, hoeft dat nog niet voor iedereen te zijn.) Zo’n
omvattender beeld van het goede leven is doorgaans complex en bevat weer
tal van deel-idealen: iemand probeert een goede ouder te zijn voor de
kinderen, heeft in haar werk als arts bepaalde aspiraties en zet zich mogelijk
als vrijwilliger ook in voor een betere maatschappij. Daarbij behoren ook
bepaalde persoonlijkheidsidealen zoals betrouwbaarheid, moed of vriende-
lijkheid.

Ten tweede zijn er de voorstellingen van de goede samenleving. Die
kunnen heel gedetailleerd zijn uitgewerkt in de vorm van complete utopia’s
en blauwdrukken, maar ook in algemenere termen zijn gegoten als vrede
en rechtvaardigheid. Ook hier gaat het om zeer complexe voorstellingen
die weer uiteenvallen in verschillende samenhangende deel-idealen.

Beide vormen van idealen staan natuurlijk niet los van elkaar. De meeste
opvattingen van het goede leven houden ook in dat men zich mee richt
op het leveren van een bijdrage aan de samenleving en veronderstellen ook
dat iemand kan leven binnen een redelijk goede samenleving. Omgekeerd
is een kenmerk van een goede samenleving dat mensen er in staat zijn het
leven te leiden dat zij nastreven. Toch is het zinvol dit onderscheid te
maken, ook al is er geen strikte scheiding mogelijk of wenselijk.'®

De derde categorie idealen ligt misschien wat minder voor de hand. Ook
organisaties of beroepen kunnen gericht zijn op idealen. Tegenwoordig
probeert men die vaak te concretiseren door ‘mission statements’, hetgeen

35



al een belangrijke erkenning is van het belang van idealen, maar tegelijk
slechts een gedeeltelijke. Want de mission statement is noodzakelijk
selectief, en bovendien veel concreter dan de achterliggende idealen. Daarbij
moet dan ook niet zozeer gedacht worden aan specificke doelen als
marktleiderschap of een maximale winst, als wel aan idealen die verbonden
zijn aan de praktijk van organisaties, zoals het bevorderen van een goed
werkklimaat, het leveren van een goed product en het doen bloeien van
het bedrijf. Bij dergelijke idealen gaat het dus niet om de goede samenle-
ving of het goede leven, maar om bijvoorbeeld de goede onderneming, het
goede ziekenhuis of de goede jurist. (Ook hier geldt natuurlijk dat deze niet
losstaan van idealen van het goede leven of van de goede samenleving.) De
betekenis van deze idealen kan het beste worden toegelicht aan de hand
van een concreet voorbeeld, dat van de goede hulpvetlener in de gezond-
heidszorg.

De goede hulpverlener

Kenmerkend voor beroepen als dat van arts of verpleegkundige is dat ze
mede gericht zijn op bepaalde idealen en zonder die idealen niet goed te
begrijpen zijn.'® De medische ethiek bestaat voor een deel uit morele regels
die aangeven hoe men in concrete gevallen moet handelen. Die regels zijn
de afgelopen jaren in toenemende mate in protocollen, codes en wet- en
regelgeving vastgelegd. Maar de regels zijn niet alles, ze zijn slechts een
minimum. De arts die zich alleen aan de regels houdt, is geen goede arts.
Want door de grote variatie in omstandigheden, in patiénten en in
beschikbare middelen, moet de arts steeds weer haar handelen aanpassen
aan de concrete gevallen. Waar de ene patiént juist liefst alle informatie
heeft met zelfs bijna triviale details, wil de andere liever met rust gelaten
worden. Terwijl de ene arts goed is in wetenschappelijk onderzoek en zich
daarop toelegt, kiest de andere ervoor om uitgebreid de tijd te nemen om
patiénten gerust te stellen. Dit is nooit helemaal in regels te vatten. Daarom
moet er ruimte blijven om boven de regels uit te gaan en recht te doen aan
de grote variatie.

Daarbij is de arts niet geheel vrij om naar eigen inzicht te beslissen zoals
zij wil, want het ideaal van goede hulpverlening vormt een gemeen-
schappelijk oriéntatiekader. Daaronder vallen waarden als respect voor het
menselijk leven, het verlichten van lijden, een zorgzame en respectvolle
omgang met patiénten, en wetenschappelijke vooruitgang rond de behan-
deling van ziekten. De ene arts legt daarbij het accent op het verlichten van

36

het lijden van de individuele patiént, de andere op de wetenschappelijke
vooruitgang. Maar het lukt nooit ze allemaal tegelijk perfect te verwezen-
lijken; er blijft altijd iets te wensen over.

In feite is dit wezenlijk voor iedere professie: het gericht zijn op idealen
maakt dat het nooit helemaal lukt ze te verwezenlijken. ‘Had ik nog maar
even langer kunnen blijven bij mevrouw Jansen om haar gerust te stellen.’
“Wat jammer nou dat ik te weinig mogelijkheden heb voor de optimale
behandeling.” Hulpverleners houden dan ook structureel een gevoel van
tekortschieten. Dit element van tekortschieten bij hoge aspiraties is inherent
aan professies, maar ook aan tal van andere complexe rollen, zoals die van
moeder of docent.

Het ligt voor de hand om de schuld van het tekortschieten te gooien op
externe factoren, zoals te weinig financiéle middelen, maar dat is niet altijd
terecht. Soms ontbreken inderdaad de middelen om het gewenste niveau
te bereiken. Maar ook al zou er meer tijd en geld zijn, dan nog zou het
gevoel blijven dat het beter zou kunnen, juist omdat de rol zo veelzijdig
en veeleisend is. Dat het realiseren van die aspiraties of zelfs maar het
formuleren ervan moeilijk of onhaalbaar is, betekent echter niet dat we ze
maar moeten laten schieten.

Een goed hulpverlenerschap bestaat niet alleen uit de oriéntatie op
idealen, maar is een evenwichtige mix van aspiraties en regels. Een arts die
zich alleen tot de regels beperkt, is geen goede arts. Maar een arts die zich
alleen richt op de idealen, is dat ook niet. In dat geval worden te ge-
makkelijk minimale voorwaarden voor goede hulpverlening genegeerd. Een
arts moet in de eerste plaats gewoon zorgen dat de patiént een redelijke
verzorging krijgt en een verantwoorde behandeling. Als hij overduidelijk
de verkeerde medicijnen geeft, of de diagnose te snel stelt, is dat niet goed
te praten met een beroep op het nastreven van idealen. Het ideaal van
wetenschappelijke vooruitgang kan niet rechtvaardigen dat een arts zonder
de toestemming van de patiént deze onderwerpt aan experimenten.

Dit voorbeeld van goed hulpverlenerschap maakt duidelijk dat profes-
sionele beroepen deels gericht zijn op idealen en niet goed te begrijpen zijn
zonder die idealen. Wanneer een hulpverlener die idealen verwaarloost,
wordt de kwaliteit van zijn handelen minder. Tegelijk wordt duidelijk dat
een eenzijdige oriéntatie op idealen ook niet goed is. Het is wenselijk dat
er een evenwichtige verhouding is tussen het minimum van de regels en
het nastreven van het maximum van de aspiraties."”

37



4, Heiligen en helden

Aan de andere kant weet je dat je het niet kunt zonder voorbeelden, zonder
mensen aan wie je je kunt optrekken, die inspireren en uitdagen. Zijj zijn het die
je als het ware dwingen om net die extra krachtsinspanning te leveren die nodig
is om verder te komen en verder te helpen, zoals een trainer een team kan
motiveren om het bijna onmogelijke te presteren, te zoeken naar de grenzen van
hun kunnen.

Frans Fockema Andreae!

Moderne heiligen

Sommige mensen zijn de personificatie van idealen, ze lijken idealen van
vlees en bloed. De strijd tegen de apartheid en voor een vreedzaam
samenleven van verschillende bevolkingsgroepen in Zuid-Afrika wordt
gesymboliseerd door de persoon van Nelson Mandela. Binnen de
christelijke traditie staat Franciscus van Assisi voor het opgeven van wereldse
rijkdom en voor een liefdevolle omgang met dieren en met de levende
natuur. Zulke mensen worden van oudsher heiligen of helden genoemd.
Tegenwoordig zijn we misschien wat terughoudender met de eerste term,
vanwege de religieuze betekenis en vooral ook vanwege de vele uitwassen
die er in de christelijke traditie aan de heiligenverering zijn verbonden.
Maar de gedachte ervan is nog springlevend, wanneer we bijvoorbeeld
kijken naar de verering die nog maar enkele jaren geleden rond Lady Diana
tot ontwikkeling kwam (en inmiddels weer grotendeels voorbij is). En
wanneer we de uitwassen weten te scheiden van de kern van de zaak, zie
ik ook geen enkel bezwaar om het over heiligen te hebben. Daarbij staat
de term heiligen vooral voor mensen die excelleren in morele deugden,
terwijl de term helden ruimer is en ook mensen omvat die excelleren in
niet-morele kwaliteiten, zoals sporthelden of oorlogshelden.

Heiligen en helden kunnen beter niet zelf als ideaal worden beschouwd,
maar als verbeelding, als personificatie van een ideaal.? Ze belichamen be-
paalde idealen en maken ze aanschouwelijk. Florence Nightingale is de ver-
beelding van een belangeloze toewijding aan de verzorging van zieken en
gewonden. Doorgaans zijn heiligen en helden overigens de verbeelding van
meerdere idealen. Nelson Mandela verbeeldt zowel de vasthoudendheid in
de strijd voor gelijkheid en bevrijding als de bijna bovenmenselijke verzoe-
ning met vroegere tegenstanders en het streven naar eenheid in een ver-
scheurd land. Bij heiligen is er net als bij idealen de dubbele kant van het

38

voorhouden van een inspirerend leven en het aanreiken van kritiek op de
huidige samenleving. Florence Nightingale stond ook voor de kritiek op
de verschrikkingen van de ootlog, Mahatma Gandhi voor de kritiek op het
Britse kolonialisme en Moeder Theresa voor een aanklacht tegen de armoede.

Maar we doen deze ‘moderne heiligen’ onrecht door hen alleen als
verzinnebeelding van idealen te zien. Wat hen zo aansprekend maake, is dat
er een heel verhaal rond deze personen kan worden verteld, waarin kanten
naar voren komen die ze bewonderenswaardig maken, maar ook kanten
die ze juist heel menselijk maken. Het is de combinatie van menselijkheid
en belichaming van bepaalde deugden of idealen die de kracht van heiligen
uitmaakt. Enerzijds zijn ze deel van deze wereld (geweest), anderzijds
wijzen ze daar bovenuit naar een ideaal en laten zien dat daarin ook het
ogenschijnlijk onmogelijke soms kan worden gerealiseerd.

Heiligen zijn natuurlijk niet de enige verbeelding van idealen. Die
kunnen ook verbeeld worden in andere vormen van kunst, in schilderijen,
dans of literatuur. Verhalen over utopieén en het Beloofde Land, en
liederen en gedichten zijn andere voorbeelden. Sommige verhalen hebben
daarbij een historische kern, zoals de verhalen die in de Westerse wereld
al eeuwen de ronde doen over de nobele wilden, over de indianen die in
harmonie met de natuur leven, en die daarmee een soort mythische,
paradijselijke oertoestand belichamen waarin het leven goed zou zijn.” Zo’n
historische kern kan aan een verbeelding van een ideaal een extra kracht
geven. Alleen is natuurlijk in werkelijkheid vaak evenveel sprake van
legendevorming en vertekening als dat bij veel heiligenlevens valt te
constateren. Zo blijkt uit verschillende recente studies dat de voorstelling
van de indianen als een natuurvolk dat het ecologisch evenwicht respecteer-
de (en daarom door alternatieve groepen als een rolmodel voor de Westerse
samenleving werd gezien) in tal van opzichten feitelijk onjuist is.

Veel van die utopieén en paradijselijke verhalen zijn echter weinig
inspirerend. De voornaamste reden is dat ze te fantastisch en te gekunsteld
zijn, te ver van de werkelijkheid verwijderd. Vaak ook zijn ze simpelweg
te saai en onaantrekkelijk en te eendimensionaal. Wat heiligen en helden
nu juist aantrekkelijk maakt, is dat het gaat om mensen van vlees en bloed,
om een realiteit die verwijst naar het ideaal. Ze zijn zo menselijk. Juist hun
gebreken maken hen menselijk, en laten zien dat idealen voor mensen tot
op zekere hoogte haalbaar zijn. Het is al eens door iemand gedaan, ze zijn
een duidelijk voorbeeld voor ons. Zelfs al zijn we zelf misschien minder
volmaakt en wilskrachtig, het betekent toch dat het mogelijk en zinvol is
om die idealen na te streven. Net als Frans Fockema Andreae in het motto
van dit hoofdstuk, pleit Pieter Ippel voor aandacht voor inspirerende

39



figuren, als tegenwicht tegen het onder veel intellectuelen heersende
cynisme: ‘We hebben voorbeelden (...) nodig, niet om ze in blinde adoratie
na te volgen, maar omdat ze ons — zij het slechts voor een deel — kunnen
oplichten uit de matte somberheid die men elkaar al te vaak aanpraat.’

Dat is ook een belangrijke functie van de heiligen in de christelijke
traditie. God is onbereikbaar en de navolging van Christus is wel heel hoog
gegrepen. De heiligen vormen als het ware de brug tussen het grote ideaal
van de navolging van Christus en onze menselijke beperkingen. Ze laten
zien dat het christelijk ideaal voor iedereen is weggelegd. De seculiere
heiligen van onze tijd, zoals Nelson Mandela en Vaclav Havel, hebben een
vergelijkbare betekenis.

Deze voorbeeldfunctie van heiligen en helden wordt nog eens versterkt
indien hun verhaal wordt verbeeld in beeldende kunst, literatuur of muziek.
Juist het abstracte karakter van idealen maakt een passende verbeelding van
grote betekenis. Een puur intellectuele uitwerking tot een utopisch systeem
of een ethiek wint misschien aan concreetheid, maar raakt tegelijk een deel
van de aantrekkingskracht kwijt die het vage ideaal had. Het ideaal van
rechtvaardigheid is een direct aansprekend iets, maar de ruim 500 pagina’s
die de hedendaagse filosoof John Rawls besteedt aan het uitwerken van zijn
rechtvaardigheidstheorie, zijn dat niet meer.® Heiligen daarentegen vormen
een aantrekkelijke concretisering van het ideaal. Dankzij dat concrete,
menselijke verhaal spreken ze zelfs vaak meer aan dan het ideaal zelf.
George Santayana ziet het cre€ren van helden en godenfiguren daarom als
een onvermijdelijk proces:

A disembodied ideal (...) is unmanageable and vague; it cannot exercise the
natural and material suasion proper to a model we are expected to imitate. The
more fruitful procedure is accordingly to idealise some historical figure or natural
force, to ignore or minimise in it what does not seem acceptable, and to retain
at the same time all the unobjectionable personal colour and all the graphic traits
that can help to give that model a persuasive vitality. This poetic process is all the
more successful for being automatic. It is in this way that heroes and gods have
been created.®

Fictie of realiteit?

Als de functie van heiligen en helden vooral is om de brug te slaan tussen
het onbereikbare ideaal en de realiteit, werpt dit wel een vraag op. Veel
heiligenverhalen zijn nu juist gebaseerd op fantasie en verdichting.
Franciscus die met de dieren spreekt of Joris die een draak verslaat — het

40

zijn niet direct verhalen waarin we nog geneigd zijn te geloven. Maar als
tenminste een deel van de verhalen over heiligen puur verzinsel is, hoe
geloofwaardig zijn ze dan nog als verbeelding van idealen?

In één opzicht is de historiciteit helemaal niet wezenlijk. Wanneer het
erom gaat een ideaal te concretiseren, kan ook een fictieve verbeelding zin
hebben. Ook utopieén of visioenen zijn zinvol, zelfs al zijn ze volstrekt
irreéel. ‘Dan zullen zij hun zwaarden tot ploegscharen omsmeden’ (Jesaja
2:4) en ‘De wolf en het lam zullen tezamen weiden en de leeuw zal stro
eten als het rund’ (Jesaja 65:25) zijn inspirerende beelden om over na te
denken en om zich op te richten als visioen, zelfs al is het duidelijk dat het
eerste verre van reéel is, en het tweede biologisch onmogelijk. Het spreken
met de dieren door Franciscus is te zien als een aansprekende metafoor van
de respectvolle omgang met de levende natuur.

Daarnaast kan ook fictie realistisch zijn in die zin dat het voorstelbaar is
dat het zou kunnen gebeuren. Literaire personages bestaan ook niet, maar
kunnen toch inspirerend zijn, kunnen ons een blik op de werkelijkheid
geven die zonder de fictie niet mogelijk was, maar die toch uiteindelijk
verbonden blijft met de werkelijkheid. In dit opzicht kan het voldoende
zijn als het verhaal, het heiligenleven of de heldensaga (de Odyssee) zo
gepresenteerd is dat we ons er (gedeeltelijk) mee kunnen vereenzelvigen,
als iets wat had kunnen gebeuren. Literaire fictie kan door haar esthetische
kwaliteiten daarbij een extra zeggingskracht aan het verhaal verlenen.

De laatste jaren worden er door auteurs als Martha Nussbaum pleidooien
gevoerd voor meer aandacht aan literatuur.” Goed geschreven verhalen,
zoals de klassieken van de wereldliteratuur, zouden onze morele gevoelig-
heid vergroten, ons modellen geven voor het interpreteren van de werke-
lijkheid. Dat geldt in algemenere zin, maar dat geldt ook wanneer in die
verhalen heiligen en helden naar voren komen. Of ze nou werkelijk geleefd
hebben, zoals Albert Schweitzer, of dat ze puur fictie zijn, zoals de whisky-
priester in het boek van Graham Greene The Power and the Glory,’ is dan
van minder belang. En of de concrete verhalen over de heilige allemaal
kloppen of dat er hier en daar wat bij gefantaseerd is, is uiteindelijk ook
niet erg wezenlijk. Het gaat er vooral om dat het overtuigende en
inspirerende verhalen zijn.

Dit ligt natuurlijk anders wanneer men de heiligen een religieuze rol
toekent, als bemiddelaar tussen God en mens, als iemand tot wie men zich
in gebed kan richten. In een dergelijke context is de realiteitsvraag
wezenlijk: zich richten tot iemand die helemaal niet heilig is geweest of
zelfs niet heeft bestaan, helpt dan weinig. Maar die functie van heiligen zou
ik ook niet willen bepleiten.

41



Halve helden en heiligen

Hoe goed moeten heiligen eigenlijk zijn? In de rooms-katholieke en
oosters-orthodoxe tradities, waarin heiligverklaring een specifieke institu-
tionele en religieuze betekenis heeft, is dit misschien een vreemde vraag.
Om heilig te zijn, moet iemand immers — eventueel pas vanaf de bekering
— een zuiver leven hebben geleid.” Maar als we van die religieuze bijbe-
tekenis afzien, is het helemaal niet nodig dat een heilige volmaakt is.
Integendeel, juist niet al te perfecte mensen zijn eigenlijk interessanter en
inspirerender.

In de recente literatuur over heiligen en helden lijkt er zelfs een zekere
voorkeur te bestaan voor mensen die al te menselijke gebreken vertonen
en eerder trekken van heiligheid en heldendom vertonen dan dat ze
helemaal volmaakt zijn. We zouden dit halve heiligen of halve helden
kunnen noemen.'® Soms gaat het slechts om één aansprekende daad die hen
beroemd maakt en tot lichtend voorbeeld. In de Amerikaanse burgerrech-
tenbeweging is Rosa Parks op die manier tot held en symbool geworden."
Gewoon omdat ze te moe was en er geen zin meer in had, weigerde ze
om op te staan in de bus voor een blanke man zoals tot dan toe van
zwarten ge€ist werd. Daarmee gaf ze de aanzet tot de busboycot van Mont-
gomery, een van de grote en succesvolle acties van de Amerikaanse
burgerrechtenbeweging. Gewoon een eenvoudige burger die één keer nee
zei, en daarmee een voorbeeld werd.

In een artikel over heiligen komt Frans Fockema Andreae met enkele
andere voorbeelden van halve heiligen.'* Naast Abraham Lincoln, een meer
voor de hand liggend voorbeeld, noemt hij de vrouw met de tas en de
whisky-priester. De vrouw met de tas was zomaar een vrouw die altijd
langs de straat liep met een grote boodschappentas, waarin ze het afval van
anderen verzamelde. Aldus leverde zij haar eigen bescheiden bijdrage aan
een schoon milieu. Verder vertelt Fockema Andreae niets over haar, zelfs
geen naam, zodat we ons geen uitgebreid beeld van haar kunnen vormen.
Maar het weinige wat we weten over die vrouw, is eigenlijk al voldoende.
Zoals Fockema Andreae zegt: ‘Zij liet dagelijks zien dat het anders moest
en dat het anders kon.””® Daarmee verwijst hij naar de dubbele betekenis
van idealen (en dus ook van heiligen): ze zijn zowel voorbeeld als kritiek.
Aan de ene kant kan de vrouw gezien worden als iemand die op haar eigen
bescheiden manier meewerkt aan het verwezenlijken van het ideaal van een
schone omgeving. Aan de andere kant is haar handelen ook een impliciete
kritiek op al die anderen, misschien ook op onszelf, die hun rommel
zomaar op straat gooien en laten slingeren.

42

Ook de al eerdergenoemde whisky-priester uit het boek van Graham
Greene is bepaald geen heilige naar de traditionele maatstaven. Hij is
verslaafd aan drank, heeft het celibaat geschonden en een kind verwekt, en
is verder ook een weinig verheven figuur. Hjj leeft onder een revolutionair
bewind in een Mexicaanse deelstaat waar priesters worden vervolgd en
vermoord. Maar ondanks de gevaren en ondanks al zijn zwakheden kan hij
zijn roeping als priester niet verloochenen, hij kan niet anders dan mensen
bijstaan en hun voorzien van de sacramenten. In plaats van rust te zoeken
in een veiliger deelstaat kiest hij ervoor om terug te gaan, wetend dat dit
zijn dood wordt. Het is dit stukje van hem, het gehoor geven aan zijn
roeping en aan de roep van mensen in nood als het er werkelijk op aan
komt, die hem voor Fockema Andreae tot een heilige maken.

Beide personen zouden we naar traditionele maatstaven nauwelijks
heiligen noemen. Daarvoor is de bijdrage van de vrouw te bescheiden en
weten we te weinig over haar verdere leven, en heeft de priester te veel
menselijke zwakheden. Toch zijn het allebei wel inspirerende verhalen over
mensen die in ieder geval in bepaalde opzichten voor ons een voorbeeld
kunnen zijn. Het zijn inderdaad halve heiligen. Ik denk dat een oriéntatie
op halve heiligen beter past bij onze tijd."* De traditionele zoetige
heiligenlevens staan te ver af van onze werkelijkheid om nog werkelijk aan-
sprekend te zijn. Ze zijn niet geloofwaardig meer. Veel nabijer en
inspirerender zijn diegenen die weliswaar duidelijke tekortkomingen
hebben, maar desondanks in bepaalde opzichten boven het gewone uit-
stijgen. Dick Wemer drukt het in zijn boekje met herinneringen aan Albert
Schweitzer aardig uit: ‘Aan volmaakte mensen is niets te beleven. Juist het
onvolmaakte heeft grote aantrekkingskracht.’”

Regelmatig blijkt dat iemand die door velen als inspirerend voorbeeld
werd gezien, toch ook minder goede kanten had. Dominee Busak, een van
de boegbeelden van de strijd tegen apartheid, werd veroordeeld wegens
fraude. Jean Paul Sartre blijkt in zijn omgang met vrouwen (en in het
bijzonder met zijn vriendin Simone de Beauvoir) bepaald geen rolmodel
geweest te zijn. En van tal van andere modeme heiligen als Vaclav Havel
valt een dergelijk verhaal over hun schaduwzijden te reconstrueren.
(Ongetwijfeld zou dit overigens van veel reeds lang overleden heiligen ook
mogelijk zijn, maar doorgaans hebben we niet meer de mogelijkheid om
daaromtrent nieuwe gegevens boven tafel te krijgen.) Aanhangers lijken in
dergelijke situaties vaak in twee uitersten te vervallen: 6f de minder
positieve kanten worden gewoon ontkend en bestreden 6f men laat
gedesillusioneerd de ooit aanbeden persoon keihard vallen. Het eerste, de
ontkenning, gebeurde min of meer bij de publieke heiligverklaring van

43



prinses Diana na haar dood. Natuurlijk waren er tegenstemmen dat hier een
zware vertekening plaatsvond. Zo werd ze in sommige media afgeschilderd
als een meisje van eenvoudige komaf dat plotseling prinses werd, terwijl
ze uit een van de oudste adellijke families van Engeland stamde. Ook de
duidelijk aanwezige negatieve karaktertrekken van Diana werden genegeerd.
Aldus bleef het sprookjesverhaal intact. Het tweede, het laten vallen van
een voorheen vereerd persoon, gebeurde bij dominee Busak. Dit is eigenlijk
een heel begrijpelijke reactie. De heilige of held is ook een persoon die
onrustig maakt omdat hij een beroep doet op ieders geweten. Zijn bestaan
impliceert kritische vragen over ons eigen bestaan dat minder volmaakt is.
Als blijkt dat het hem toch ook niet lukt, kan dat ons ook weer een gerust
geweten geven.'¢

Beide reacties zijn onnodig extreem. Om een inspirerend voorbeeld-
figuur te zijn, hoeft iemand niet perfect te zijn. Integendeel, hoe
menselijker de persoon, hoe meer hij een voorbeeld kan worden van wat
ieder van ons in principe zou kunnen doen. De verdiensten van dominee
Busak voor de strijd tegen de apartheid worden niet minder doordat blijkt
dat hij daarnaast ook minder zorgvuldig met geld is omgesprongen. En het
feit dat een inspirerend leider als John F. Kennedy zijn vrouw bedroog, lijkt
me niet bepaald een reden om zijn verdiensten op andere terreinen te
ontkennen. Alleen wanneer iemand wordt vereerd op grond van zijn
moreel zuiver geacht gedrag en hij direct in strijd handelt met wat hij zelf
verkondigt (zoals sommige Amerikaanse televisiedominees die betrapt
werden op overspel), is er een reden om hem in dit opzicht van zijn
aureool te beroven. Een schrijver wordt ook niet beschouwd als een minder
goede schrijver als hij belastingfraude heeft gepleegd, maar zijn reputatie
staat wel op het spel als hij plagiaat pleegde.

Om heilig te zijn, hoeft iemand niet perfect te zijn. Een beetje heilig kan
ook, en dat is eigenlijk inspirerender. Heiligen en helden laten zien dat het
nastreven van idealen realistisch is en zinvol kan zijn; ze geven aansprekende
voorbeelden van waar het (in bepaalde opzichten) gelukt is. Maar als ze
daarnaast ook gebreken vertonen, toont dat alleen maar aan dat het geen
supermensen zijn, maar gewone mensen, zoals iedereen. Dat maakt hun
voorbeeld in feite alleen maar sterker.

Het beste is dit te illustreren aan het verzet tegen de Duitse bezetting
tijddens de Tweede Wereldoorlog. Het verzet werd niet gedragen door
volmaakte helden, maar door al te menselijke mensen met hun tekortko-
mingen, jaloezie en ruzies. Maar juist zulke gewone mensen bleken toch
in gevallen waar het erop aan kwam, de juiste keuze te maken en hun leven
ervoor in te zetten. Geen heiligen, maar toch mensen die stonden voor

44

bepaalde waarden en daar ook de consequenties uit trokken. Eigenlijk zijn
dat soort mensen, die halve helden en heiligen, uiteindelijk voor mij toch
inspirerender dan een sterk geidealiseerde beschrijving van een traditioneel
heiligenleven, of het nu Franciscus van Assisi, Albert Schweitzer of
Mahatma Gandhi betreft.

We hoeven het eigenlijk vaak niet zover te zoeken. Er is niet een
scherpe scheiding tussen heiligen en gewone mensen: ook ‘gewone mensen’
hebben gelukkig trekken van heiligheid en heldendom. Ook in onze directe
omgeving zijn mensen die staan voor idealen, die zich daar op een
inspirerende manier voor inzetten of hebben ingezet. Voor Frans Fockema
Andreae was dat bijvoorbeeld de vrouw met die tas — voor mij zijn dat
weer andere mensen uit mijn eigen omgeving. Natuurlijk zien we bij die
mensen ook heel goed al hun tekortkomingen en zwakheden — ze zijn
zeker niet volmaakt. Maar juist hun concreetheid maakt hen ook tot een
werkelijk aansprekende belichaming van die idealen.

45



5. Idealisme

‘Why’d you want to be a lawyer?’
‘Idealism, and money. I thought I could change the world and get paid for it.’
John Grisham'

Persoonlijke inzet

Na alle aandacht voor idealen en heiligen, wordt het nu tijd om ons te
richten op het hoofdthema van dit boek: idealisme. Wat moeten we er
eigenlijk onder verstaan? We zouden idealisme natuurlijk heel simpel
kunnen omschrijven als het geloof in en het nastreven van idealen.> Maar
dat is mij te simpel, omdat idealisme aldus een zo ruim begrip zou worden
dat het bijna geen inhoud meer heeft. Vrijwel iedereen gelooft in algemene
idealen als wereldvrede en rechtvaardigheid en doet daaraan wel eens iets
— al is het maar via een collectebus of een stembus. Maar met idealisme
bedoelen we doorgaans toch een wat substanti€lere inzet. Wanneer we
iemand een idealist noemen, zegt dat iets over de persoon van de idealist
en over zijn handelen, en het zegt iets over de inhoud van zijn idealen.

Idealisme is meer dan een vnjblijvend zich richten op een ideaal; men
moet zich echt ervoor inzetten. Idealisme impliceert een actieve inzet.
Mensen doen er ook daadwerkelijk iets voor. Bovendien is niet iedere
inspanning of bijdrage al reden om van idealisme te spreken. Een gift in een
collectebus kan een uiting van idealisme zijn, maar het hoeft natuurlijk niet.
Het kan een kwestie van gewoonte zijn of gebaseerd zijn op de gedachte
dat het nu eenmaal ‘zo hoort’. Wie het bij een bijdrage in een collectebus
laat en verder niets bijzonders doet, zal niet gauw als idealist gezien worden.
Hoewel idealisme zeker niet altijd verbonden hoeft te zijn met heroische
opofferingen, moet het toch wel een voelbare inspanning vereisen.

Er is blijkbaar meer vereist dan alleen een bijdrage aan het ideaal. Maar
bij die vereiste inzet moeten we het niet zoeken in een kwantitatief
criterium. Het gaat er niet om dat iemand een bepaald deel van zijn
inkomen of van zijn tijd besteedt aan goede doelen (ook al is dat in
sektarische groepen soms wel de manier waarop mensen elkaar de maat
nemen). Het gaat om een kwalitatief andere inzet dan bij een gewone gift.
Kenmerkend voor idealisme lijkt mij te zijn dat men zichzelf inzet voor het
ideaal. Men verbindt zich als persoon aan het ideaal. Als gevolg daarvan
levert men een bijdrage in tijd, in arbeidskracht of in geld, maar dat is niet

46

het belangrijkste. Waar het om gaat, is dat men zich persoonlijk verbonden
weet met het ideaal. Men zet niet slechts geld of goederen op het spel,
maar ook zichzelf.

Bij idealisme is er dus een existenti€le band tussen persoon en ideaal. De
inzet voor het ideaal maakt deel uvit van het zelfbeeld, van de eigen
identiteit. Als men het ideaal niet zou nastreven, zou men daarmee ook een
andere persoon zijn, een andere identiteit hebben. Wie het ideaal zou
loslaten, zou daarmee ook een stukje van zichzelf kwijtraken. Het streven
naar een schone leefomgeving of de strijd tegen de walvisjacht is gewoon
een deel van iemands leven geworden.

Dat hoeft overigens niet in te houden dat men zichzelf helemaal
vereenzelvigt met het ideaal. Het hoeft zeker niet iemands hele identiteit
te beslaan. Er is gelukkig meer in het leven dan idealen, dan dromen over
een betere toekomst. Men is behalve socialist of milieuactivist ook nog arts,
vader, schaatsliefhebber. Alleen in uitzonderlijke gevallen lijkt het erop dat
personen zich alleen maar voor dat ene ideaal inzetten en al het andere
daaraan ondergeschikt maken. Idealisme bestaat dus in gradaties. Men kan
meer of minder sterk gegrepen zijn door het ideaal. Sommigen wijden
letterlijk hun hele leven eraan; anderen slechts een beperkter deel. Het is
zeker niet zo dat de eersten per definitie bewonderenswaardiger zijn dan
de laatsten. Juist een alomvattend idealisme kan immers doorslaan in
fanatisme, waarbij voor relativering en voor andere belangrijke dingen in
het leven geen ruimte meer is.

Die band met het ideaal hoeft ook geen bewuste identificatie te zijn, in
de zin dat iemand zichzelf democraat of socialist, laat staan idealist, noemt.
Zeker de laatste jaren lijkt de huiver toegenomen voor dergelijke expliciete
etiketteringen en die huiver kan goede gronden hebben. Het hoeft ook niet
te betekenen dat iemand zich zijn hele leven voor eenzelfde ideaal inzet.
Wezenlijk voor idealisme is slechts dat de inzet voor het ideaal op een
bepaald moment deel uitmaakt van iemands leven. Dat kan heel expliciet
en bewust zijn, maar ook heel impliciet en onbewust.

Veel mensen die zich op allerlei concrete manieren inzetten voor hun
medemens of voor de samenleving, beschouwen dit helemaal niet als iets
bijzonders, maar als vanzelfsprekend. Ze kunnen als het ware niet anders,
en staan er ook niet echt bij stil. Wanneer ze hierop zouden worden
aangesproken, zouden ze het etiket ‘idealist’ waarschijnlijk afwijzen. Een
vootbeeld hiervan is vermoedelijk ook de in het vorige hoofdstuk
genoemde vrouw met de boodschappentas die het afval van anderen
opraapte. Ze deed gewoon wat moest gebeuren en zette zich in voor een
schonere omgeving — ook al wist ze dat dit ideaal nooit helemaal bereikt

47



zou worden. Zo zijn er veel mensen die zich inzetten voor een betere
samenleving of voor een beter leven voor hun medemensen, zonder heel
bewust bij dergelijke idealen stil te staan. Ook een dergelijke vanzelfspre-
kende inzet zou ik onder idealisme willen vatten.

Naast het vereiste van persoonlijke inzet is er een tweede criterium voor
idealisme, dat betrekking heeft op de inhoud van idealen. Ik heb hiervoor
het begrip idealen inhoudelijk heel ruim opgevat. Iemand kan bijvoor-
beeld als levensideaal hebben een schilderijenverzameling bijeen te bren-
gen die de beste schilders van de twintigste eeuw omvat. Maar wanneer zij
dit alleen maar doet voor haar eigen kunstgenot, zullen we dit niet zo
gauw idealisme noemen. Dat doen we alleen wanneer dat verzamelen ge-
beurt vanuit de gedachte om er later een groter publiek van te laten ge-
nieten.

Bij idealisme gaat het om idealen die niet alleen voor de persoon zelf
betekenis hebben, maar ook voor anderen van belang zijn. Terwijl we in
algemene zin wel degelijk van individuele idealen kunnen spreken, heeft
bij idealisme de inhoud van idealen toch altijd een sociaal karakter. Dat wat
men nastreeft, is voor een grotere groep of voor de hele samenleving van
belang. Dat hoeft niet per se moreel of politiek van aard te zijn, ook het
creéren van kunst of van een kunstverzameling, of het instandhouden van
een natuurgebied kan van sociale betekenis zijn. Maar het moet gaan om
meer dan alleen het privé-genot.

Dat betekent niet dat privé-genot uitgesloten moet zijn! Een natuurbe-
schermer die zich inzet voor het behoud van een natuurgebied heeft daar
meestal zelf ook belang bij, omdat zij zelf graag van de natuur geniet.
Iemand die zich inzet voor taallessen aan buitenlandse vrouwen, doet dat
ook omdat zij de contacten leuk vindt. En er zullen weinig politici zijn —
hoe idealistisch ook — die zich inzetten voor de publieke zaak zonder daar
zelf enig plezier aan te beleven. Idealisme hoeft echt niet een volstrekt
onbaatzuchtige voortdurende opoffering te zijn — liever niet zelfs, want dat
leidt tot een uiterst ongezonde situatie. Meestal is er sprake van gemengde
motieven, en dat is nu juist een van de redenen waarom mensen het ook
kunnen volhouden.

Aan idealisme worden soms ook nog andere kenmerken verbonden.
Vaak wordt het geassocieerd met een overdreven optimisme, met een te
positieve of naieve kijk op de mogelijkheden om de wereld (of de mens)
te verbeteren. Of het wordt juist geassocieerd met fanatisme, ideologische
scherpslijperijen en humorloosheid. Het is onmiskenbaar dat dit alles vaak
voorkomt bij idealisten, maar het is niet noodzakelijk het geval. Dit zijn

48

mogelijke ontsporingen van idealisme die ik in de volgende hoofdstukken
nog zal bespreken. Daarom lijkt het mij voldoende om bij deze, redelijk
ruime omschrjving te blijven: idealisme is de persoonlijke inzet voor
idealen met een sociaal karakter.

Geloof dat bergen kan verzetten

Die persoonlijke inzet brengt ons op een thema dat al eerder aan de orde
is geweest: de motiverende kracht van idealen. In hoofdstuk 2 bleek al dat
idealen een aanlokkelijk en wenkend perspectief bieden en dat mensen er
inspiratie en kracht aan kunnen ontlenen. Maar wanneer er sprake is van
een existentiéle verbondenheid met het ideaal zoals bij idealisme het geval
is, dan gaat die motiverende kracht nog een stap verder. Die persoonlijke
inzet is een van de redenen waarom veel idealisten bereid en in staat zijn
relatief grote inspanningen te leveren. Ze kunnen eigenlijk niet anders; het
spreekt voor hen vanzelf. Zouden zij het ideaal loslaten, dan zouden ze
zichzelf verloochenen. Idealistisch handelen brengt vaak kosten of
opofferingen met zich mee in de vorm van geld of tijd, of in extreme
gevallen zelfs van het eigen leven. Maar daar staat tegenover dat ze ook een
offer zouden brengen wanneer ze die inspanning niet zouden leveren: ze
zouden een stukje van zichzelf kwijtraken.

Idealisme is dus riskant. Men zet zichzelf op het spel — voor iets wat er
nog niet is en misschien wel nooit zal komen. Die existentiéle dimensie van
idealisme brengt risico’s met zich mee. Zij is een van de oorzaken voor veel
ontsporingen van idealisme, voor het feit dat zoveel idealisten intolerant en
fanatieck worden, hun ideaal niet kunnen relativeren en tegenslagen en
tegenwerking moeilijk kunnen verdragen. Het raakt immers henzelf, hun
eigen identiteit, en dat is niet zo gemakkelijk te relativeren. Maar tegelijk
is die existentiéle dimensie een van de redenen dat idealisme zinvol is en
dat het mensen in staat stelt grote inspanningen te leveren. De inzet voor
het ideaal geeft mede zin aan hun leven, bepaalt mede hun identiteit, en
daardoor kunnen ze zich ook met grote kracht daarvoor inzetten. Idealisme
kan inderdaad een geloof zijn dat bergen kan verzetten.

Een voorbeeld levert de Amerikaanse burgerrechtenbeweging in de jaren
vijftig en zestig. De deelnemers stelden zich met hun acties van burgerlijke
ongehoorzaamheid vaak aan grote gevaren bloot. Velen werden mishandeld
of verloren hun huis en baan; een aantal vond de dood. Hun overtuiging
dat het hier om een gerechtvaardigde strijd ging en dat mede dankzij hun
inzet het in de toekomst beter zou worden, gaf hen de kracht om vol te

49



houden. Maar niet alleen dat, door zich in te zetten voor die strijd, door
zich te verzetten tegen de lokale overheid en de blanke overheersing,
veranderde hun leven. Voor veel zwarten veranderde hun zelfbeeld, omdat
ze ervoeren dat ze kracht hadden en dat ze iets tegen het onrecht konden
doen. Hun gevoel van zelfrespect groeide en alleen dit individuele effect
al was een belangrijk resultaat van de burgerrechtenbeweging. ‘Black’ werd
‘beautiful’. Hiermee werd hun praktisch idealisme een zichzelf versterkend
proces. Het geloof aan het ideaal van gelijke rechten gaf hun kracht om
zich ervoor in te zetten, maar de acties bevestigden en versterkten dat
geloof ook weer. Een van de toenmalige studentenleiders, Jobn Lewis,
beschrijft het als volgt:

Nadat ik voor het eerst was gearresteerd, in Nashville in 1960, was de angst
verdwenen. In de gevangenis voelde ik me uitgelaten en bevrijd. Het leek of ik
werd opgezogen door de krachten van de geschiedenis. John Lewis, zoon van
katoenplukkers, had zijn verleden van zich afgeschud. Ik had een nieuwe familie
gevonden: de beweging.’

Vergelijkbare verhalen zijn er ook voor het alledaagse idealisme: de mensen
die zich bijvoorbeeld op lokaal niveau inzetten voor het behoud van een
natuurgebied of voor de opvang van asielzoekers. Ook voor hen geldt dat
die inzet een deel van henzelf geworden is en mede zin geeft aan hun leven
en dat ze mede daardoor het ook volhouden. Het geloof in en de inzet
voor het ideaal geeft hen een extra kracht en motiveert hen om kleinere
of grotere inspanningen te leveren.

Overigens moeten we hier niet overdreven romantisch over doen. Het
geloof in een ideaal alleen zal de meeste mensen op de lange duur niet op
de been houden. Veel teleurgestelde idealisten haken op een gegeven
moment af omdat de inspanningen toch te groot worden of er te weinig
resultaten zijn. Ook in de hoogtijdagen van de zwarte burgerrechtenbewe-
ging in de jaren vijftig en zestig waren er veel mensen die het niet
volhielden, omdat de offers te zwaar werden en de kansen op succes te
gering leken. Of na jarenlange, al dan niet vergeefse inzet voor allerlei
maatschappelijke doelen willen mensen eindelijk wat meer rust en tijd voor
hun gezin of hun carriére. Idealisme kan soms bergen verzetten, maar vaak
ook niet. Daarom is het van belang om niet alleen te vertrouwen op de
kracht van idealisme. Er zijn tal van redenen waarom mensen zich blijven
inzetten in maatschappelijke bewegingen, en idealisme is er daarvan slechts
één, ook al is het niet de onbelangrijkste. Een summiere verkenning van
die andere redenen is dan ook zinvol.*

In veel gevallen is de deelname aan idealistische bewegingen op zich al

50

aantrekkelijk. Door te merken dat hun eigen handelingen effect hebben en
dat ze nieuwe of zelfs gevaarlijke dingen durven, versterken activisten hun
gevoel van eigenwaarde en zelfrespect, zoals bij de Amerikaanse burgerrech-
tenbeweging bleek.> Dit gevoel van eigenwaarde wordt natuurlijk het
sterkst bevorderd bij zogenaamde identiteitsbewegingen als de vrouwen-
beweging of de homo- en lesbische beweging. Niet voor niets raakt de
jaarlijkse herdenking van de Stonewall-rellen nu steeds meer bekend onder
de naam van Gay Pride Day.® Het protestkarakter en de directe politicke
doelen zijn hierbij op de achtergrond geraakt — ook omdat ze voor het
grootste deel gerealiseerd zijn — en de bevestiging van de eigen identiteit
als iets waarop men trots mag zijn, komt sterker naar voren. Deze positieve
bevestiging van de eigen identiteit is misschien wel het meest zichtbaar bij
de identiteitsbewegingen, maar speelt ook bij andere bewegingen. Het
gevoel met honderdduizenden samen te demonstreren tegen de kruisraket-
ten in de jaren tachtig gaf de meeste deelnemers ook een geweldige energie
en kracht.

Die deelname heeft ook tal van andere positieve kanten. Mensen
ontwikkelen vriendschappen en krijgen het gevoel tot een groep te behoren
die zich enthousiast inzet voor belangrijke maatschappelijke doelen. Ze
kunnen er ook allerlei vaardigheden verwerven en zich persoonlijk ont-
wikkelen: leren organiseren, vergaderen, brieven schrijven, spreken in het
openbaar. Het lijkt misschien op het eerste gezicht triviaal, maar bjj tal van
emancipatiebewegingen zijn dit soort aspecten wezenlijk geweest voor de
bloei van de beweging en voor de mensen die eraan deelnamen. Bij de
vrouwenbeweging bijvoorbeeld hadden de VOS-cursussen (Vrouwen
Oriénteren zich op de Samenleving) een belangrijke rol: ze zorgden voor
de verdieping van het feministisch engagement, maar tegelijk voor de ont-
wikkeling van doorgaans laagopgeleide vrouwen.

Wat bij dit alles natuurlijk van groot belang is, is ook de ervaring van
resultaten, van succes. Het feit dat iets — al is het maar gedeeltelijk — gelukt
is, betekent dat alle inspanningen zin hebben gehad en geeft een stimulans
om verder te gaan. Als er nooit enig resultaat geboekt wordt, zal het ent-
housiasme meestal toch verflauwen. Idealistische groepen hebben overigens
een verklaarbare neiging om dit aspect te verwaarlozen. Het zijn immers
‘maar deelsuccessen’, terwijl het echte ideaal onbereikbaar ver weg blijft.
Vanuit een dergelijke negatieve houding is het op de lange termijn
moeilijker de motivatie op te blijven brengen, omdat wit men ook doet,
het allemaal uiteindelijk toch niet helpt. Om die negatieve houding tegen
te gaan is het belangrijk ook de tussentijdse successen als zodanig te ervaren,
om daar weer nieuwe inspiratie aan te ontlenen.

51



Dit inzicht dringt gelukkig ook steeds meer door in maatschappelijke
bewegingen. Wim Kersten, werkzaam bjj de landelijke vereniging Milieu-
defensie geeft aan dat dit ook bij een dergelijke professionele organisatie een
punt van zorg is: Je moet er voor zorgen dat dat personeel gemotiveerd
blijft. Het idealisme is aanwezig, maar moet gevoed blijven.”” Het bewust
stilstaan bij behaalde successen is een van de methoden om dat te doen. In
aansluiting op Kerstens opmerkingen vertelt Yvonne van Zoest van de
Brabantse Milieufederatie dat dit bij hen gebeurt: “We zorgen altijd voor
taart als we iets bereikt hebben.”

De betekenis van een positieve feedback bij een voortdurend engagement
wordt ook duidelijk verwoord door Nawal el Sadaawi. Ze is arts, schrijfster
en activiste voor mensenrechten in Egypte, en vooral bekend van haar strijd
tegen de vrouwenbesnijdenis. Ze is vaak uitgeput en ontmoedigd, maar
houdt toch vol:

Maar ik heb nooit het gevoel gehad dat wat ik doe zonder zin is. Schrijven is
voor mij net als adembhalen, ik kan niet zonder leven. En als er momenten van
spijt zijn, dan word ik telkens weer gered door een brief van deze of gene jonge
vrouw of man die mijn boeken heeft gelezen en die me vertelt van de invloed
die dat heeft gehad op haar of zijn leven.”

Iets waar vaak wat geringschattend over wordt gedaan is materiéle beloning.
Het motto van John Grisham illustreert hoe idealisme en eigenbelang
kunnen samengaan. Toch rust er mijns inziens nog te veel een verdenking
op mensen die zich inzetten voor een goed doel en er dan ook nog een
behoorlijke boterham aan verdienen. Misschien past het bij ons romantisch
beeld van idealisme (vergelijkbaar met het romantisch beeld van de arme
kunstenaar) dat de ware idealist bereid moet zijn zich geheel belangeloos
in te zetten voor de goede zaak.

Zeker in de beginfase van idealistische bewegingen kan het vaak ook niet
anders. Maar de rechtshulpbeweging laat zien dat dit op langere termijn erg
moeilijk vol te houden is. De sociale rechtshulp is begonnen als een van
de idealistische bewegingen uit de jaren zeventig met rechtswinkels en
advocatencollectieven. Het doel was mensen die tot dan toe onvoldoende
aan bod kwamen bij gewone advocatenkantoren goede rechtsbijstand te
bieden, waarbij de nadruk lag op problemen die te maken hadden met
achterstandsituaties, zoals huurproblemen, ontslagzaken en vreemdelingen-
recht. In de beginjaren waren veel jonge advocaten nog wel bereid tegen
een minimumloon zich daarvoor in te zetten, maar dat enthousiasme werd
steeds minder. Wanneer advocaten elders rante salarissen kunnen verdienen,
wordt het verschil wel erg groot. Terecht is er de afgelopen jaren dan ook

52

steeds op gehamerd dat de sociale rechtshulp een hogere vergoeding nodig
heeft om te kunnen voortbestaan. De wens om een redelijk inkomen te
verdienen doet niets af aan de idealistische inzet voor de publieke zaak. Er
is niets op tegen om dat idealisme ook te belonen met een behoorlijk
salaris.

Doorgaans zullen er dus tal van redenen zijn waarom mensen het vol-
houden zich voor idealen in te zetten. Het is leuk en bevordert hun per-
soonlijke ontwikkeling, ze doen er vrienden op. Behaalde successen kunnen
een extra stimulans geven en soms is er zelfs een materiéle beloning.
Idealisme hoeft zeker niet de enige reden te zijn. Hoe meer redenen er zijn,
hoe beter, want hoe groter de kans dat mensen zich er werkelijk intensief
voor inzetten en het lang volhouden. Motieven van eigenbelang kunnen
idealisme juist versterken. Dit wordt weer mooi geillustreerd door het beeld
van de nieuwe generatie die besproken werd in het in hoofdstuk 1 aan-
gehaalde VN-artikel. Hun idealisme krijgt niet meer noodzakelijk gestalte
in ‘politiek correcte onderbetaalde banen’:

Jongeren zien het leveren van een bijdrage aan een betere wereld als een vorm
van zelfverwezenlijking. Ze redeneren heel praktisch: help je de wereld, dan help
je jezelf."

Een betere samenleving

In het eerste hoofdstuk heb ik gesteld dat idealisme ook een belangrijke
bijdrage kan leveren aan de kwaliteit van de samenleving. Maar is dat ook
‘hard te maken’? Hoe meet je dat? En waaruit bestaat die bijdrage dan
precies? Op dergelijke vragen is moeilijk een ondubbelzinnig antwoord te
geven. Want wat is precies het resultaat van een idealistische inzet? Was het
kiesrecht voor vrouwen er zonder feministische beweging ook gekomen?
Is het openhouden van de Markerwaard direct toe te schrijven aan de
maatschappelijke protesten of aan andere inzichten rond de natuur- en
recreatiewaarde van het Markermeer? En ook als het vooral dat laatste zou
zijn, komt de vraag op in hoeverre die protesten daaraan weer een bijdrage
hebben geleverd. We hebben het hier doorgaans over heel complexe
maatschappelijke processen, waarbij moeilijk aangewezen kan worden wat
precies de doorslaggevende factoren waren voor een bepaald resultaat.”
Maar dat betekent niet dat we helemaal niets kunnen zeggen over de
mogelijke resultaten van idealisme. Op basis van het voorgaande zijn er
verschillende redenen aan te voeren waarom het een positieve bijdrage
levert aan de kwaliteit van de samenleving. Het feit dat idealen ons een

53



andere manier van kijken naar de werkelijkheid bieden, aanknopingspunten
geven voor kritiek en een richting wijzen voor veranderingen, is een eerste
stap in de richting van verbetering. Wanneer idealisten zich inzetten voor
die kritiek en die veranderingen, betekent dat op zijn minst een impuls in
de goede richting. En dankzij dat idealistisch engagement komen ze daarbij
ook verder en houden het langer vol.

De resultaten kunnen overigens nogal verschillen van karakter. Een van
de redenen dat sommigen nogal sceptisch zijn over de zin van idealisme is
dat ze zich vooral blindstaren op de volledige verwerkelijking van het
ideaal, dat nu eenmaal per definitie onbereikbaar is. Als het alleen daarom
zou gaan, was idealisme zinloos. Maar het kan natuurlijk wel dichterbij
worden gebracht, met grotere of kleine stapjes. De primaire betekenis van
veel idealistische bewegingen is dan ook dat ze concrete resultaten boeken.
Een weg wordt niet aangelegd, er wordt meer in alternatieve energie
geinvesteerd, mensen gaan bewuster leven en eten geen vlees meer uit de
bio-industrie, of helemaal geen vlees.

Daarbij moeten we ook niet alleen kijken naar de gewenste structurele
of fundamentele veranderingen. De rechtshulpbeweging wilde bijvoorbeeld
structurele veranderingen in de samenleving en in het recht bevorderen.
Sommige daarvan zijn gedeeltelijk gerealiseerd (een breder toegankelijke
rechtsbijstand), andere niet (de radicale maatschappijhervorming). Maar
misschien wel de belangrijkste bijdrage van de rechtshulpbeweging is
gelegen in de concrete hulp die in de afgelopen decennia aan individuele
rechtzoekenden is geboden. Mensen die niet hun huis werden uitgezet of
geen huurverhoging hoefden te betalen, vluchtelingen die toch asiel kregen.
Het zijn juist die concrete resultaten die vreemd genoeg gemakkelijk
worden vergeten wanneer we het over de invloed van maatschappelijke
bewegingen hebben.

Naast zulke concrete resultaten heeft idealisme vaak ook een belangrijke
invloed op het denken en het maatschappelijk debat.’? De milieubeweging
heeft het milieu onmiskenbaar op de agenda geplaatst. Ze heeft laten zien
dat er betere manieren van energieopwekking zijn dan via kemenergie, dat
er met energiebesparing nog veel kan worden bereikt en dat nieuwe wegen
niet altijd de beste oplossing zijn voor een fileprobleem. Ze heeft perspectie-
ven geopend op een duurzame samenleving en ideeén gelanceerd over hoe
die dichterbij kan komen. Dat werkt op allerlei manieren door in ons
denken en doen, zowel in dat van individuen als in dat van de politiek. Dat
anders denken, anders naar de werkelijkheid kijken hoeft nog niet meteen
te betekenen dat de praktijk ook ingrijpend verandert. De groeiende
aandacht voor dieren in onze moraal betekent nog niet dat iedereen

54

vegetariér is geworden. Maar het verandert wel het maatschappelijk klimaat,
waarin niet meer ieder misbruik van dieren geaccepteerd wordt (denk aan
het terugdringen van dierproeven en het verbeteren van de omstandigheden
in de bio-industrie). Dit zou een eerste stap kunnen zijn in de richting van
een verdere omslag. Ons denken over de positie van de vrouw in de
samenleving of de acceptatie van homoseksualiteit hebben in de afgelopen
eeuw radicale veranderingen doorgemaakt, maar de praktijk volgt die omslag
in ons denken nog op afstand. In veel gevallen is de omslag in ons denken
het belangrijkste directe resultaat van idealistische bewegingen, en is de
praktische doorwerking ervan een zaak van lange adem.

Belangrijke resultaten zijn er soms ook op het gebied van de persoonlijke
ontwikkeling en identiteit. Al genoemde voorbeelden zijn de burger-
rechtenbeweging, de vrouwenbeweging en de homobeweging. Mensen
ontlenen er zelf een eigen, positieve identiteit aan wanneer zij zich inzetten
voor de groep waartoe zij behoren, of het nu gaat om culturele of etnische
minderheden. En ook al staat iemand zelf nog niet op de barricaden voor
gelijke rechten voor homo’s, het voorbeeld van anderen die dat wel doen,
kan op zijn minst bijdragen tot een bevestiging van de eigen identiteit.

Ten slotte moet ook de voorbeeldfunctie niet vergeten worden, de
inspiratie die idealisme kan bieden. Idealisten laten soms zien dat verzet niet
zinloos is. Anderen kunnen zich daaraan optrekken en er bemoediging aan
ontlenen — ook wanneer zij zich op totaal andere idealen richten. De acties
van de Amerikaanse burgerrechtenbeweging hebben een uitstraling gehad
naar allerlei andere bewegingen, van de acties tegen de Vietnam-oorlog tot
de aanvankelijk vreedzame protesten van de rooms-katholieke minderheid
in Noord-Ierland. “We shall overcome’ werd een strijdlied binnen tal van
sociale bewegingen, van de anti-kernergiebeweging tot de homobeweging.
En ook veel kleinere acties kunnen een dergelijke voorbeeldfunctie hebben.
Het aanvankelijk heel bescheiden initiatief in de Rotterdamse Opzoomer-
straat heeft elders in de stad vergelijkbare initiatieven uitgelokt en is daar-
mee zelfs aanleiding geweest tot het ontstaan van het nieawe werkwoord
‘opzoomeren’.

Wanneer we voldoende aandacht hebben voor de grote verscheidenheid
aan effecten die idealistische inzet kan hebben, wordt dus al snel duidelijk
dat idealisme inderdaad een positieve bijdrage kan leveren aan de kwaliteit
van de samenleving, Enkele concrete voorbeelden kunnen dit illustreren.
In een boek onder de titel Alledaagse idealen wordt een aantal strijders voor
de mensenrechten belicht.”® Mensen als Bartolomé de Las Casas, Mary
Wollstonecraft en William Wilberforce, die respectievelijk opkwamen voor
de rechten van de indianen, van vrouwen en van zwarte slaven. Maar ook

55



uit onze tijd, bijvoorbeeld de Egyptische Nawal el Sadaawi en de
Nigeriaanse schrijver Wole Soyinka. Uit die verhalen blijkt dat voor hen
de mensenrechten geen grote abstracte gedachten zijn, maar juist alledaagse
idealen van menselijkheid."* Rond ieder van die mensen is een verhaal te
vertellen over hun invloed op de (gedeeltelijke) verwezenlijking van die
mensenrechten. Het zijn mensen die hun tijd vooruit zijn, maar tegelijk
hun tijd vooruit helpen. Natuurlijk zijn dit alleen de beroemd geworden
personen. Zonder de steun van anderen, minder bekend maar vaak even
moedig, lukt het ook zulke voortrekkers meestal niet om belangrijke
hervormingen te realiseren. De afschaffing van de slavernij en de invoering
van het vrouwenkiesrecht waren niet mogelijk geweest zonder de niet
aflatende inzet van deze bekende en onbekende mensen. Hun acties bleven
verborgen voor de buitenwereld, zoals de ‘ondergrondse spoorweg’ die
ontvluchte slaven naar Canada hielp ontsnappen, of trokken juist bewust
veel aandacht, zoals de vaak als schokkend ervaren acties van de suffragettes.
Maar al deze acties samen hebben in belangrijke mate bijgedragen aan het
feit dat onze samenleving op het gebied van de mensenrechten er beter aan
toe is dan 500 jaar geleden.

Bij iets groots als de mensenrechten is dit misschien gemakkelijker aan
te tonen, maar het geldt ook voor recentere bewegingen. De homobewe-
ging in Nederland heeft bijvoorbeeld in de afgelopen decennia veel bereike.
Daarbij heeft zij veel te danken aan die enkelingen en kleine groepjes uit
de beginjaren die zich openlijk als homo durfden te afficheren en actie
voerden, en daarmee de publieke zichtbaarheid van homoseksualiteit
bevorderden. In grote delen van de wereld is de homobeweging nog steeds
athankelijk van kleine groepjes die, ondanks maatschappelijke uitstoting,
discriminatie en zelfs vaak vervolging en geweld, blijven geloven in gelijke
rechten. Zonder mensen die aldus hun nek uitsteken, is de kans op ver-
andering klein.

Een misschien controversiéler voorbeeld is de milieubeweging. De laatste
jaren heeft die immers relatief weinig aansprekende successen op haar naam
kunnen schrijven. Het lijkt erop alsof er in de huidige verheerlijking van
economische groei en werkgelegenheid weinig meer mogelijk is. Allereerst
moet bij een dergelijke negatieve schets worden opgemerkt dat zonder de
inspanningen van de milieubeweging het waarschijnlijk nog een stuk
minder goed zou gaan. Het resultaat van alletlei inspanning is soms alleen
maar dat het niet nog slechter wordt, maar ook dat kan al de moeite waard
zijn. Maar bovendien kan worden gewezen op de invloed van de
milieubeweging in de jaren zeventig, toen in ieder geval (mede dankzij de
steun binnen het kabinet) wel een aantal aansprekende successen werden

56

behaald: het voorkomen van nieuwe kerncentrales en uiteindelijk ook het
niet in gebruik nemen van de kweekcentrale in Kalkar, het openblijven van
de Waddenzee, de Markerwaard en het halfopen blijven van de Ooster-
schelde. Dit soort resultaten waren alleen mogelijk dankzij de inzet van
grote groepen mensen die protesteerden, lobbyden, procedures aanspanden
en in de politiek hun invloed deden gelden.

Wie wil weten of idealistische inzet resultaten heeft, moet niet alleen
naar de korte termijn kijken. Dat is niet alleen omdat idealen betrekking
hebben op een verre toekomst, maar vooral omdat maatschappelijke ont-
wikkelingen vaak veel langzamer gaan dan we eigenlijk wel zouden willen.
Idealisme kent veel tijdelijke tegenslagen (en soms ook definitieve), het gaat
via kronkelige omwegen, en soms is het niet meer dan een gedeeltelijk
tegenhouden van ongewenste ontwikkelingen. Soms zal alle inzet ook
zonder enig resultaat blijven en een gevecht tegen de bierkaai zijn; vooraf
is dat helaas moeilijk te voorspellen. Maar er zijn gelukkig ook voorbeelden
te vinden waar de inspanningen — zeker op de lange termijn — wel resultaat
hadden. De strijd voor de afschaffing van de slavernij of de invoering van
het vrouwenkiesrecht duurde honderden jaren, maar was uiteindelijk
succesvol. Het vervolg, de strijd voor een werkelijke gelijkberechtiging van
zwarten en vrouwen, is nog steeds gaande en gaat uiterst moeizaam. Maar
wie niet kijkt naar een korte periode van jaren, maar naar een periode van
decennia, ziet ook daar duidelijke vooruitgang. Zekerheid biedt dit alles
niet voor de toekomst, maar het is voldoende om te vertrouwen dat
idealisme ook nu weer een zinvolle bijdrage kan leveren aan de kwaliteit
van de samenleving.

57



6. Bezwaren tegen het idealisme

Bij “idealisme’ stellen mensen zich verbeten koppen voor, kille ogen rond de tafel
van het collectief waarvan de leden elkaar niet meer kunnen uitstaan, de persoon-
lijke ambitie als basaltblokken op de maag, woedende strofen op het kringlooppa-
pier van het logboek.

Natasha Gerson'

Animal Farm

Het beroemde verhaal Animal Farm van George Orwell beschrijft de
teloorgang van een revolutie.> Het begint allemaal heel mooi, met een
droom van een oude, wijze varkensbeer, die een wereld voorziet waar de
dieren niet langer zullen worden uitgebuit door de mensen. In een
meeslepend lied, ‘Beasts of England’, wordt een gouden toekomst geschetst
waarin alle dieren vrij en gelukkig zullen zijn. Na deze droom, al snel
gevolgd door het overlijden van de profeet, gaan de drie intelligentste
dieren op de boerderij, de varkens Snowball, Napoleon en Squealer, aan
de slag om een compleet systeem van beginselen uit te werken, het
Animalisme. Eigenlijk vrij onverwachts komt de onvrede tot uitbarsting en
met vereende krachten worden de boer en zijn personeel van de boerderij
verjaagd. De boerderij wordt omgedoopt tot Animal Farm.
Aanvankelijk gaat alles goed. Alle dieren, enthousiast door het slagen van
hun revolutie, werken met veel inzet om hiervan een succes te maken. De
oogst wordt dankzij deze gezamenlijke inspanning zelfs sneller binnenge-
haald en deze is rijker dan voorgaande jaren. De Seven Commandments,
waarin de kernthesen van het Animalisme zijn samengevat voor de minder
intelligente dieren, worden op de muur geschilderd. De belangrijkste ervan
is de slogan ‘All animals are equal’. In democratische discussies (waarbij
overigens alleen de varkens echt het woord voeren) wordt over het beleid
van de boerderij besloten. Als de boer probeert zijn land terug te veroveren,
wordt de aanval dankzij de superieure strategie van Snowball afgeslagen.
Maar geleidelijk verandert de situatie. Al vanaf de eerste dag weten de
varkens extra voer voor zichzelf te verwerven. Het denken en het nemen
van beslissingen wordt ook steeds meer aan hen overgelaten. De verdeeld-
heid tussen Snowball en Napoleon zorgt aanvankelifk nog voor een
voortdurend levendig debat, maar dat is voorbij wanneer Napoleon de
macht grijpt. Door de schapen in te zetten, die met massale spreekkoren

58

zijn tegenstander het spreken beletten, wordt eerst het democratisch debat
lamgelegd. Met behulp van door hem afgerichte honden verjaagt hij
vervolgens Snowball van de boerderij en intimideert ook alle andere
oppositie. Zijn retorisch begaafde rechterhand Squealer praat steeds alles
weer recht.

Als eenmaal de macht van Napoleon en de andere varkens stevig ver-
ankerd is, gaat het snel bergafwaarts. Discussies worden afgeschaft; het
nieuwe motto wordt ‘Napoleon is always right’. De geschiedenis wordt
voortdurend herschreven. De heldhaftige rol van Snowball bij de verde-
diging van de boerderij wordt eerst geminimaliseerd en uiteindelijk wordt
hij juist van heulen met de vijand beschuldigd. In schijnprocessen worden
dieren die zich verzetten tegen de leider vals beschuldigd van samenspannen
met Snowball en zonder pardon geéxecuteerd. Het optreden van de varkens
gaat natuurlijk geheel in tegen de oorspronkelijke Seven Commandments,
maar deze krijgen in het geheim nieuwe toevoegingen waardoor de
strijdigheid verdwijnt. Zo wordt het zevende gebod uitgebreid tot het
beruchte ‘All animals are equal but some are more equal than others’.
Ondertussen krijgen de varkens en de hen ondersteunende honden het
steeds beter en de andere dieren het steeds slechter. Uiteindelijk blijft er
van de revolutie niets meer over en zien de dieren het verschil niet meer
tussen de varkens en de mensen die hen vroeger onderdrukten.

De risico’s van ontsporing

Orwells verhaal is gemodelleerd naar de gebeurtenissen in de Sovjet-Unie.
Een in aanzet idealistische revolutie, gericht op de gelijkheid van alle
arbeiders, kon in het begin nog op enthousiasme rekenen van grote groepen
van de bevolking. Maar de machtsgreep van de communisten leidde al snel
tot onderdrukking en terreur, tot hongersnood en grote verschillen tussen
de elite en de rest van de bevolking.

Ook al vindt het zijn inspiratie in de geschiedenis van de Sovjet-Unie,
het verhaal heeft een ruimere betekenis. In Animal Farm is een aantal
karakteristieke elementen te herkennen zowel van de positieve kanten van
idealisme als van de risico’s van ontsporing. Het begint met een droom en
een profetisch lied, die een weerspiegeling zijn van een grote onvrede over
de bestaande onrechtvaardige situatie. De idealistische beweging wekt groot
enthousiasme op en men is bereid om harder te werken voor het gemeen-
schappelijk ideaal. Begaafde denkers ontwikkelen de vage ideeén tot een
samenhangende theorie en weten deze in pakkende slogans te vatten. Met

59



gezamenlijke inspanningen lijkt het ideaal te realiseren.

Maar ook al vanaf het begin wordt de beweging gecorrumpeerd.
Sommigen weten materi€le voordelen voor zichzelf te verwerven — in strijd
met het gelijkheidsideaal. De revolutionaire theorie wordt slechts begrepen
door de ingewijden, de leiders, die in feite ook de beslissingen nemen. Het
democratisch debat wordt eerst in de praktijk lamgelegd en daarna ook
formeel afgeschaft. En ten slotte grijpt een kleine elite door terreur de
macht en blijft uiteindelijk niets meer over van de oorspronkelijke idealen.

In de eerste hoofstukken van dit boek heb ik vooral de positieve kant
van idealisme belicht. Maar idealisme is een merkwaardig begrip. In
sommige contexten heeft het een sterk positieve lading, maar vrijwel even
vaak heeft het juist een heel negatieve bijklank. Idealisme wordt geasso-
cieerd met fanatisme en naiviteit, en zelfs met onderdrukking en totalitaris-
me. Na de jaren zestig van de vorige eeuw is idealisme geleidelijk in een
steeds negatiever daglicht komen te staan.

Dat is goed te begrijpen, want idealisme is zeker niet per definitie goed.
Het kan verbonden zijn met verwerpelijke idealen en het kan op veel
manieren ontsporen. Het is helaas niet moeilijk hiervan voorbeelden te
vinden. Of het nu gaat om de ideologische verblinding van sektarische
linkse bewegingen als de RAF en de Rode Brigades, om nationalistische
verzetsbewegingen die ontaardden in etnische zuiveringen, om Mao’s Grote
Sprong Voorwaarts met zijn vele miljoenen doden of om de islamitische
revolutie in Iran, onverdraagzaamheid en geweld lijken nauw verbonden
te zijn met tal van in oorsprong idealistische bewegingen. Dergelijke
voorbeelden zijn te talrijk en ook te ernstig om ze eenvoudig als toe-
valligheden af te doen. Het lijkt erop dat aan het verschijnsel idealisme op
zijn minst een gevaar van ontsporing verbonden is.

Het is niet te ontkennen dat in aanzet idealistische bewegingen ver-
antwoordelijk zijn voor een groot deel van de massale misdaden tegen de
menselijkheid uit de twintigste eeuw. In sommige gevallen is het onjuist
om het idealisme daarvoor verantwoordelijk te stellen. De Joegoslavische
leider Milogevi¢ gebruikte bijvoorbeeld het Servische nationalisme vooral
om zijn eigen machtspoliticke doelen te verwezenlijken. Maar in de meeste
gevallen lijkt het idealistisch karakter van bepaalde bewegingen juist wel een
factor van betekenis in hun succes. Wie beelden ziet van nazi-Duitsland of
communistisch Rusland kan er niet omheen dat — zeker in de beginjaren
— veel aanhangers gedreven lijken door een oprecht idealisme. Gegrepen
door het ideaal waren aanhangers bereid zich geweldige opofferingen te
getroosten — zelfs om hun leven te geven — maar ook om misdaden te
begaan en onschuldige mensen uit te moorden.

60

Blijkbaar is idealisme niet alleen verbonden met grote verworvenheden
van de beschaving, maar ook met de grote debacles. Een studie over
idealisme kan daar niet omheen. We zullen een antwoord moeten vinden
op de vraag wat hiervan de oorzaken zijn en hoe dit in de toekomst te ver-
mijden is. Bij de ontsporing van de genoemde bewegingen spelen tal van
factoren een rol die voor een groot deel niets met het al dan niet
idealistische karakter ervan te maken hebben, zoals sociaal-economische om-
standigheden en het streven naar macht door bepaalde leiders. Maar daar-
naast zijn er wel degelijk ook tendensen die in het idealisme ingebakken
lijken, zoals een neiging tot ideologisering en onverdraagzaamheid.

Kunnen we die fouten vermijden? Of is het misschien juist in het licht
van al die ontsporingen maar beter helemaal af te zien van idealistische
ondememingen? Deze laatste conclusie lijkt getrokken te worden door
Hans Achterhuis, die in zijn essay Politick van goede bedoelingen een ware
kruistocht voert tegen idealistische politiek.® Idealistische politici zouden
meer kwaad dan goed doen. In plaats van een zorgvuldige strategische
afweging op basis van een realistische inschatting van de problemen zouden
ze hun ogen sluiten voor de realiteit en zich te veel laten leiden door hun
morele verontwaardiging. Zowel de slecht verlopen NAVO-interventie in
Kosovo als het falen van de ontwikkelingshulp aan de Derde Wereld
worden door Achterhuis toegeschreven aan een dergelijke politiek van de
goede bedoelingen.

De argumenten van Achterhuis in dit essay zijn veel te schematisch om
werkelijk te overtuigen en een bevredigend alternatief over hoe de politiek
wel goed zou kunnen functioneren biedt hij ook niet. Voor we tot te
algemene conclusies over de mogelijkheid van idealistische politick komen,
is het daarom goed om eerst uitgebreider na te gaan in welke opzichten
idealisme precies in de fout kan gaan, en in hoeverre dat ook onvermijdelijk
is. Het is immers goed mogelijk dat er vormen van idealisme zijn die de
voordelen van het idealisme weten te behouden en de uitwassen weten te
vermijden.

In de discussie over idealisme zijn tal van verklaringen aangedragen
waarom het tot uitwassen leidt. Het utopisch denken of de maakbaar-
heidsgedachte zouden een rol spelen, of het gesloten ideologisch karakter.
Idealisme zou zelfs noodzakelijk met geweld en dwang verbonden zijn. We
zouden bovendien thans het einde van de grote verhalen of het einde van
de ideologie beleven, waarin geen ruimte meer is voor idealisme. Deze
kritieken hangen grotendeels met elkaar samen, maar het is toch goed
mogelijk een aantal aspecten te onderscheiden.

Allereerst richten sommige bezwaren zich tegen de inhoud of de in-

61



vulling van de nagestreefde idealen. Racistische idealen als die van het
nationaal-socialisme of politieke idealen als die van het fascisme zijn moreel
verwerpelijk. Helaas zijn ze richtinggevend geweest voor massale politieke
bewegingen met desastreuze gevolgen. Soms richt het bezwaar zich niet op
het ideaal als zodanig, maar op een specifieke invulling ervan. Niet het
ideaal van de rechtvaardige samenleving is fout, maar wel de communisti-
sche invulling ervan als een samenleving zonder inkomensverschillen. Niet
de gedachte van een leven in navolging van Christus is verkeerd, maar wel
de specifieke invulling die er daaraan is gegeven in sommige theologische
doctrines.

Een tweede groep bezwaren richt zich tegen de dogmatische manier van
omgang met idealen. Veel idealistische bewegingen hebben een sterk
gesloten ideologie, die niet meer voor correctie vatbaar is. Er is een
marxistische heilsleer geformuleerd of een kerkelijke dogmatiek, die precies
aangeeft hoe de wereld in elkaar zit, hoe de ideale toekomst eruitziet en
hoe we moeten handelen om die te bereiken. Tegenspraak is niet meer
mogelijk; men claimt dat de ideologie de enig juiste invulling is. Vaak
worden daarbij institutionele mechanismen als kerkelijke tucht of partij-
discipline ingezet om afwijkende meningen tegen te gaan. Zodra een
dergelijke denkwijze gecombineerd wordt met werkelijke macht lijken de
inquisitie en de concentratickampen op de loer te liggen. Die laatste stap
lijkt misschien wat erg snel, maar toch bevat dit bezwaar een duidelijke
kern van waarheid. Er is een bepaalde ideologische of dogmatische vorm
van idealisme die, indien consequent doorgevoerd, leidt tot onderdrukking
van afwijkende opvattingen. Blijkbaar 1s er een soort ingebouwde logica
in het verschijnsel idealisme die tot een dergelijke onverdraagzaamheid kan
leiden en die we op zijn minst moeten onderkennen om ons ertegen te
kunnen wapenen.

Een derde kritiekpunt richt zich niet tegen het ideaal of tegen de
dogmatische omgang ermee, maar tegen de manier waarop men het ideaal
in de praktijk wil brengen. De gedachte dat het doel de middelen heiligt,
is maar al te gangbaar binnen idealistische stromingen. Wanneer men het
ideaal maar mooi genoeg voorstelt en de zekerheid denkt te hebben dat het
door de gekozen middelen bereikt zal worden, kan ieder middel gerecht-
vaardigd lijken, van terreuraanslagen tot de heilige oorlog. Critici als Hans
Achterhuis hebben zelfs gesteld dat utopisch denken noodzakelijk leidt tot
geweld en dwang, omdat het vereist dat we de samenleving volledig, tot
in detail moeten beheersen en controleren. Nauw hiermee verbonden is
de illusie van het harmoniedenken. Sommige idealisten zien Utopia als een
wereld zonder spanningen en conflicten en ook de weg ernaartoe als

62

harmonieus en conflictvrij. Vanuit een dergelijke naieve gedachte ligt het
voor de hand om dreigende conflicten meteen de kop in te drukken en alle
meningsverschillen weg te werken — al dan niet door dwang en geweld.
In veel Utopia’s is dan ook weinig ruimte voor vrijheid en menselijke
creativiteit, voor pluralisme en verandering.

Een hiermee samenhangend vierde type bezwaren is dat van naiviteit en
gebrek aan realiteitszin. Wie gegrepen is door het ideaal is soms zo in de
ban ervan dat er geen ruimte meer is voor kritische afweging van de juiste
strategie. Daarbij komt dat idealen nu eenmaal nooit geheel realiseerbaar
zijn en dat ook de gedeeltelijke realisering ervan vaak op weerstanden en
praktische problemen stuit. Wie de ogen sluit voor die praktische kanten
en te overspannen verwachtingen heeft van de maakbaarheid van de
samenleving of van de mens, veroorzaakt gemakkelijk brokken en bereikt
soms weinig. Dagdromers, hemelfietsers, illusiepolitiek, naiviteit — het zijn
termen die veelvuldig verbonden worden met idealisme. Idealisten vergeten
vaak de weerbarstige werkelijkheid goed te analyseren en daarmee rekening
te houden in hun handelen. Het gevolg is dat ze vrijwel machteloos of
ineffectief zijn.

Een laatste punt van kritiek is misschien nog wel het meest gehoorde.
Is idealisme nog wel van deze tijd? Volgens filosofen als Jean-Frangois
Lyotard beleven we het einde van de grote verhalen.® Francis Fukuyama
proclameerde zelfs het einde van de geschiedenis.” Hoe kan men dan serieus
nog menen dat het najagen van idealen zinvol is? Is het hele project van
idealisme niet achterhaald, of zelfs een reactionair of nostalgisch verlangen
naar de goede oude tijd?

Deze vijf vormen van kritiek lijken mijn pleidooi voor idealisme nogal
problematisch te maken. Geen ervan is al bij voorbaat te ontzenuwen als
volstrekt onredelijk. De enige manier om te zien of ze steekhoudende argu-
menten tegen idealisme leveren, is ze nauwgezet één voor één te analy-
seren. Dat is dan ook wat ik in de volgende vijf hoofdstukken zal doen.

63



7. Het verlangen naar absolute zekerheid

Too many idealists, unfortunately, are ideologues whose commitments leave them
frustrated by the frailties of adversaries who refuse to adopt their perspectives.
Melvyn L. Fein'

Verwerpelijke idealen

Een speurtocht op Intemet naar trefwoorden als idealen en idealisme een
paar jaar geleden werd voor mij een weinig bemoedigende exercitie. Het
wemelde er van de sektarische groepjes en wereldvreemde wereldver-
beteraars. Treffers die verwezen naar serieuze en respectabele politieke be-
wegingen waren schaars; de voornaamste uitzondering vormde het PvdA-
Vlugschrift. Afgaande op het Internet leken vooral extreme organisaties als
de Afrikaner Broederbond (een van de steunpilaren van de apartheid) of
het Vlaams Blok idealen hoog in hun vaandel te voeren.?

Wie naar de geschiedenis van de twintigste eeuw kijkt, moet er-
kennen dat idealisme veel kwaad teweeggebracht heeft, en mede verant-
woordelijk is voor enkele van de grootste humanitaire catastrofes. Hitler
had on-miskenbaar idealen: de heerschappij van het Arische ras over
Europa, een sterke staat onder leiding van de Fiihrer. Idealisme was hier
een van de motoren (naast overigens veel andere zoals machtsstreven en
eigenbelang) om verkeerde idealen te verwezenlijken ten koste van veel
mensenlevens.

Vaak zijn het niet zozeer de abstracte idealen die verkeerd zijn als wel
de concrete invullingen ervan. Het communisme streefde een samenleving
na waarin macht en inkomen gelijk verdeeld zouden zijn. Het communis-
tisch ideaal in de meest abstracte zin is mijns inziens niet moreel verwerpe-
lijk (hoogstens naief), maar de invulling die het meestal kreeg dat alle
verschillen moeten worden uitgebannen — en daarmee ook de ver-
scheidenheid in de samenleving — is dat wel. Zodra dit uniformiteitsstreven
uitgewerkt werd in communistische ideologieén en die ideologieén ook in
de praktijk werden gebracht, waren de gevolgen desastreus. Communisti-
sche leiders als Lenin, Stalin, Mao en Pol Pot zijn verantwoordelijk voor
tientallen miljoenen slachtoffers onder kunstenaars, intellectuelen, boeren,
stadsbewoners, etnische minderheden, dissidenten en anderen die niet aan
de uniformiteitseis voldeden.

Kortom, er zijn veel verkeerde idealen en verkeerde invullingen van

64

idealen. Maar natuurlijk zijn ook weer niet alle idealen verwerpelijk. Idealen
als democratie en mensenrechten zijn wel positief te waarderen. Idealisme
dat gericht was op deze idealen heeft juist ook grote vooruitgang weten te
bereiken, zelfs tegen onmogelijk lijkende historische omstandigheden in.
Het ideaal van sociale rechtvaardigheid heeft in de vorige eeuw tot de
welvaartsstaat geleid; het ideaal van gelijkheid tussen mannen en vrouwen
tot vrouwenkiesrecht en een wezenlijke verbetering van de positie van
vrouwen. Idealisme kan dus zowel op goede als verkeerde idealen zijn
gericht.

Eén manier om met dit probleem om te gaan is alleen mensen die
‘goede’ idealen nastreven als idealisten te beschouwen; ‘idealisme’ zou
daarmee als woord een positieve lading behouden. Diegenen die ‘Eigen
volk eerst’ nastreven, zouden dan per definitie geen idealisten zijn, evenmin
als de Russische revolutionairen Lenin en Stalin of de Servische nationalis-
ten. Dat hun opvattingen en optreden verwerpelijk zijn, hoeft geen betoog.
Maar ik denk dat we het onszelf te gemakkelijk maken door categorisch
iedereen uit te sluiten die verkeerde idealen nastreeft. De Russische
revolutie omvatte heel veel mensen die oprecht geloofden in de communis-
tische idealen, en ook binnen nationalistische bewegingen zijn oprechte
idealisten te vinden. Het zou arbitrair zijn om hen niet meer als idealisten
te zien, en het zou bovendien het echte probleem niet oplossen, maar alleen
verschuiven. Want het is lang niet altijd duidelijk wat precies ‘verkeerde’
idealen zijn — zelfs achteraf niet.

Dit alles leidt tot de vraag hoe we onderscheid kunnen maken tussen
goede en foute idealen. Misschien zijn sommige van onze eigen idealen,
waarvan we zo stellig overtuigd zijn, bij nader inzien ook wel verkeerd. En
als we niet zeker kunnen zijn van de juistheid, is het dan wel verantwoord
om ons niet slechts op die idealen te richten, maar ons er misschien zelfs
hartstochtelijk voor in te zetten? Moet het feit dat sommige communisten
en sommige nazi’s ook volledig overtuigd waren van hun opvattingen, geen
waarschuwing zijn voor ons dat wij ook helemaal fout kunnen zitten met
onze overtuigingen?

Deze vragen zijn in feite niet wezenlijk anders dan de algemene vraag
hoe we verantwoord tot een politicke theorie of tot morele oordelen
kunnen komen. Ook in de ethiek speelt natuurlijk de vraag of we
zekerheid kunnen claimen voor bepaalde morele opvattingen, en of we,
bij een negatief antwoord, toch moreel verantwoord kunnen handelen. Of
anders geformuleerd: wat is de rechtvaardiging voor onze morele en
politieke oordelen wanneer we geen zekerheid hebben over de Jjuistheid
van onze opvattingen? In plaats van die vraag rechtstreeks te beantwoorden

65



— wat vele boeken op zich zou vereisen — wil ik in dit hoofdstuk een
bescheidener en beter te hanteren vraag stellen. Is het mogelijk om het
risico te beperken dat onze idealen of invullingen van idealen verkeerd zijn?

Het opvallende bij vrijwel alle vormen van apert verwerpelijke
idealistische bewegingen is dat ze een onwrikbaar, vaak absoluut geloof
hebben in de juistheid van hun opvattingen. Het gezag voor die op-
vattingen wordt vaak ontleend aan bepaalde bronnen. Goddelijke open-
baring en wetenschappelijke kennis zijn traditioneel de meest gebruikelijke
bronnen van morele kennis en ook van het gezag van idealistische
opvattingen. In andere gevallen genieten idealen gezag omdat ze verbonden
zijn met charismatische leiders of met de nationale identiteit. Voor elk van
deze vier bronnen van gezag zijn duidelijke voorbeelden te vinden van hoe
ze verbonden zijn geweest met verwerpelijke idealen. Maar voor elk van
deze bronnen zijn ook voorbeelden te vinden van hoe ze juist een
vruchtbaar idealisme hebben ondersteund. Door na te gaan waar bij elk van
deze bronnen het soms is misgegaan, kunnen we misschien leren die fouten
te vermijden.

Goddelijke openbaring

De klassieke bron van morele kennis is goddelijke openbaring. Wat God
geopenbaard heeft, is natuurlijk volledig betrouwbaar. Volgens sommige
gelovigen is daarom de Torah, de Bijbel of de Koran een onbetwijfelbare
bron van morele waarheden. Anderen denken dat bepaalde personen een
bron zijn van religieuze kennis: goeroes als Bhagwan, media als Mariska,
of religieuze leiders als de Dalai Lama of de paus. Daarnaast zijn er
natuurlijk ook geschriften of personen aan wie (althans door sommige lezers
of aanhangers) een bijna met openbaring vergelijkbare status wordt toe-
gedicht.

Religieus geinspireerd idealisme is een van de meest voorkomende
vormen van idealisme. In combinatie met fundamentalisme kan het tot
ernstige conflicten of zelfs religieuze oorlogen leiden. Het moslim-
fundamentalisme is in de huidige wereld een invloedrijke stroming die soms
tot religieus geinspireerd geweld en onverdraagzaamheid leidt, zoals in Iran
en Afghanistan, maar ook in wereldwijd opererende terroristische groepen
als die van Bin Laden. Het christendom kent een lange geschiedenis van
godsdienstig gemotiveerd geweld en burgerootlogen, die ook nu nog
zichtbaar is — van Noord-Ierland tot de bomaanslagen op Amerikaanse
abortusklinieken en daar werkzame artsen. Veel joodse (ultra-)orthodoxe

66

gelovigen stellen zich, op grond van Gods belofte van het heilige land aan
de joden, onverzettelijk op tegenover legitieme Palestijnse aanspraken op
hetzelfde land. En India kent de laatste jaren een groeiende steun voor het
hindoe-fundamentalisme dat zich onverdraagzaam opstelt tegenover
religieuze minderheden als moslims en christenen.

Religieus fundamentalisme heeft overigens vaak wel de gedrevenheid en
grote persoonlijke inzet gemeen met idealisme, maar moet daar goed van
worden onderscheiden. Fundamentalisme richt zich doorgaans juist niet op
bepaalde algemene idealen, maar op een strikte naleving van door God
uitgevaardigde regels. Een strikt wetticisme en een rigide dogmatiek zijn
vaak kenmerkend, waarbij er geen enkele ruimte is voor de meerduidigheid
die idealen kenmerkt. Daarom is fundamentalisme doorgaans niet ver-
bonden met idealisme, maar is het juist het tegendeel ervan.

Voor sommige vormen van religieus fundamentalisme geldt niettemin
wel degelijk dat ze gecombineerd zijn met idealisme. Het ideaal van de
joodse staat in heel het bijbelse gebied van Israél, geregeerd volgens joodse
wetten, miotiveert tot taai verzet van kolonisten tegen ieder compromis met
de Palestijnen. En de heilige oorlogen gericht op de verbreiding van de
islam (of in eerder eeuwen het christendom) en de bestrijding van ‘de
Amerikaanse Satan’ zijn vaak ook een combinatie van idealisme en funda-
mentalisme.

Religieuze gedrevenheid lijkt tegenwoordig vooral verbonden met
geweld en onverdraagzaamheid. Maar naast dergelijke af te wijzen vormen
van religieus idealisme zijn er natuurlijk ook vormen die juist uitermate
positief zijn. Daarbij gaat het niet alleen om grote figuren als Albert
Schweitzer, die zich concreet inzetten voor praktische noden, maar ook om
de praktische inzet van veel gelovigen om iets van die betere wereld
zichtbaar te maken. Veel maatschappelijke hervormingsbewegingen in de
afgelopen eeuwen in het Westen zijn (mede) gedragen door christelijke
idealisten, zoals de quakers in de anti-slavernijbeweging en de christen-
pacifisten in de vredesbeweging. De recente pleidooien van de gezamenlijke
kerken voor een nicuwe rechtvaardige en duurzame wereldorde passen in
een lange traditie van christelijke inzet voor maatschappelijke idealen.

De verbinding van idealen met godsdienst kan dus beide kanten uit
werken. Godsdienst kan extra kracht en inspiratie geven om zich in te
zetten voor een goed doel, maar hij kan ook ertoe leiden dat verwerpelijke
doelen met groot fanatisme worden nagejaagd. Het feit dat bepaalde idealen
met religieus gezag worden ondersteund, zegt op zich niets over de waarde

van het ideaal.
De vraag is of er manieren zijn om de goede varianten te onderscheiden.

67



Helaas is er geen simpel onderscheidingscriterium, maar enkele praktische
aanwijzingen zijn er wel te vinden. Laten we een aantal concrete voorbeel-
den van verwerpelijke vormen van religieus fundamentalisme eens nader
bekijken: Amerikaanse christelijke groepen die ageren tegen abortuskli-
nieken en homoseksuelen, joodse kolonisten die zich met geweld verzetten
tegen ieder compromis met de Palestijnen, het islamitisch terrorisme of,
meer in het algemeen, al die landen waar godsdiensttwisten leiden tot
onderlinge strijd of zelfs burgeroorlog. Wat maakt al deze verschijnselen zo
verwerpelijk? Allereerst de gebruikte middelen, het geweld. Verder de
onmogelijkheid van ieder redelijk gesprek waarin partijen serieus naar elkaar
luisteren en van elkaars inzichten leren. De overtuigdheid van het absolute
eigen gelijk maakt een open discussic onmogelijk en maakt het erg
onwaarschijnlijk dat opvattingen worden herzien in het licht van kritiek van
anderen. Daarmee wordt een conflict een kwestie van buigen of barsten.
Mede als gevolg daarvan gaat religieus fundamentalisme vaak gepaard met
uitsluiting en discriminatie van andersdenkenden, soms ook letterlijk uit-
mondend in eliminatie.

Op basis hiervan kunnen we een drietal vragen formuleren die religieus
geinspireerde idealisten — maar niet alleen zij — zich zouden kunnen stellen
om na te gaan of ze op de goede weg zitten. Ten eerste een vraag naar de
middelen: staan die in verhouding tot het doel, is bijvoorbeeld het geweld
gerechtvaardigd? Op deze vraag zal ik in komende hoofdstukken nog
uitgebreid ingaan. Ten tweede een vraag naar de openheid voor argumenta-
tie: sta ik voldoende open voor gesprekken met andersdenkenden? Verab-
soluteer ik mijn opvattingen of laat ik ook ruimte voor mogelijke tegen-
spraak, voor heroverweging van mijn ideeén? De derde vraag betreft de
inclusiviteit. Kan het ideaal ook door niet-aanhangers van de godsdienst (of
van de specificke variant daarvan) worden geaccepteerd, of op zijn minst
gerespecteerd? Het ideaal van een vreedzame wereld en van sociale recht-
vaardigheid is ook acceptabel voor niet-christenen. Het persoonlijk ideaal
van een boeddhistische of christelijke monnik van een zuiver leven van
onthechting of in gemeenschap met God wordt weliswaar niet door ieder
gedeeld, maar kan wel gerespecteerd worden. Maar met het ideaal van een
protestants Nederland, een joods Israél of een geheel islamitische wereld
ligt dit anders. Deze idealen kunnen door andersdenkenden moeilijk als iets
waardevols gerespecteerd worden zonder daarbij de eigen identiteit te ver-
loochenen. Wanneer idealen uitsluiting en onderdrukking dreigen te ver-
oorzaken, moet er op zijn minst een waarschuwingslampje gaan branden.

Met dergelijke vragen kunnen in ieder geval de meest onaanvaardbare
vormen van religieus idealisme onder kritiek worden gesteld. lets anders

68

is natuurlijk of een dergelijke intellectuele exercitie veel verschil maakt voor
de praktijk van het fundamentalisme. Deze vragen zullen de meeste aan-
hangers van de Afghaanse Taliban niet zomaar tot een andere overtuiging
brengen.

Dat is dan ook niet mijn bedoeling met het formuleren van deze vragen.
Het zijn allereerst vragen die gesteld kunnen worden binnen een samen-
leving wanneer men worstelt met het probleem hoeveel ruimte men moet
geven voor bepaalde religieus gemotiveerde bewegingen. Wanneer hun
idealen op zich acceptabel of op zijn minst respectabel zijn, kan hun meer
ruimte worden geboden dan wanneer ze voor andersdenkenden uitsluitend
en onderdrukkend zijn. Wanneer ze hun opvattingen dwingend willen op-
leggen aan anderen is de situatie anders dan wanneer ze in een open debat
anderen proberen te overtuigen en daarbij ook bereid zijn naar anderen te
luisteren om zichzelf eventueel te laten overtuigen. En het gebruik van
geweld of discriminerend optreden is daarbij natuurlijk een heel zwaarwe-
gende factor.

Maar belangrijker nog is uiteindelijk het eerste-persoonsperspectief,
wanneer mensen zichzelf oprecht afvragen: is mijn idealisme verantwoord,
hoe kan ik weten dat de idealen die ik nastreef de juiste zijn? Dat is het
perspectief waarop ik mij in dit boek richt. In een dergelijke context
kunnen deze vragen ons helpen bij het zo verantwoord mogelijk
ontwikkelen en toetsen van onze opvattingen. Een beroep op de autoriteit
van religieuze bronnen maakt een kritisch debat op zijn minst moeilijker.
Ook wanneer men aan het gezag van die religieuze bronnen wil vasthou-
den, zal men zijn best moeten doen om de eigen opvattingen zo goed
mogelijk te verantwoorden tegenover andersdenkenden die deze bronnen
niet erkennen. Te gemakkelijk functioneren religieuze gezagsargumenten
als stopwoorden die verdere discussie onmogelijk maken. In een pluralisti-
sche en democratische samenleving heeft men op zijn minst de plicht om
andersdenkenden serieus te nemen en vooral om hun inzichten en
mogelijke kritiek serieus te nemen. Als ik niet in staat ben om aan anderen
overtuigend uit te leggen wat mij beweegt, zal ik mij toch serieus moeten
afvragen of dat werkelijk zo'n aantrekkelijk ideaal is. Zeker wanneer ik
daarbij tot de conclusie moet komen dat mijn idealen door veel anderen
niet slechts als dom of onhoudbaar, maar als zelfs volstrekt onaanvaardbaar
worden gezien, is een diepgaande kritische reflectie geboden.’

Zoals ik al eerder heb benadrukt, is een pluralisme op het gebied van
idealisme niet slechts toelaatbaar, maar moet het zelfs toegejuicht worden.
Maar dat houdt niet in dat alles maar toelaatbaar is. Sommige idealen zijn
moreel verwerpelijk. De vraag of idealen voor anderen aanvaardbaar of op

69



zijn minst tolerabel kunnen zijn, is een eerste toets om in ieder geval een
deel van de verkeerde idealen uit te filteren. De bereidheid om mijn
opvattingen daarbij aan kritiek bloot te stellen, en zo goed mogelijk te
beargumenteren zonder een beroep op door anderen niet geaccepteerde
religieuze autoriteiten is daarbij onmisbaar.

Wetenschappelijke kennis

Een tweede manier om morele of politieke opvattingen te funderen is door
middel van de filosofie of de wetenschap. Vooral in de filosofie zijn veel
pogingen gedaan tot een vergelijkbare onbetwistbare fundering voor moraal
als de goddelijke openbaring geacht werd te bieden. Sommige filosofen
zoals Kant vertrekken vanuit een analyse van wat het is om een persoon
te zijn en funderen daarop idealen als autonomie. Anderen zoals Hobbes
en Locke kijken naar wat er nodig is om een samenleving in stand te
houden en proberen dan een sociaal contract te construeren dat aan de basis
van de samenleving zou moeten liggen. Weer anderen, zoals Hare en
Habermas, denken een fundering te vinden in de eigen kenmerken van de
morele taal of van communicatie.

Het is niet goed mogelijk om hier op de gebreken en voordelen van elk
van deze pogingen in te gaan. Het gemeenschappelijke probleem ervan is
mijns inziens dat ze uiteindelijk niet volledig overtuigend zijn en zeker niet
de volstrekte zekerheid kunnen bieden die er vaak van verwacht wordt.*
Ze kunnen ons in het beste geval inzichten opleveren waar we rekening
mee moeten houden bij het ontwikkelen en kritisch toetsen van onze eigen
morele opvattingen. De gedachte van bepaalde minimumnormen, zoals het
verbieden van moorden, stelen en bedriegen, komt in vrijwel elk van deze
filosofische constructies voor. Maar ook dergelijke minimumnormen kennen
weer uitzonderingen en vooral onderlinge conflicten en interpretatiepro-
blemen. Minimumnormen kunnen van groot belang zijn voor het toetsen
van onze opvattingen. Als onze godsdienst of onze politicke overtuiging
ons zou gebieden om te liegen of te stelen, zou dat een goede reden zijn
om onze opvattingen aan te passen. Hetzelfde geldt voor de wetenschap:
ook deze kan ons tal van inzichten aanreiken waar we rekening mee
moeten houden, bijvoorbeeld over wat er nodig is om een samenleving
goed te laten functioneren en om economische voorspoed te bevorderen.
In volgende hoofdstukken zal ik op dit soort realiteitstoetsen terugkomen.

Maar hier richt ik me op een verdergaande claim vanuit wetenschap en
filosofie: niet dat ze bepaalde randvoorwaarden aangeven of minimumnor-

70

men, maar dat ze de fundering kunnen vormen voor bepaalde idealistische
opvattingen. Een dergelijke verdergaande claim lijkt me niet goed houdbaar.
Vooral de gedachte dat men langs deze weg tot een absolute fundering van
idealen kan komen, moet mijns inziens verworpen worden. Nu zijn er
gelukkig ook weinig voorbeelden te vinden waar dergelijke filosofische of
wetenschappelijke funderingspogingen hebben bijgedragen aan een idealisme
dat tot ernstige maatschappelijke uitwassen heeft geleid. Maar er is één
wetenschappelijk-filosofische fundering voor maatschappelijk idealisme die
wel enorme invloed gehad heeft: die van het marxisme.

Volgens de gedachtegang van Marx was de communistische samenleving
niet een onbereikbaar ideaal, maar een onvermijdelijk resultaat van de maat-
schappelijke ontwikkeling. Dankzij uitgebreide studies van de economische
werkelijkheid dacht hij bepaalde wetmatigheden op het spoor gekomen te
zijn die de onvermijdelijkheid van de communistische revolutie aantoonden.
Aldus gaf hij een stevige wetenschappelijke basis voor het streven naar die
communistische heilstaat.

Met een beroep op zijn wetenschappelijk socialisme zijn vervolgens in
de twintigste eeuw tientallen miljoenen mensen opgeofferd. De kampen
in Siberié, de hongersnoden in China en de genocide in Cambodja zijn
onlosmakelijk verbonden met het communisme. Maar in hoeverre is dit toe
te rekenen aan het communistisch ideaal?

Over het communistisch ideaal bleef Marx uitermate vaag.” Afgezien van
gemeenschappelijk eigendom van de productiemiddelen — iets waarover
men, ook economisch gezien, verschillend kan denken maar wat zeker geen
apert verwerpelijke gedachte is — is er in het ideaal zelf dan ook weinig
controversieels te vinden, simpelweg omdat we er weinig over weten. De
belangrijkste bezwaren tegen het communisme betreffen dan ook de manier
waarop de communisten de weg naar dit ideaal invulden en hun opvattin-
gen trachtten door te zetten, met behulp van geweld en onderdrukking.
Daarbij is er één bezwaar dat wel direct te maken heeft met de wetenschap-
pelijke fundering van het communisme — niet zozeer van het ideaal maar
wel van de weg ernaartoe.

Een van de bezwaren tegen het ‘wetenschappelijk socialisme’ is mijns
inziens dat het zo weinig wetenschappelijk bleef. De oorspronkelijke ideeén
van Marx zijn als wetenschappelijke theorieén over economie en samenle-
ving een zeker voor die tijd geweldige prestatie. Hij wordt niet voor niets
nog steeds geéerd als een van de grondleggers van de sociologie en de
economie. Er zaten natuurlijk belangrijke fouten in zijn werk, maar dat
neemt niet weg dat het als bijdrage aan de wetenschappelijke theorievor-
ming een grote betekenis heeft gehad.® Waar het wetenschappelijk

71



socialisme vervolgens in gebreke bleef, was in het kritisch evalueren van
deze wetenschappelijke basis en in het aanpassen aan nieuwere inzichten
en ontwikkelingen. De eenmaal geschreven werken werden sacrosanct en
onfeilbaar verklaard. Hoogstens probeerde men nog tot nadere theorievor-
ming te komen, maar die werd altijd (overigens vaak niet geheel terecht)
als interpretatie van de marxistische leer gepresenteerd. Als gevolg hiervan
werden de theorieén steeds minder adequaat en ook de ideeén over de
communistische heilstaat en over de weg ernaartoe werden niet aangepast
aan gewijzigde omstandigheden.

De wetenschap kan zeker helpen bij het ontwikkelen van theorieén over
de samenleving en over hoe mensen in elkaar zitten, welke mogelijke
ontwikkelingen er zijn en welke idealen al latent aanwezig zijn in de sociale
werkelijkheid.” Maar net zomin als de Bijbel spreekt de wetenschap (of de
filosofie) hierover het laatste woord. Het blijft een voortdurend zoeken naar
betere inzichten, een kritisch toetsen van bestaande inzichten en een aldus
herdefiniéren van zowel de mogelijke idealen als de mogelijke wegen om
die idealen dichterbij te brengen. De fout van het wetenschappelijk
socialisme was dat men een eenmaal gepresenteerde wetenschappelijke
theorie over de ideale heilstaat en de weg ernaartoe voor onfeilbaar hield
en dus niet meer bereid was deze wezenlijk te herzien.

Met een wetenschappelijke ondersteuning van idealen is op zich niets
mis, integendeel. Maar ook de wetenschappelijke basis mag niet verabsolu-
teerd worden. Een van de gevaren van een uitgewerkte — al dan niet
wetenschappelijke — theorie over idealen en de weg ernaartoe is dat men
hierin te heilig gaat geloven. Juist omdat het systeem zo mooi klopt, is men
niet meer in staat tot kritische herziening van de eenmaal verworven
inzichten. Willen we dan ook de fouten van het wetenschappelijk
socialisme vermijden, dan zullen we voortdurend open moeten blijven staan
voor een kritische toetsing van het eigen idealisme. Een bereidheid tot
herziening van onze opvattingen in het licht van veranderende omstandig-
heden en van voortschrijdende wetenschappelijke of praktische inzichten
kan helpen ons te behoeden voor de verstarring waaraan de marxistische
ideologie mede ten onder is gegaan.

Chatismatische leiders
Idealen ontlenen soms hun gezag aan dat van een leider: een charismatische

persoonlijkheid wiens woord kritiekloos wordt aanvaard en wiens be-
ziclende uitstraling de aanhangers kracht geeft om zich in te zetten voor het

72

ideaal. Idealistische bewegingen zijn vaak verbonden met charismatische
leiders. In sommige gevallen leidt dit tot de kritiekloze aanvaarding van
moreel verwerpelijke idealen. Lenin, Hitler en Mussolini zijn afschrikwek-
kende voorbeelden van dergelijke leiders, die door hun persoonlijkheid
(maar overigens vooral door hun vrijwel absolute politieke macht) grote
groepen mensen wisten te mobiliseren.

Aan de andere kant zijn er ook tal van positief te waarderen voorbeelden
waarin idealistische bewegingen veel te danken hebben aan charismatische
leiders. Om er slechts drie te noemen: Gandhi en de onafhankelijkheids-
beweging in India, Martin Luther King en de burgerrechtenbeweging in
de Verenigde Staten of Domela Nieuwenhuis (‘Us Forlosser’) en de
arbeidersbeweging in Nederland. Hun bewegingen en de mensen die er
deel van uitmaakten hebben zeer veel aan hen te danken. Dankzij de
uitstraling van deze leiders waren mensen bereid zich in te zetten voor
belangrijke maatschappelijke veranderingen; aan hun voorbeeld ontleenden
ze kracht. Zoals ik al opmerkte in het hoofdstuk over heiligen en helden,
maakt een bezield iemand die persoonlijk het idealisme belichaamt, dit
tastbaarder en verleent het geloofwaardigheid.

Het verschijnsel van charismatische leiders als zodanig kunnen we dus
niet afwijzen. Maar tegelijk is het vaak wel beangstigend wanneer be-
wegingen zo sterk gedomineerd worden door één persoon. Het wordt
vooral gevaarlijk wanneer de gerichtheid op de charismatische leider het
kritisch denkvermogen opzijzet en nog slechts de opvatting van de leider
als de juiste wordt aangenomen. Het paard Boxer in Animal Farm heeft als
slogan ‘Napoleon is always right’ en overstemt daarmee zijn eigen twijfel
over de geschiedvervalsing door Napoleon. Dit gevaar is natuurlijk vooral
groot wanneer de charismatisch leider zijn gezag mede ontleent aan
wetenschappelijke kennis of zelfs religieuze status, zoals bij religieuze leiders
als Ayatollah Khomeiny.

De vergelijking met heiligen en helden kan duidelijk maken waar precies
het gevaar in schuilt. Bij de navolging van heiligen en helden hoeven we
ons kritisch denkvermogen niet uit te schakelen. We kunnen hun voorbeeld
inspirerend vinden en hun persoonlijkheid aantrekkelijk, maar uiteindelijk
zijn we het zelf die bepalen wat we er aantrekkelijk aan vinden en welke
overtuigingen van de aanbedene we overnemen. Veel van de mensen die
Moeder Teresa’s werk voor de armen bewonderen, zullen haar streng
afwijzende opvattingen over abortus niet delen. Niet voor niets is er een
grote verscheidenheid aan heiligen, omdat niet ieder zich met dezelfde
ideeén of voorbeelden hoeft te vereenzelvigen.

Charismatisch leiderschap gaat een stap verder. Aan de leider wordt gezag

73



toegekend. Hij is niet alleen voorbeeld (vaak is hij dat ook niet eens), maar
vooral degene die het het beste weet, die het beter weet dan ikzelf. Ik
onderwerp me aan zijn oordeel en laat mijn eigen oordeel terzijde.

Nu is dit persoonlijk gezag tot op zekere hoogte een normaal verschijn-
sel. Als ik naar de huisarts ga, ga ik er ook van uit dat hij het beter weet
dan ik en leg ik me doorgaans neer bij zijn oordeel. Ik lever me in het
dagelijks leven voortdurend uit aan allerlei specialisten — reparateurs,
notarissen — omdat zij geacht mogen worden het beter te weten. We
hebben zelfs functionarissen zoals rechters die met gezag bekleed zijn om
conflicten op te lossen — zelfs als ik het er volledig mee oneens ben, moet
ik me toch bij hun oordeel neerleggen. Maar het verschil is dat er bij al
deze voorbeelden mechanismen zijn om dit gezag te controleren. Een arts
of notaris die faalt, kan voor de (tucht)rechter gebracht worden en
eventueel uit zijn beroep ontzet worden. Als mijn reparateur er maar niet
in slaagt om een lekkage te verhelpen, ga ik naar een ander of schakel de
Consumentenbond in. Ook bij een rechterlijk oordeel heb ik vrijwel altijd
de kans om in beroep te gaan. Bij charismatische leiders daarentegen is een
dergelijk correctiemechanisme afwezig. Ze kunnen heel veel fouten maken
zonder dat er iemand durft op te treden en zelfs dan is het protest vaak
weinig effectief.

De conclusie hieruit lijkt op die bij de vorige bronnen van gezag, Een
verbinding van idealisme met charismatisch leiderschap hoeft niet verkeerd
te zijn, integendeel. Het kan extra kracht geven aan de idealistische
beweging. Maar het risico is aanwezig dat het gezag van de leider wordt
overgewaardeerd en dat zijn opvattingen niet meer openstaan voor kritische
discussie. Charismatisch leiderschap staat bijna per definitie op gespannen
voet met kritische toetsing en openheid voor discussie. Eenvoudige
oplossingen zijn hiervoor niet. Voor een deel is het een kwestie van het
levendhouden van kritisch bewustzijn, zowel bij de leider zelf als bij de
aanhangers. Voor een deel is het een kwestie van goede democratische
procedures en ‘checks and balances’ om dit risico binnen de perken te
houden.® Maar een garantie dat charismatisch leiderschap niet ontaardt, is
helaas niet te geven.

Nationale identiteit
Een vierde grond waaraan idealen en idealistische opvattingen vaak hun

gezag ontlenen, is die van een vermeende nationale identiteit of historische
missie. Hitler had de droom van een Duits Derde Rijk dat duizend jaar zou

74

bestaan, waarin Duitsland de wereld zou leiden in een nieuwe, levens-
krachtige beschaving. Zijn tegenstanders Churchill en Roosevelt zagen juist
Groot-Brittannié en de Verenigde Staten als de dragers van de beschaving
en als de verdedigers van de waarden van vrijheid en democratie. In een
dergelijke visie is de eigen natie de drager van belangrijke waarden, en
daarom is er ook een plicht om zich in te zetten voor de historische missie
van de natie. De historische nationale missie en de daardoor belichaamde
waarden versmelten dan tot een ideaal waarin de bloei van de eigen natie
centraal staat.

In veel gevallen is de nationale glorie niet verbonden met andere
waarden als verdraagzaamheid of democratie, maar is de nationale identiteit
het ideaal op zich. De meeste nationalistische bewegingen leggen het accent
op het (weer) tot bloei komen van het eigen volk, met zijn eigen
onderscheidende cultuur. Vaak is dat een reactie op onderdrukking of
achterstelling van de cultuur door een dominante meerderheidsgroep of
door machtige buurlanden. Milofevi¢ zag de droom van een Groot-Servié
als een historische opdracht, die na een geschiedenis van vele eeuwen
onderdrukking het Servische volk weer groot aanzien zou geven.

We hoeven overigens niet ver van huis te gaan om een beroep te vinden
op de eigen nationale identiteit als drager van bepaalde waarden. ‘God,
Nederland en Oranje’ was een spreuk die tot voor enkele decennia het
nationaal gevoel van een grote groep protestanten verwoordde. Deze spreuk
gaf aan dat God een bijzondere bedoeling had gehad met de Reformatie
in Nederland en met de Opstand onder leiding van het Huis van Oranje,
zodat Nederland werd gezien als drager van een bijzondere religieuze
missie. Meer recentelijk wordt de Nederlandse identiteit vaak gezocht in
waarden als tolerantie en gelijkheid, en worden daaraan weer argumenten
ontleend voor bijvoorbeeld de omgang met vreemdelingen.” Ook in de
Verenigde Staten is er een sterke nationale retoriek: dat dit het beste land
ter wereld is, dat ook intemnationaal een belangrijke missie heeft om vrijheid
en democratie te beschermen en te verbreiden — al dan niet met geweld.

Op zich kan er geen bezwaar tegen zijn dat men een gemeenschappelijke
identiteit (van een volk of van een andere groep) verbindt met bepaalde
waarden of idealen.!® Bovendien is het onmiskenbaar dat bepaalde
historische omstandigheden de kans bieden aan een dergelijke groep om
zich in te zetten voor die waarden. Die kans schept dan ook een ver-
antwoordelijkheid. De Verenigde Staten hadden in de Tweede Wereldoor-
log de mogelijkheid om zich als sterkste democratie te verzetten tegen het
fascisme en hadden daarom ook een specificke verantwoordelijkheid. We
kunnen dat ook hun historische missie noemen. Aan het besef van die

75



historische verantwoordelijkheid en aan het besef dat het juist de eigen
gemeenschap is die deze verantwoordelijkheid heeft, kunnen mensen kracht
ontlenen om zich in te zetten voor die waarden. Het is mede met een
beroep op de grootheid van Amerika en zijn historische missie in de verwe-
zenlijking van humanitaire waarden als de ‘Four Freedoms’ dat president
Roosevelt de Amerikanen tijdens de oorlog wist te motiveren voor de
inspanningen.

Maar tegelijk is, juist bij deze verbinding met idealen, het risico van
ontsporingen groot. Dat heeft vooral te maken met de inhoud. Als het bij
uitstek de eigen natie is die als drager wordt gezien van bepaalde idealen,
dan zijn dus andere naties daar minder sterk mee verbonden. Dat kan al snel
leiden tot superioriteitsgevoelens waarbij men die anderen minderwaardig
acht. De gedachte dat zij in de weg staan bij de historische missie en dus
uit de weg moeten worden geruimd, is dan niet ver meer verwijderd.
Zodra de eigen natie gezien wordt als bij uitstek gericht op bepaalde
waarden en miskend wordt dat deze waarden ook bij anderen aanwezig
kunnen zijn, is het risico van discriminatie, racisme en etnische zuivering
aanwezig. Dit maakt het beroep op een dergelijke nationale identiteit
uitermate riskant. Hetzelfde nationalisme dat de Britten door de Tweede
Wereldoorlog heen hielp, maakte het voor hen moeilijk om het streven
naar zelfstandigheid in landen als India te accepteren.

Daarbij komt dat diezelfde kracht die nationale gevoelens vaak hebben,
het ook uiterst moeilijk maakt om die vermeende historische missie ter
discussie te stellen. Iemand die het er niet mee eens is, wordt algauw als
een slechte patriot beschouwd en monddood gemaakt. Juist iets heiligs als
de nationale identiteit is, net als een religieuze openbaring, vaak vrijwel
onaantastbaar. Dit alles maakt een met nationale identiteit verbonden
idealisme tot een uitermate riskante ondememing, waarbij het risico van
ontsporingen erg groot is.

Iets soortgelijks geldt voor de versterking van de nationale identiteit als
zelfstandig ideaal, dus los van eventueel daarmee verbonden waarden. Het
ideaal van bescherming van de nationale (of culturele) identiteit en
bevordering van de nationale ontplooiing hoeft niet verdacht te zijn. Het
onafhankelijkheidsstreven van de Baltische landen ten opzichte van Rusland
en de inzet van tal van etnische groepen in heel Europa naar een gelijk-
waardige plaats van hun minderheidstalen in het onderwijs en het openbare
leven zijn daarvan voorbeelden. Maar ook hiervoor geldt dat het ideaal door
zijn inhoud de neiging heeft om uitsluiting te veroorzaken. Het bena-
drukken van het bijzondere werkt algauw uitsluitend voor degenen die zich
niet met dat bijzondere kunnen identificeren. De Russen in de nu onaf-

76

hankelijke Baltische landen die vaak ernstig gediscrimineerd worden, zijn
daarvan een voorbeeld.

Overigens speelt dit verschijnsel niet alleen bij bewegingen die ger.icht
zijn op nationale of etnische identiteit, maar ook in tal van emancipa-
tiebewegingen. Qok bij de vrouwenbeweging en de homobeweging is het
risico aanwezig dat het terecht benadrukken en bevorderen van de eigen
identiteit door anderen als uitsluiting wordt ervaren. Net als daar is dit risico
van achterstelling van de tot dan toe dominante groep ook bij een nationale
of etnische identiteit niet altijd een reden om dat benadrukken van de eigen
identiteit dan maar achterwege te laten. Organisaties waarbinnen bepaalde
groepen zich verenigen, of het nu vrouwencafé’s, homosporWerenigingen
of culturele clubs zijn, kunnen een legitieme rol spelen in het emancipatie-
streven. Al dan niet tijdelijke steun aan achtergestelde groepen — ook als
die ten koste gaat van leden van de meerderheidsgroep — kan als middel
daarbij gerechtvaardigd zijn. Maar het debat over positieve discriminatie laat
zien hoe moeilijk het is een voor alle betrokkenen aanvaardbaar beleid te
voeren. Wanneer de ‘buitenstaanders’ worden uitgesloten van belangrijke
voordelen, kan het legitieme streven naar versterking van de eigen identiteit
immers doorslaan naar ongerechtvaardigde discriminatie.

De conclusie is dat de nationale (of etnische) identiteit op zich een
krachtige bron van idealisme kan zijn, zowel als zelfstandig ideaal als ook
wanneer deze verbonden wordt met andere inhoudelijke idealen. Maar juist
hierbij is het risico van ontaarding sterk aanwezig. Uitsluiting en Fliscrirpi-
natie van groepen met een andere identiteit (of met een andere mvu.lhng
van dezelfde identiteit) zijn een regel gevaar. Daarom dient er uiterst
terughoudend mee te worden omgegaan.

Het risico van verabsolutering

Idealistische bewegingen ontlenen vaak zekerheid en kracht aan de vier
genoemde bronnen van gezag. De behoefte daaraan is begrijpelijk. Immers,
idealisme vergt concrete inspanningen en het richt zich op iets wat er nog
niet is en dus onzeker is. Elk op hun eigen manier voorzien de vier
bronnen deels in deze behoefte door een grotere zekerheid te bieden en
kracht om het vol te houden.

Dat kan verantwoord zijn. Een van de conclusies van dit hoofdstuk is
dat er geen doorslaggevende redenen zijn om een van die bronnen van
gezag zonder meer overboord te zetten. Religieuze inspiratie en persoonlijk
charisma kunnen belangrijke positieve bijdragen leveren aan het succes van

77



een idealistische beweging. Martin Luther King is een duidelijk voorbeeld
van beide. Ook een wetenschappelijke en filosofische theorie kan idealisme
op het juiste spoor zetten en houden, bijvoorbeeld door aan te geven in
welke richting verbetering te verwachten en mogelijk is. Zelfs iets waarover
we in Nederland doorgaans nogal kritisch zijn, de gedachte van een
nationale missie, hoeft op zich niet verdacht te zijn. Vooral in tijden van
c.risis, zoals oorlog of grote rampen, kan het mensen de kracht geven om
zich in te zetten voor de gemeenschap en voor de waarden die deze
gemeenschap belichaamt.

Tegelijk zit in elk van deze bronnen van gezag en zekerheid een risico.
Ze kunnen namelijk het eigen kritisch vermogen van de aanhangers
uitschakelen. Het charisma werkt verblindend, de vermeende goddelijke
openbaring laat geen kritische toetsing meer toe, de wetenschap levert het
odium van zekere kennis, en ter discussie stellen van het beweerde nationale
karakter wordt in een hechte beweging zelden gewaardeerd. Rond elk van
deze bronnen is er een tendens tot verabsolutering, tot het zich afsluiten
voor verdere kritische reflectie en herziening. Deels is het moeilijk om tot
een openlijke, kritische discussie van de bronnen van gezag te komen
omdat deze niet volledig rationeel verdedigbaar en toetsbaar zijn. In eer;
openbaring (of het nu van een heilige schrift of van een profeet of medium
is) geloof je of niet, een charisma spreekt je gevoelsmatig aan of niet en je
voelt je deel van een nationale gemeenschap of niet. Alleen bij de
wetenschap of de filosofie lijkt dit op het eerste gezicht anders, maar ook
daar moeten we de aantrekkingskracht van een coherent, allesverklarend
systeem niet onderschatten. Naarmate het systeem steeds completer en
sa'menhangender wordt, wordt het moeilijker om elementen ervan ter
discussie te stellen omdat daarmee het systeem als zodanig, met al zijn
aantrekkingskracht, ook ter discussie wordt gesteld. Deels is het ook
moeilijk om tot een openlijke, kritische discussie te komen, omdat kritiek
sociaal niet geaccepteerd wordt. lemand die de goddelijke openbaring of
de marxistische heilsleer ter discussie stelt, is een ongelovige of heeft een
‘vals bewustzijn’; iemand die de nationale identiteit betwijfelt, is een
landverrader of anderszins niet zuiver op de graat. Juist rond dergelijke
emotioneel geladen bronnen is kritische discussie moeilijk.

Een tweede risico ligt in het verlengde hiervan. Juist door het moeilijker
worden van kritische toetsing en discussie is er het risico dat foute idealen
of verwerpelijke vormen van idealisme de kans krijgen om zich te hand-
haven. Het geopenbaarde heil is exclusief voor de gelovigen, en er hoeft
geen rekening te worden gehouden met ongelovigen (eventueel kunnen
ze het heil deelachtig worden door gedwongen bekering). Of de revolutie

78

is historisch noodzakelijk en de slachtoffers onder ‘kapitalistische boeren’
of leden van de middenklasse zijn dus onvermijdelijk, en hun protest en
verzet zijn irrelevant. Etnische minderheden staan de nationale missie in de
weg, en mogen dus worden geélimineerd. Andersdenkenden kunnen
simpelweg worden genegeerd.

Verabsolutering van idealen en, al dan niet in samenhang daarmee, het
najagen van verwerpelijke idealen zijn dus regle risico’s voor (bepaalde
vormen van) idealisme. Het zou naief zijn dit te ontkennen. Tegelijk is
duidelijk dat het niet noodzakelijk zo hoeft te gaan. Er zijn immers
eveneens tal van voorbeelden waar de verbinding van idealisme met
charisma of religieuze inspiratie juist uitermate positieve gevolgen heeft
gehad. De vraag is dus of er manieren zijn om deze risico’s te beheersen.

Helaas zijn er hiervoor geen simpele recepten. Geen van de vier ge-
noemde bronnen kan ons zekerheid geven over de juiste idealen of de juiste
manier om ze na te streven. Het zijn geen onfeilbare bronnen van gezag
en we gaan de fout in wanneer we dat proberen te ontkennen en ze toch
een hogere status toeschrijven. Een absolute fundering van idealen is niet
mogelijk, en absolute zekerheid over de juistheid van bepaalde vormen van
idealisme is er ook niet. Wel kunnen de vier bronnen ons helpen tot betere
en betrouwbaarder oordelen over idealen te komen. Een religieuze traditie
kan ons voorbeelden en verhalen aanreiken over mensen die bepaalde
idealen belichaamden, of juist over situaties waarin deze geweld werden
aangedaan. Sociaal-wetenschappelijk onderzoek en filosofische analyse
kunnen ons inzicht verlenen in de (in)effectiviteit van verschillende vormen
van idealisme of over de logische samenhang tussen meer abstracte idealen
en concrete oordelen. Charismatische leiders kunnen door hun voorbeeld
en door hun argumenten laten zien dat het mogelijk en zinvol is om zich
volledig in te zetten voor bepaalde idealen. En reflectie op de eigen
nationale tradities kan laten zien dat bepaalde idealen passen bij onze

samenleving en daarom niet slechts de moeite waard zijn om na te streven,
maar ook praktisch houdbaar zijn.

Elk van deze invalshoeken kan een bescheiden bijdrage leveren aan een
beter doordachte en beter verdedigbare vorm van idealisme. Elk van hen
kan ook bepaalde emotionele lagen in ons aanspreken en de passie opwek-
ken die voor het welslagen van idealistische projecten van zo groot belang
is. Zolang ze niet verabsoluteerd worden en open blijven voor kritische
toetsing, kunnen de risico’s ervan beperkt blijven. Maar we moeten ons
tegelijk voortdurend blijven realiseren dat de passie van het idealisme ook
gepaard kan gaan met een blikvernauwing die te gemakkelijk ons kritisch

bewustzijn aantast.

79



8. De aantrekkingskracht van een ideologisch
systeem

IDEALISME

Doe ik mijn ogen toe,
Dan wil ik ’t wel gelooven;
Doch als ik ze open doe
Komt weer de Twijfel boven.
P.A. de Génester'

De alomvattende theorie

Zo af en toe kom je ze nog wel eens tegen. Bevlogen, vaak wat dramme-
rige figuren die precies weten hoe onze wereld structureel verkeerd in
elkaar zit, hoe de heilstaat eruitziet en hoe we die kunnen bereiken door
de klassenstrijd of door bekering tot een zuiver leven. Elk probleem waar
we nu mee worstelen, kan worden verklaard vanuit hun theorie, en voor
elke vraag is er een oplossing. Meestal baseren ze zich op de geschriften van
Marx en sommigen van zijn volgelingen, maar vaak ook op religieuze of
esoterische geschriften. Overtuigd als ze zijn van hun eigen gelijk, is een
open gesprek met hen nauwelijks mogelijk; het gaat hen vooral om het
verkondigen van de Waarheid. Het zijn vaak zeer gedreven personen, die
zich volledig inzetten voor het verspreiden van de blijde boodschap.

In de jaren zeventig en begin jaren tachtig hadden ideologische politieke
systemen nog veel aanhang. Het marxisme en allerlei varianten ervan waren
toen nog populair. Binnen op marxistische leest geschoeide clubs vonden
stevige ideologische debatten plaats over de juiste leer, en bestudeerde men
in het kader van ideologische scholing de geschriften van Marx, Lenin en
Mao. Soms leidde dit tot ernstige ideologische conflicten en afsplitsingen.
Tegenwoordig zijn het vaker godsdienstig geinspireerde bewegingen die
vanuit een sterke ideologische zekerheid de wereld tegemoettreden.
Jehovah’s Getuigen en evangelische en orthodoxe christenen hebben daarbij
inmiddels gezelschap gekregen van tal van op oosterse religies en New Age
gerichte gelovigen.

Een dergelijk ideologisch denken hoeft overigens niet verbonden te zijn
met idealisme. Veel fundamentalistische christenen hebben een gesloten
ideologisch stelsel van geloofsopvattingen, maar idealen spelen daarin, zoals

80

al eerder opgemerkt, een veel minder sterke rol dan strikte regels. Maar ook
al is niet ieder ideologisch denken idealistisch, in idealisme is wel altijd een
zekere neiging tot ideologisering ingebakken. Mensen die zich sterk
inzetten voor idealen lopen daardoor altijd het risico zich te verliezen in
een gesloten ideologisch systeem.

Dit probleem heeft sterke verwantschap met dat wat ik in het vorige
hoofdstuk heb besproken. Daar ging het om de neiging om aan de eigen
idealen en idealistische opvattingen een absoluut gezag toe te kennen en,
als gevolg daarvan, die niet meer aan open, kritische discussie te onderwer-
pen. Hier gaat het om de neiging om de opvattingen uit te werken tot een
compleet systeem en, ook weer als gevolg daarvan, dit systeem vervolgens
niet meer ter discussie te stellen.

Het gevaar van ideologisering

Wat is precies het bezwaar tegen ideologisering? Het uitwerken van idealen
in concretere ideeén en samenhangende theorieén is op zich niet het
probleem. Integendeel, dat is onvermijdelijk. Idealen zijn vrij vaag en
abstract. Daardoor bieden ze weinig houvast en zijn ze ook moeilijk
concreet voorstelbaar. Verbeeldingen en invullingen zijn dan ook wenselijk.
Op die manier kunnen we ons een betere voorstelling vormen van wat het
ideaal precies inhoudt en ook beter bepalen hoe we dat ideaal dichterbij
kunnen brengen.

Dergelijke concrete invullingen van idealen zijn dan ook veel gemaakt.
Er bestaan honderden utopia’s en uitgewerkte blauwdrukken voor de
volmaakte samenleving — met overigens grote onderlinge verschillen. Zo
zijn ook religieuze idealen als het Koninkrijk Gods of het leven in over-
eenstemming met Gods wil op tal van manieren uitgewerkt tot aan-
schouwelijke voorstellingen. Vaak zijn er hele theologische dogmatische
systemen op gebouwd over hel, hemel en vagevuur, of complete stelsels
van verboden en geboden waaraan een gelovige zich moet houden die langs
het smalle pad van de deugd het Koninkrijk Gods wil beérven.

Zulke exercities zijn waardevol. Ze bieden inspiratie en houvast voor het
dagelijks handelen. Als pogingen om aan te geven hoe een goede samen-
leving of een goed leven eruitziet, zijn ze onmisbaar. Iedereen die bepaalde
idealen nastreeft, zal daarbij voor zichzelf meer of minder vitgewerkte voor-
stellingen hebben van wat die idealen inhouden en hoe we die moeten
verwezenlijken.

Maar tegelijk houden dergelijke invullingen een risico in. Het zijn slechts

81



pogingen om het ideaal en de weg ernaartoe te vatten. Bovendien kunnen
ze altijd slechts een deel van het ideaal verwoorden — een ideaal onttrekt
zich immers aan iedere poging om het compleet te vatten. Het gevaar is
nu dat men de eigen invulling steeds verder denkt te kunnen perfectioneren
en daarbij blind blijft voor de beperkingen. Wanneer men die uitwerking
in de vorm van een omvattende theorie giet die nauwelijks meer vatbaar
is voor kritiek, kunnen we spreken van een ideologisch systeem.

Dat risico is maar al te re€el, en daarmee komen we op de neiging tot
ideologiseren. Als iemand heel erg gegrepen is door een ideaal en zijn best
heeft gedaan om tot een samenhangende uitwerking daarvan te komen, is
natuurlijk het risico erg groot dat die uitwerking dezelfde onaantastbare
status krijgt als het ideaal zelf. De drie-eenheid Gods is één van de pogingen
om sommige theologische mysteries te verwoorden, maar werd een dogma
waaraan rechtgelovigheid kon worden afgemeten. Het gemeenschappelijk
eigendom van de productiemiddelen is een van de manieren om de
rechtvaardige samenleving als alternatief voor de huidige voorstelbaar te
maken, maar werd door velen gezien als een noodzakelijke voorwaarde
voor een rechtvaardige samenleving.

Op basis van dergelijke vaste uitgangspunten wordt vervolgens vaak een
heel theoretisch systeem geconstrueerd. Pogingen om het ideaal anders te
begrijpen en in te vullen, krijgen dan geen kans meer. Krtische vragen
worden op zijn best nog gebruikt om bepaalde onderdelen van de theorie
aan te passen en verder te perfectioneren. Een dergelijk systeem wordt op
een gegeven ogenblik immuun voor kritiek.

Ideologisch systeemdenken gaat niet toevallig gepaard met fanatisme en
onverdraagzaamheid. Wie kan er immers weerstand bieden aan zo’n aan-
trekkelijk ideaal, dat bovendien nog geheel logisch blijkt te kloppen? De
bijna esthetische aantrekkingskracht van zo’n volmaakte constructie moet
niet worden onderschat — een mooi uitgewerkte dogmatiek of utopie is
gewoon een fascinerend intellectueel bouwwerk. Bovendien biedt het
zekerheid en houvast, omdat het door de vaak veelomvattende uitwerking
voor alle vragen een antwoord lijkt te bieden.?

Een ideologisch systeem heeft dus — althans voor sommige mensen — een
potentieel grote aantrekkingskracht. Meestal is het de uitwerking van een
heel breed ideaal zoals de rechtvaardige samenleving. Het heeft dan
betrekking op vrijwel het hele leven en vrijwel de hele samenleving. Een
idealist die zich inzet voor zo’n breed ideaal verbindt zichzelf daardoor voor
een groot deel van zijn persoon met dat ideaal en met de hele ideologie.
De combinatie van een complete ideologie en inzet met vrijwel de hele
persoon leidt dan algauw tot fanatisme. Als er buiten de ideologie weinig

82

is omdat deze vrijwel het hele leven bestrijkt, en de ideologie voor de
persoon sterk bepalend is, is er weinig meer over wat als bron voor
relativering en kritische distantie kan dienen. Dit laat vervolgens nog weer
minder ruimte om andere idealen of andere invullingen van het ideaal toe
te laten, zodat mensen met andere opvattingen daarover — maar ook mensen
die meer realiteitszin bepleiten — het wel bij het verkeerde eind moeten
hebben. Een reden te meer om met nog meer kracht het ideaal uit te
dragen, in de zekerheid (niet slechts de hoop) dat anderen op een gegeven
moment zich niet langer voor de waarheid kunnen afsluiten.

Het is geen toeval dat juist idealisme gemakkelijk leidt tot dogmatisme,
fanatisme en onverdraagzaamheid. Het is immers een sterk persoonlijk
commitment — het gaat echt ergens over. Dit persoonlijk engagement
verklaart voor een deel de verbetenheid. Omdat iemand zichzelf op het spel
heeft gezet, is er voor hem ook veel aan gelegen dat het ideaal dichterbij
komt.

Dit alles wordt nog versterkt doordat uitwerkingen van idealen niet
gemakkelijk gecorrigeerd en getoetst kunnen worden. Wie een huis bouwt
dat ondeugdelijk is, merkt dat gauw genoeg. Wie een wet ontwerpt die niet
wordt nageleefd, zal ook merken dat het beoogde effect niet wordt bereikt.
De praktijk corrigeert min of meer vanzelf bij zulke concrete projecten.
Maar wie een filosofische utopie of een dogmatiek ontwerpt die belangrijke
eenzijdigheden en imperfecties bevat, wordt niet snel door de feiten
terechtgewezen. De fantasie kan gemakkelijk op hol slaan en wordt dan
moeilijk afgeremd. Juist bij idealisme zijn (bijna per definitie) toetsing en
aanpassing door de werkelijkheid vaak moeilijk.

Toetsing aan andere theoretische of praktische inzichten is doorgaans een
andere methode om onhoudbare opvattingen te corrigeren. Maar juist bij
ideologisering wordt deze mogelijkheid geleidelijk ontkracht. Het systeem
wordt steeds meer samenhangend gemaakt en alternatieve inzichten worden
gedeeltelijk geincorporeerd en gedeeltelijk terzijde gelegd als niet over-
tuigend. Hoe langer dit proces is voortgeschreden, hoe hechter het
bouwwerk wordt en hoe moeilijker het wordt om het systeem nog ter
discussie te stellen. De voornaamste dogma’s staan vast en worden alleen
maar verder bevestigd doordat het steeds beter mogelijk blijkt op basis
daarvan een compleet stelsel te bouwen. Zeker wanneer dit dan ook nog
verbonden wordt met de claim van een goddelijke openbaring of een
wetenschappelijke basis wordt het nauwelijks meer mogelijk om een andere
interpretatie als verdedigbaar overeind te houden. Mensen die het er niet
mee eens zijn, zijn dan eenvoudig (nog) niet verlicht genoeg of anderszins
afwijkend van de norm.

83



De meest vitgewerkte ideologische systemen hebben voor dit verschijnsel
van afwijkende meningen zelfs een verklaring die deze effectief neutrali-
seert.’” Marxisten spreken van een vals bewustzijn dat het mensen levend
onder kapitalistische omstandigheden moeilijk, zo niet onmogelijk maakt
om tot een juiste theorie te komen. Evangelische christenen spreken van
mensen die Jezus nog niet hebben ontmoet en God niet in hun leven
hebben toegelaten. Meer wetenschappelijk-rationalistische utopisten wijten
de afwijkende mening aan vooroordelen, bijgeloof of simpelweg domheid.
Het effect is hetzelfde: de gesprekspartner hoeft niet meer serieus genomen
te worden en dus zijn kritiek en alternatieve ideeén ook niet.

Aldus kan de kritische discussie met anderen vooral in de gevorderde
stadia van ideologisering gemakkelijk uit de weg worden gegaan. Wanneer
men er al bij voorbaat van uitgaat dat andersdenkenden het bij het
verkeerde eind hebben en dit bovendien kan verklaren vanuit de ideologie
zelf, is ook deze mogelijkheid van interne of externe correctie uitgescha-
keld. In dat geval is het ideologisch systeem compleet en niet meer
corrigeerbaar. Het is dan geheel in zichzelf besloten, en eigenlijk niet meer
open voor correctie vanuit de werkelijkheid of vanuit een discussie met
andersdenkenden.

Een ondogmatische houding

Het bezwaar van ideologisch denken is dat het één mogelijke invulling van
het ideaal en van de weg ernaartoe verabsoluteert en afschermt voor kritiek.
Maar omdat idealen nooit helemaal te verwoorden zijn, kan dit nooit —
ondanks de andere pretenties — de enig mogelijke invulling zijn. Zelfs als
een ideologie een mogelijke en verdedigbare interpretatie van het ideaal
zou zijn, is het nooit de enige en nooit de complete invulling. Er blijven
altijd aspecten van het ideaal die er niet binnen passen. Vergelijk het met
de maan of een diamant: je kunt nooit alle kanten tegelijk zien. Daarnaast
blijft natuurlijk iedere invulling, iedere theorie mensenwerk en dus ver-
moedelijk op zijn minst op onderdelen (of zelfs in heel wezenlijke ele-
menten) gebrekkig en onjuist. De fout van het ideologisch denken is dat
deze eenzijdigheid en mogelijke onjuistheid niet alleen niet worden
onderkend, maar dat zij bovendien worden afgeschermd van kritiek en aan-
vullingen.

De remedie bestaat niet uit het geheel afzien van uitwerkingen van
idealen. Die zijn immers zinvol en nodig om handen en voeten te kunnen
geven aan het ideaal. We kunnen niet zonder pogingen tot verwoording

84

en tot uitwerking in theorieén over hoe dit ideaal te bereiken. Gewaagde
fantasieén en inspirerende utopieén kunnen ons op een ander spoor zetten,
nieuwe inzichten geven en daarmee ook onze realiteit in een ander licht
zetten. We kunnen niet zonder dromers en kunstenaars die ons de
werkelijkheid steeds weer anders laten zien. We kunnen ook niet zonder
filosofen en wetenschappers die pogingen doen om het ideaal verder uit te
werken en de mogelijke wegen ernaartoe aan te geven.

Maar we zullen er op een andere, niet-dogmatische manier mee moeten
omgaan. ledere verwoording en verbeelding moet principieel gezien
worden als een voorlopige die voortdurend openstaat voor bijstelling en
aanvulling, of zelfs voor complete verwerping. Onze verwoording kan
slechts een eenzijdige zijn, omdat onmogelijk alle kanten van het ideaal erin
meegenomen kunnen zijn. Onze poging om aan te geven hoe we moeten
handelen om het ideaal dichterbij te brengen kan ook slechts een voor-
lopige zijn, omdat we misschien eens erachter zullen komen dat dit niet de
juiste weg is.

Er zijn verschillende manieren waarop die ondogmatische houding, die
openheid voor kritische reflectie, bevorderd kan worden. Hiervoor zijn ze
al impliciet aan de orde geweest. Als ideologisering versterkt en in stand
gehouden wordt door het zich afsluiten voor de feiten en voor kritische
discussie, dan zal in die beide richtingen naar mogelijkheden moeten
worden gezocht om haar tegen te gaan.

Kiitische toetsing

Het gedichtje van De Génestet illustreert mooi dat veel idealisten de
neiging hebben de ogen te sluiten voor de werkelijkheid. In zekere zin is
dat ook begrijpelijk. Ze richten zich immers op iets wat er nog niet is, en
wat dus niet in de werkelijkheid te vinden is. Maar dat betekent nog niet
dat het verantwoord is om de werkelijkheid dan maar helemaal links te
laten liggen. Want het is wel vanuit die werkelijkheid dat we moeten
vertrekken, en zonder gedegen analyse daarvan is het moeilijk om de goede
richting te bepalen. Wie naar Utrecht wil, zal vanuit Tilburg een andere
richting moeten inslaan en ook andere vervoermiddelen moeten gebruiken
dan wie op Terschelling start.

Weliswaar is toetsing van het ideaal aan de feiten moeilijk, maar het is
niet onmogelijk. Sommige utopieén schetsen een ideale situatie waarin alle
schaarste voorbij is en mensen tevreden zijn met wat ze hebben. Maar dit
is nogal onrealistisch in het licht van de kennis die we hebben over mens

85



en samenleving. Zelfs als de schaarste aan voedsel en elementaire levensbe-
hoeften zou kunnen worden opgeheven, dan zou die schaarste zich
verplaatsen naar ‘luxe’ behoeften. En het is onwaarschijnlijk dat in de
ideale samenleving ineens niemand meer zou willen streven naar meer
goederen, naar verbetering van zijn leefsituatie in materieel opzicht. De
meeste multimiljonairs, hoe rijk ze ook zijn, blijven immers streven naar
vermeerdering van hun vermogen. Deze kritiek neemt niet weg dat een
rechtvaardige verdeling van materi€le goederen een zinvol ideaal is. Maar
we moeten daarbij wel eraan denken dat ook bij een veel rechtvaardiger
verdeling het fenomeen van schaarste en het streven naar meer zal blijven
bestaan. Een ideologie die hiermee geen rekening houdt, moet dus
worden afgewezen. Op vergelijkbare wijze kunnen vanuit onze kennis
over hoe de wereld in elkaar zit en hoe mensen functioneren tal van
volstrekt onrealistische idealen worden gecorrigeerd. Een dergelijke
kritische toets betekent niet dat idealen volledig in de werkelijkheid
worden gefundeerd, maar wel dat ze in ieder geval enige realiteitswaarde
hebben.

Niet alleen de idealen zelf, maar ook de opvattingen over de weg
ernaartoe en over de vertreksituatie kunnen op zo’n manier aan een
kritische toets vanuit de realiteit worden onderworpen. Een theorie over
de te verwachten ontwikkeling van de samenleving zoals die van Marx, die
ooit misschien in specifieke historische omstandigheden verdedigbaar was,
hoeft dat niet meer te zijn in andere omstandigheden. Als we een aantal
stappen hebben gedaan in de richting van ons ideaal, zullen we merken dat
het niet helemaal zo uitpakt als we gedacht hadden, en zullen we weer
andere aspecten van het ideaal zien. Ook dit kan aanleiding zijn voor
herziening,

Zo is, mede dankzij de socialistische beweging, de Nederlandse samen-
leving veel rechtvaardiger dan honderd jaar geleden. Extreme armoede
komt veel minder voor dan toen. Inkomen, kennis en macht zijn aan-
merkelijk rechtvaardiger verdeeld. Het ideaal is natuurlijk lang niet geheel
gerealiseerd, maar er is wel belangrijke vooruitgang geboekt. Doordat we
nu in een andere samenleving leven, moet ook het rechtvaardigheids-
ideaal worden aangepast, en moeten ook de ideeén over hoe we dat
moeten nastreven worden herzien. We leven niet meer in de tijd van de
Industriéle Revolutie, met grote groepen extreem arme arbeiders zonder
enige politieke invloed. Het heeft dus weinig zin om de huidige midden-
klasse toch te analyseren in marxistische termen als een onderdrukte
arbeidersklasse. Het heeft ook weinig zin om alle hoop te vestigen op
massale revoluties. En ten slotte krijgt ook het ideaal van rechtvaardigheid

86

een andere invulling vanuit de context van de moderne postindustriéle
informatiesamenleving.

Ook tijdens het in praktijk brengen van idealistische overtuigingen blijft
voortdurende toetsing wenselijk. Brengen onze handelingen het ideaal
dichterbij? Hebben ze ongewenste neveneffecten? ‘Aan de vruchten zal men
de boom herkennen’ is ook een goed criterium voor idealisme.’ Kortom,
op alle niveaus van abstractie en zowel in de theorie als in het handelen
blijft een voortdurende koppeling naar de realiteit wenselijk en mogelijk.

Een tweede manier om idealistische opvattingen te toetsen is deze aan
anderen voor te leggen en na te gaan in hoeverre ze standhouden tegen
kritiek, of in hoeverre andere opvattingen aantrekkelijker of aanvullend
kunnen zijn. Juist in een voortdurend open gesprek kunnen we onze
opvattingen steeds weer kritisch bekijken en aanpassen. Anderen hebben
andere invalshoeken waar we mogelijk van kunnen profiteren. In plaats van
andersdenkenden te beschouwen als mensen die nog niet verlicht of
bekeerd zijn, dienen we hun ideeén serieus te nemen en met een open
instelling na te gaan wat we van hen kunnen leren.

Dit werpt ook een nieuw licht op het ideaal van verdraagzaamheid. Het
verdragen van afwijkende opvattingen is niet slechts een noodoplossing om
conflicten te vermijden. Het is zelfs niet slechts een uitvloeisel van het
principieel aanvaarden van ieders gewetensvrijheid en vrijheid van
meningsuiting. Het is dat ook, maar niet uitsluitend. Verdraagzaamheid is
ook nodig omdat die ander mogelijk een deel van het ideaal verwoordt en
een weg tot het ideaal kiest die even verdedigbaar is als de mijne, maar die
ik vanuit mijn eigen beperkte perspectief niet goed kan zien. De visie van
die ander kan mij iets leren over mijn eigen inzichten — haar invulling kan
een zinvolle aanvulling zijn op mijn beperkte visie.

In een dergelijke benadering wordt tolerantie geleidelijk tot ‘actieve
tolerantie’.* We gaan bewust het gesprek aan met andersdenkenden vanuit
de gedachte dat we iets van elkaar kunnen leren. Pluralisme van opvattingen
is verrijkend en niet betreurenswaardig. Juist door de botsing van
opvattingen komen we hopelijk verder in de richting van verschillende
goede opvattingen die elkaar kunnen corrigeren en aanvullen.

Conclusie

Het uitwerken van idealistische opvattingen tot een meer samenhangende
theorie over de idealen en de weg ernaartoe is onvermijdelijk en nood-

87



zakelijk. Maar juist bij idealisme is de kans groot dat een dergelijke
uitwerking verabsoluteerd wordt en tot een gesloten ideologie verwordt.

Een reden daarvoor is dat bij idealistische opvattingen de werkelijkheid
minder gemakkelijk voor correctie van onjuiste ideeén kan zorgen dan bij
sterker bij de realiteit aansluitende opvattingen. Ook andere mechanismen
waardoor kritiek en aanpassing mogelijk zijn, zijn bij idealistische op-
vattingen vaak minder sterk. Het gaat immers om een persoonlijk
commitment — het gaat echt ergens over. Deze persoonlijke verbondenheid
verklaart voor een deel de verbetenheid en het fanatisme. Omdat iemand
zichzelf op het spel heeft gezet, is er voor hem ook veel aan gelegen dat
het ideaal dichterbij komt. Maar dan is ook vrij snel de stap gemaakt naar
een niet meer openstaan voor andere opvattingen, die immers de eigen
identiteit bedreigen. Vanuit een uitgewerkte ideologie kunnen bovendien
vaak verklaringen worden aangereikt voor het verschijnsel dat mensen de
waarheid niet onder ogen zien. Ook daarmee kan het kritisch debat uit de
weg worden gegaan.

Daarom is ideologisering een reéel risico van idealisme. Maar het is
gelukkig niet onvermijdelijk. Door een open en ondogmatische houding
kunnen we zo veel mogelijk proberen onze opvattingen als voorlopig en
voor verbetering vatbaar te blijven beschouwen. Een realistische benadering,
waarbij we onze opvattingen toetsen aan de werkelijkheid en vooral ook
steeds weer opnieuw aan de veranderingen daarin, kan daarbij een
belangrijke bijdrage leveren. Het deelnemen aan open discussies over die
opvattingen en het bewust in gesprek gaan met andersdenkenden is een
tweede methode.

Geen van deze benaderingen kan absolute juistheid garanderen of
ideologisering geheel voorkomen. Maar ze kunnen ons wel blijven wijzen
op de beperktheid van de inzichten die we hebben en op de mogelijke
noodzaak van aanpassing. Daarmee kunnen ze in ieder geval ons voor de
ernstiger vormen van ideologische verstarring behoeden.

88

9. De illusie van de perfecte beheersing

Those who believe that final truths may be reached, that there is some ideal order
of life on earth which may be attained, that all that is necessary is to establish it,
by whatever means, whether peaceful or violent —all those who believe that such
a finality, whether of life or of thought and feeling, is in principle attainable will,
however benevolent their desires, however pure their hearts, however noble and
disinterested their ideals, always end by repressing and destroying human beings

in their march towards the Promised Land.
Isaiah Berlin'

De etfenis van de utopie

In de afgelopen jaren kwamen twee boeken uit die scherpe kritiek
formuleerden op utopieén. De psychologen Hans Crombag en Frank van
Dun bekritiseerden in hun boek De utopische verleiding bepaalde denkpatro-
nen van ‘het utopisch denken’.? Hun hoofdbezwaar is dat utopisten de rol
van de individuele mens onderschatten en maatschappelijke diversiteit en
menselijke individualiteit willen uitbannen. Voor een belangrijk deel
overlapt hun kritiek die van het een jaar later verschenen boek van Hans
Achterhuis, De erfenis van de utopie, dat echter veel dieper graaft.’> Daarom
zal ik me op dit laatste concentreren.

Achterhuis beschrijft een basistype van de utopie, dat hij destilleert uit
tientallen concrete voorbeelden van utopia’s.* Een utopie is maakbaar en
volledig te verwezenlijken door menselijke inspanning, al dan niet geholpen
door de techniek (maar niet door Goddelijke genade).” De utopie ligt dus
niet op de mens te wachten, maar moet en kan door de mens gemaakt
worden. Deze menselijke inzet vormt een belangrijk verschil met de visie
op het Koninkrijk Gods in het tot de zestiende eeuw — de tijd waarin de
literaire utopia’s hun bloei beleefden — gangbare christelijk denken. Meestal
gaat het om een literaire beschrijving, een verhaal over een samenleving die
wezenlijk anders is dan de huidige. Daarbij wordt de huidige samenleving
vaak heel negatief afgeschilderd, zodat de perfectie van de utopie nog beter
naar voren komt. Soms wordt de huidige samenleving gezien als ten dode
gedoemd, zodat onze enige redding gelegen is in het accepteren van de
utopie. Om die utopie te realiseren is een radicale, totale verandering
vereist.

Omdat elke afwijking ontregeling kan veroorzaken, moet utopia tot in
de details worden gepland en gereguleerd. Het individu is ondergeschike

89



aan het gemenebest en sociale harmonie is een groot goed, dat zo nodig
met dwang wordt beschermd. Individuen hebben weinig vrijheid en vaak
ook weinig luxe, maar dat vinden ze niet erg omdat ze als rationele mensen
inzien dat dit in het algemeen belang is. Intensieve sociale controle is daarbij
een belangrijk aanvullend instrument van beheersing. Geweld is schijnbaar
afwezig, maar is volgens Achterhuis in veel gevallen op de achtergrond heel
bepalend. Achterhuis ziet elke utopie namelijk als een heimelijke machts-
droom. Deze uit zich in de gewelddadigheid waarmee afwijkend gedrag
en afwijkend denken worden bejegend. Er is een grote nadruk op zuiver-
heid, die steeds bijna automatisch tot zuiveringen leidt.

Achterhuis ziet utopieén niet slechts als onschuldige literaire fantasieén.
Het gaat hem om het daarmee verbonden utopisme, het bewust en met
inzet van alle mogelijke middelen nastreven van deze utopieén door
daadwerkelijke sociale verandering. Volgens hem is er een immanente logica
van de utopie. In het utopisch denken past geen stapsgewijze, gedeeltelijke
acceptatie van clementen uit de utopie; het is een holistische benadering,
Omdat de utopie zo perfect is en de huidige werkelijkheid zo zwart wordt
afgeschilderd, is er geen twijfel mogelijk dat de utopie de schitterende
toekomst is waarnaar we moeten streven. De utopisten weten dus zeker dat
ze gelijk hebben en daarom hoeven tegenstanders niet serieus genomen te
worden. Ze weten bovendien dat de utopie realiseerbaar is, als men maar
bereid is tot radicale stappen. Die zullen weliswaar in de overgangsfase voor
sommigen nadeel meebrengen, maar dat weegt niet op tegen de grote
voordelen van de gerealiseerde utopie. Daarom heiligt het doel de middelen
en is onderdrukking of geweld gerechtvaardigd om de utopie te verwezen-
lijken. Bovendien is de utopie zelf zo perfect dat er met iedereen die zich
ertegen verzet, wel iets mis moet zijn. Geweld en onderdrukking van
dissidenten is dan ook volstrekt gerechtvaardigd in de utopie, hoewel deze
mensen natuurlijk het beste als psychiatrische ziektegevallen worden gezien.
Kortom, de utopie is niet het rijk der vrijheid, maar juist erg eentonig en
eenvormig,

Achterhuis doet met zijn schets bepaald geen recht aan tal van utopia’s
zoals ze in de literatuur naar voren komen. Verschillende auteurs worden
door hem veel te eenzijdig geinterpreteerd. Zo is bij veel door hem be-
sproken auteurs de koppeling van hun utopie aan utopisme, het met alle
macht willen doorzetten van de utopie, volstrekt onterecht.® Om alles maar
in zijn schema te doen passen, maakt hij vaak rare kronkelredeneringen.’
Maar dit alles kunnen we hier buiten beschouwing laten. Het belangrijkste
is dat hij door deze versimpeling en zwart-wit schets een aantal ontsporin-
gen van idealisme helder formuleert. Sommige daarvan heb ik in vorige

90

hoofdstukken al besproken, zoals het ideologisch denken en het onaantast-
baar gezag van de idealen. Waar ik me hier op wil richten is de gedachte
van de beheersing en de maakbaarheid van de ideale samenleving.

De rechtvaardiging van dwang en geweld

De kritiek van Achterhuis {en ook die van Crombag en Van Dun) richt
zich dus vooral tegen de gedachte dat de ideale samenleving perfect
beheersbaar is en dat die ideale samenleving maakbaar is. Daarmee hangt
samen de volstrekte ondergeschiktheid van het individu aan het algemeen
belang en de beperkte ruimte voor individuele vrijheid en maatschappelijke
verscheidenheid. Deze gedachten komen zowel in de beschrijving van de
utopieén zelf naar voren als in het daarmee verbonden utopisme. De
bekritiseerde gedachtegang kan als volgt worden samengevat.

Ons ideaal is realiseerbaar: de petfecte samenleving ligt binnen hand-
bereik. Om die utopie te kunnen blijven waarborgen, zullen intensieve
planning en controle nodig zijn. Dat betekent inderdaad minder vrijheid
voor de mensen, maar dat zullen ze niet erg vinden, omdat ze in een
dergelijke ideale samenleving als vanzelf het goede zullen willen. Er is
slechts één manier om dat ideaal te realiseren, een radicale omwenteling.
Helaas heeft die wat tijdelijke nadelen (bijvoorbeeld geweld tegen
tegenstanders, of een dictatuur in de overgangsfase), maar dat kan geen
groot bezwaar zijn, omdat aan de einder ons ideaal gloort. Bij zo’n
schitterend ideaal moet het doel wel de middelen heiligen.

Dergelijke redeneerpatronen zijn bij idealistische bewegingen maar al te
herkenbaar. Het marxisme-leninisme rechtvaardigde aldus de dictatuur van
het proletariaat en grootscheepse onderdrukking. Binnen revolutionaire
groepen en guerrilla-bewegingen rechtvaardigt het vaak terreur. Bij rechtse
dictaturen als die van Pinochet zijn dergelijke redeneringen eveneens te
vinden: om de democratie te beschermen tegen het communisme is tijdelijk
een dictatuur nodig die de anti-democratische elementen wegzuivert. Maar
ook bij instituties die zich richten op persoonlijke idealen komt zo’n
gedachtegang voor. Bekering onder dwang of zelfs de Inquisitie en de
brandstapels kunnen worden gerechtvaardigd met de stelling dat het gaat
om de redding van zielen van de eeuwige verdoemenis. Wat is dan nog het
tijdelijk lijden van het lichaam tegenover de eeuwige zaligheid?

Ook de gedachte dat dwang gerechtvaardigd zal zijn — maar door de
vrijwillige inzet van de gelukkige burgers vrijwel overbodig — om de ideale
samenleving te verdedigen als die eenmaal totstandgekomen is, is in veel

91



utopische bewegingen te herkennen. Om gelijkheid te blijven waarborgen
zijn er strenge eisen aan de mogelijkheden tot inkomensverwerving,
bijvoorbeeld door maximuminkomens; meestal is er gemeenschappelijk
bezit. Eten en kleding zijn eenvoudig en voorzien alleen in de ‘echte’
behoeften. Om te zorgen dat allerlei onaangenaam werk toch gedaan wordt,
wordt vaak een algemene dienstplicht voor dit soort werk bepleit. Mensen
die zich niet conformeren aan de sociaal noodzakelijke regels, moeten
worden heropgevoed tot ze begrijpen dat hun houding tegen het algemeen
belang en ook tegen hun eigen belang indruiste. Om intellectuele
dwalingen tegen te gaan, en in het hogere partijbelang, moeten dissidenten
worden gedwongen tot zelfkritiek of anders uit de partij worden gezet.

Eenzelfde basisidee ligt ten grondslag aan beide gedachten. Om het
waardevolle doel te bereiken en om het vervolgens te verdedigen, zijn op
het eerste gezicht onacceptabele middelen nodig en gerechtvaardigd.® Dat
dit vaak samengaat met een ideologische geslotenheid en paternalisme, hoeft
nauwelijks te worden toegelicht. Wie overtuigd is van het eigen gelijk en
heilig gelooft dat er één weg is om het ideaal te realiseren, krijgt bijna als
vanzelf de neiging om ook anderen te helpen — zo nodig te dwingen — in
te gaan tot het heil. Net als bij het opvoeden van kinderen is immers zeker
dat de betrokkenen later zullen inzien dat het voor hun eigen bestwil was
en dat het bovendien ook nog in het algemeen belang was. Gebruik van
dwang, en zo nodig geweld, is voor zo’n geweldig belangrijk doel wel te
rechtvaardigen.

Deze argumentatie bestaat uit twee stappen:

1. De ideale samenleving is maakbaar door een radicale omwenteling en
vervolgens beheersbaar door een gedetailleerde regulering en planning.
2. Om dat doel te verwezenlijken en daarna te blijven realiseren, zijn
bepaalde vormen van dwang en geweld nodig. Omdat het ideaal zo
waardevol is, heiligt dit doel de middelen.

De eerste stap lijkt echter niet noodzakelik in een idealistische
benadering zoals ik die tot nu toe heb bepleit, en staat daarmee zelfs op
gespannen voet. Immers, ik heb benadrukt dat we een ideaal nooit
compleet kunnen beschrijven, wat in strijd is met de gedachte van een
utopia als een complete beschrijving van de ideale samenleving. En de
vooronderstelling van volledige maakbaarheid van de utopie is in strijd met
de gedachte dat idealen nooit geheel realiseerbaar zijn. Maar de mogelijke
noodzaak van geweld en dwang en van gedetailleerde planning en
regulering die weinig ruimte laat voor individuele vrijheid, zijn nog niet
aan de orde geweest. Achterhuis maakt op zijn minst aannemelijk dat in
bepaalde vormen van idealisme er een duidelijke tendens is in deze richting,

92

De vraag is dus of dat voor iedere vorm van idealisme geldt en zo nee, hoe
deze tendens vermeden kan worden.

Beheersbaarheid

In utopische literatuur is er doorgaans een onbegrensd vertrouwen in de
beheersbaarheid van de samenleving. Om de ideale samenleving in stand
te houden, is het dagelijks leven tot in de details geregeld. Vaak zijn niet
alleen de arbeidstijden sterk gereglementeerd, maar ook de tijden
gereserveerd voor eten, sport en ontspanning (doorgaans van stichtende of
culturele aard). Opvallend is daarbij de uniformiteit: iedereen valt onder
dezelfde regels en leidt dus hetzelfde leven. Voor individuele variatie is
weinig ruimte, laat staan voor experimenten met alternatieve leefstijlen.’
Naast de formele controle is er bovendien door de organisatie van de
samenleving en de onderverdeling ervan in kleinere groepen gezinnen een
zeer grote sociale controle.

Omdat iedereen inziet dat de gestelde regels in het algemeen belang zijn,
zijn er doorgaans weinig overtredingen van de regels. Zelfs als de regels de
vrijheid bieden om af te wijken, wordt daar weinig of geen gebruik van
gemaakt, omdat alle burgers immers rationeel het goede nastreven. Zo
bestaan er in Mores Utopia naast gemeenschappelijke maaltijdvoorzieningen
ook mogelijkheden om apart te koken en te eten; alleen maakt daar vrijwel
nooit iemand gebruik van omdat er geen behoefte aan is. Iedereen doet als
vanzelf het goede. Natuurlijk zijn er kleine groepen afwijkende elementen,
maar die kunnen doorgaans worden heropgevoed; alleen bij hardnekkige
criminaliteit worden dergelijke elementen soms uit de samenleving
verwijderd (of — veel productiever — veroordeeld tot het verrichten van
onaangename maar noodzakelijke werkzaamheden).

Wat is er nu eigenlijk mis met deze droom van de perfecte beheersing?
Twee dingen: dat hij onrealistisch is en dat hij onwenselijk is. Totale
beheersing is een onrealistisch idee, omdat het geen rekening houdt met
de beperkte mogelijkheden om de werkelijkheid te kennen en te sturen,
maar vooral omdat er een onhoudbaar idee over de menselijke natuur aan
ten grondslag ligt. In de afgelopen decennia is steeds meer inzicht ver-
worven in de beperkte mogelijkheden die een overheid heeft om menselijk
gedrag te sturen. Wetgeving blijkt vaak weinig effect te hebben op het
menselijk gedrag en zelfs strafbepalingen hebben maar een beperkte
afschrikkende werking. Maatschappelijke ontwikkelingen blijken in hoge
mate onvoorspelbaar en nauwelijks te sturen. De gedachte van de totale

93



beheersbaarheid van het maatschappelijk leven is een illusie. De gedachte
dat we kunnen voorspellen dat een radicale omwenteling ons bij de utopie
zal brengen, is in dat licht al helemaal onhoudbaar.

Dit alles houdt vooral verband met het feit dat mensen geen machines
zijn, maar vrije en creatieve individuen, die zelf bepalen wat ze willen.
Naast een onmiskenbare neiging tot conformisme is er evenzeer een neiging
om grenzen te verkennen en te overschrijden en het nieuwe te ontdekken.
Dit zorgt voor een voortdurende verandering en vernieuwing van de
samenleving. Het utopisch denken stelt een groot vertrouwen in een
Nieuwe Mens, die in de gelukzalige omstandigheden van de nieuwe wereld
geheel rationeel vanzelf het goede zal doen. Men vertrouwt er dus op dat
in een perfecte samenleving er een nieuw type van geheel verlichte mensen
zal bestaan, dat niet alleen niet meer egoistisch is, maar ook niet meer
geneigd is om voortdurend nieuwe mogelijkheden te onderzoeken en de
zin van de maatschappelijke ordeningen ter discussie te stellen of op zijn
minst deze ordeningen soms te ontwijken. Dit is een veel te eenzijdig beeld
van de mens, dat geen grond vindt in de realiteit.

Belangrijker nog is het bezwaar dat het ook onwenselijk is. Om de
utopische samenleving te laten functioneren moeten mensen zich voort-
durend conformeren en houden ze weinig vrijheid over.'® Een groot deel
van hun leven is voorbestemd, zelfs al wordt er soms rekening gehouden
met individuele aanleg in de beroepskeuze. Voor pluralisme van levensstij-
len is geen plaats, voor politiecke meningsverschillen evenmin. Men leeft
immers al in de ideale samenleving en heeft daar een ideaal leven, dus is
er geen reden voor diversiteit. Ook voor creativiteit, voor experimenten
met andere levensstijlen en opvattingen, voor verdere ontwikkelingen is
nauwelijks ruimte.!' Het gevolg is dat de meeste utopia’s erg saai zijn; er
gebeurt zelden iets spannends of iets nieuws en verrassends. Niet voor niets
zijn veel utopia’s uitermate stabiele samenlevingen waar weinig verandert.
De filosoof Bertrand Russell wijst er terecht op dat de droom van een
perfecte, voltooide samenleving waarin aan alle vermoeidheid en inspannin-
gen een einde gekomen is, heel begrijpelijk is als reactie op het dagelijks
leven van veel mensen. Maar activiteit en vooral creativiteit zijn ook een
vereiste voor een gelukkig leven, en zullen daarom altijd weer de status quo
ondergraven:

There can be no final goal for human institutions; the best are those that most
encourage progress toward others still better. Without effort and change, human
life cannot remain good. It is not a finished Utopia that we ought to desire, but
a wortld where imagination and hope are alive and active.'

94

Bovendien wordt in het utopisch denken de vrijheid van individuen heel
sterk ingeperkt om die goede samenleving in stand te houden. In de literaire
utopia’s wordt dit probleem meestal weggepoetst door de veronderstelling
dat mensen de regels vrijwillig naleven omdat ze de redelijkheid ervan
inzien."” Maar hier wringt de overgang naar het in praktijk brengen van een
utopie. In de realiteit zullen veel mensen het helemaal niet zo’n ideale
samenleving vinden, andere levensstijlen prefereren, andere opvattingen over
de goede samenleving of het goede leven aanhangen. Het risico van
meningsverschillen en normafwijkend gedrag is levensgroot en in de
‘gerealiseerde utopie’ is dan het gebruik van dwang onvermijdelijk. Maar
dat is volgens de voorstanders van de utopie immers legitiem, omdat de
dissidenten blijkbaar de ‘Oude Mens’ nog onvoldoende hebben afgelegd
en dus heropvoeding nodig hebben.

Tegen de logica van de communistische heropvoedingskampen of de
katholieke Inquisitie is weinig in te brengen. In zoverre heeft Achterhuis
gelijk wanneer hij stelt dat er een immanente logica is van de utopie die
leidt tot onderdrukking. Wanneer men, geleid door de gedachte van de
totale beheersbaarheid, de utopie daadwerkelijk tracht te realiseren, is dat
risico van onderdrukking zeer groot. Ook in het citaat van Isaiah Berlin
waarmee dit hoofdstuk begint, komt dit tot uitdrukking.

De bezwaren tegen utopisme komen er dus op neer dat er zowel
theoretisch als praktisch te weinig ruimte is voor de menselijke vrijheid. In
de meeste literaire of theoretische beschrijvingen van de utopische
samenleving wordt de vrijheid ingrijpend beperkt, terwijl dit toch een van
de belangrijkste waarden is die een ideale samenleving zou moeten be-
lichamen. In de meeste pogingen om de utopie daadwerkelijk in praktijk
te brengen blijkt bovendien dat wanneer mensen toch die vrijheid uit-
oefenen met als gevolg een pluralisme van levensstijlen, politiecke ver-
scheidenheid en het ter discussie stellen van de utopie, te vanzelfsprekend
wordt gegrepen naar dwang en geweld.

We zullen dus moeten waken voor de gedachte dat de samenleving volledig
beheersbaar is; dit element van het utopisch denken moet worden ver-
worpen.'* Maar dat betekent nog niet dat we de gedachte dat de samenleving
gedeeltelijk maakbaar is ook moeten afzweren. Uit het feit dat perfecte
beheersing niet kan en niet wenselijk is, volgt niet dat we moeten afzien
van iedere poging tot beinvloeding. Het lijkt me dat sommige anti-utopisten
als Crombag en Achterhuis in dit opzicht doorschieten. In iedere poging
om de samenleving althans gedeeltelijk te controleren of te beinvloeden,
ontwaren ze al snel een utopisch machtsstreven of een illusiepolitiek.

95



Dit past natuurlijk in een bredere kritiek op de idee van maakbaarheid
van de samenleving. De maakbaarheidsgedachte is overigens helemaal niet
exclusief voor idealisme of utopisme. Volgens de socioloog Jan Willem
Duyvendak zijn in Nederland juist de liberalen de uitvinders ervan en is
de periode waarin een sterk veranderingsgezind kabinet, het kabinet-Den
Uyl, aan het bewind was de laagconjunctuur van de maakbaarheidsgedach-
te.”” Juist in de idealistische jaren zeventig toen men sterk gericht was op
sociale veranderingen, was als gevolg van recente emancipatieprocessen de
weerstand tegen paternalistische praktijken groot, wat leidde tot het taboe
op maakbaarheid.

In de discussie hierover slaan sommigen door. Dat de samenleving niet
compleet maakbaar en beheersbaar is, betekent nog niet het failliet van
iedere poging om de samenleving te veranderen en te verbeteren.'® Ook
al moeten we erkennen dat de perfecte samenleving (gelukkig maar) nooit
bereikt zal worden, het streven naar een betere samenleving is daarmee nog
niet onderuitgehaald. Het is immers ook een ervaringsfeit dat tot op zekere
hoogte verbeteringen wel degelijk mogelijk zijn en dat idealistische inzet
daarbij een positieve rol kan spelen. Wie kijkt naar de strijd om het
kiesrecht en om sociale rechtvaardigheid in het begin van de vorige eeuw,
of die om de emancipatie van vrouwen en homoseksuelen en lesbiennes
in de tweede helft van die eeuw, ziet daarin dat er wel degelijk vooruitgang
mogelijk is, ook al is het ideaal bepaald niet bereikt.

Er is geen reden voor eenzijdig optimisme dat de ideale samenleving
gerealiseerd kan worden. Maar er is evenmin reden om aan te nemen dat
we niet in ieder geval een stuk dichter in de richting van een ideale
samenleving kunnen komen en dat het zinvol is bepaalde idealen na te
streven. Een realistisch idealisme vermijdt beide extremen.

De droom van de harmonie

Er is nog een dieperliggende reden waarom de meeste utopieén tekort-
schieten en zowel onmogelijk als onwenselijk zijn. In de voorgestelde ideale
samenlevingen bestaan doorgaans geen conflicten, geen strijd en onderlinge
tegenstellingen. Alle mensen leven harmonieus samen en komen tot
volledige zelfontplooiing en volmaakt geluk. Zij leven geheel in harmonie
met zichzelf en hun omgeving.

Dit is een illusie. Een samenleving kent altijd verschillende idealen, die
onderling conflicterende eisen met zich mee kunnen brengen. Het vrij-
heidsideaal kan in andere richtingen wijzen dan idealen als rechtvaardigheid

96

en gelijkwaardigheid. In iedere samenleving waar vrijheid als een belangrijk
ideaal wordt hooggehouden — met andere woorden, in iedere goede
samenleving — doen zich dergelijke conflicten voor."” Maar dit is een veel
algemener probleem. Meer werkgelegenheid conflicteert vaak met behoud
van natuurgebieden of zorg voor het milieu; een betere gezondheidszorg
vereist middelen die niet voor een beter onderwijs kunnen worden ingezet.
Het is een waanidee om te verwachten dat in een ideale samenleving
dergelijke tegenstellingen niet meer zouden bestaan.

Omdat mensen verschillend denken over de onderlinge verhouding van
dergelijke conflicterende idealen (en er vaak ook conflicterende belangen
bij hebben), zijn politicke meningsverschillen onvermijdelijk. Pluralisme van
opvattingen over hoe de samenleving zich het beste verder kan ontwikkelen
is een wezenskenmerk van een democratie. Er is slechts één mogelijkheid
om dit — althans in theorie — te vermijden: door ervan uit te gaan dat de
samenleving af is en het perfecte compromis behelst tussen de verschillende
idealen en belangen. Maar dit is de dood in de pot. Er is dan geen verdere
mogelijkheid tot verandering, tot groei en tot ontplooiing van tot dusverre
niet ontwikkelde menselijke talenten. Het leven van een individu verschilt
dan niet wezenlijk meer van dat van zijn ouders, of zelfs van zijn verre
voorouders.'® Eerder heb ik al opgemerkt dat het bij mensen hoort om naar
iets te streven, zich op idealen te richten. Dat zou ook in Utopia niet
anders zijn. Ook daar zouden mensen zich niet neerleggen bij het toevallig
bereikte compromis tussen de verschillende idealen, maar zouden ze
bepaalde idealen blijven nastreven die onvolledig gerealiseerd zijn. Daarmee
is de dynamiek onvermijdelijk en dus de meningsverschillen over de
richting van de ontwikkeling.

De blindheid voor deze onvermijdelijkheid van conflicten lijkt voort te
komen uit de gedachte van utopisten dat de voornaamste conflicten
individuele belangenconflicten zijn. In een rechtvaardige samenleving zijn
deze rechtvaardig opgelost en over de wenselijke samenleving zijn we het
eens, want die is er dan al. Dus is er geen reden meer voor conflicten. Maar
dit is naief. Ook in een ideale samenleving zullen er belangenconflicten zijn:
niet iedereen kan dat mooi gelegen huis hebben of die begeerde politieke
functie, en een relatie met die aantrekkelijke filmster of populaire popzanger
is al helemaal voor weinigen weggelegd. Alleen door een volstrekte gelijk-
schakeling, waarin alle huizen identiek zijn, alle mensen identieke kleding
hebben, aantrekkelijke functies puur door het lot rouleren of toegewezen
worden op basis van geheel onomstreden kwaliteitscriteria kan dit ge-
minimaliseerd worden, en we zien dan ook dat veel utopia’s een derge-
lijke uniformiteit inhouden. Maar een samenleving zonder onderlinge ver-

97



schillen en diversiteit, met andere woorden zonder de mogelijkheid om een
eigen individualiteit te ontwikkelen, is niet bepaald een aantrekkelijke
samenleving. In die samenlevingen waar een dergelijke eenvormigheid
feitelijk is geintroduceerd, zoals in China, zie je dan ook dat die moeilijk
in stand te houden is, omdat individuen steeds weer proberen zich te
onderscheiden — al is het maar door subtiele verschillen in kleding of haar.

Belangrijker nog dan de individuele belangenconflicten zijn de conflicten
over hoe de samenleving als geheel eruit moet zien. Ook met ruimere
middelen kunnen we niet alles tegelijk. Er zullen keuzes moeten worden
gemaakt, prioriteiten gesteld. Veel mensen zouden graag willen wonen in
een huisje in een mooi natuurgebied, maar als we dat onbeperkt toestaan,
blijt er geen natuurgebied meer over. De conflicterende belangen van
aantrekkelijk wonen en het behoud van natuurgebieden moeten dus tegen
elkaar worden afgewogen. Daarover is een politieke discussie wenselijk en
zal een besluit genomen moeten worden waar nooit iedereen helemaal
gelukkig mee is. En dus blijft er iets te wensen over in de ideale samenle-
ving en blijft de behoefte aan veranderingen bestaan. Mensen kunnen niet
alles tegelijk hebben, maar ze zullen blijven hopen dat het beter kan.

Ook op individueel niveau doet dit verschijnsel zich voor. In een ideale
samenleving staat niets mensen in de weg om zich volledig te ontplooien
en hun talenten tot bloei te brengen. Natuurlijk zijn er nu nog tal van
zaken die mensen hierin belemmeren, zoals gebrekkige scholingsmogelijk-
heden en financiéle middelen. Maar die zullen in Utopia niet meer
aanwezig zijn. Zo zou je het naieve ideaal misschien kunnen omschrijven.
Maar ook bij ideale omstandigheden kan men niet alles tegelijk.

Albert Schweitzer was een veelzijdig begaafd man. Op zijn dertigste was
hij al een beroemd theoloog en een uitstekend organist. Toch koos hij
ervoor om een medicijnenopleiding te gaan volgen en zich in Afrika te
wijden aan de zorg voor de zieken. Zijn theologische en musicale talenten
kwamen hierdoor natuurlijk niet tot volledige bloei, ook al probeerde hij
op beide gebieden zo goed mogelijk bij te blijven.”” Hij werd dus ge-
dwongen tot wat vaak een ‘tragische keuze’ wordt genoemd: hij moest
voor een van zijn persoonlijke idealen kiezen, daarbij andere idealen op-
offerend.”

Niet iedereen heeft natuurlijk de veelzijdigheid van een Schweitzer, maar
in ieders leven kunnen dergelijke keuzes een rol spelen. Ilustratief is de
uitspraak van een vredesactivist in een interview dat hij zich het liefst
helemaal aan de strijd voor de vrede zou wijden, maar dat zijn vriendin
graag kinderen wilde. Ook in de literatuur is deze tragische onverenigbaar-
heid van idealen een bekend thema. In Herman Hesses boek Narziff und

98

Goldmund voelt Goldmund zich aanvankelijk verscheurd tussen twee
tegenstrijdige persoonsidealen, die van de geleerde Narzif3 en de vriendelijke

en eenvoudige abt Daniel:

Er konnte nicht den guten demiitigen Abt zum Ideal und Vorbild haben und
zugleich den iiberklugen, gelehrten, scharfgeistigen Narzifl. Und dennoch strebte
er mit allen Seelenkriften seiner Jugend beiden Idealen nach, den unvereinbaren.
Oft machte ihn das leiden.”

Uiteindelijk blijkt voor hem nog een derde persoonsideaal het juiste: dat
van de intens levende kunstenaar. Maar om deze roeping te kunnen volgen
en grote kunst te kunnen maken, moet hij bewust afzien van de beide
andere idealen en de beslotenheid en rust van het klooster verlaten.

Ook in een ideale samenleving, waar mensen in principe de kans krijgen
om hun talenten zo goed mogelijk te ontplooien, zijn dergelijke tragische
keuzes onvermijdelijk. We kunnen niet al onze mogelijkheden benutten,
en we moeten zelf kiezen. Dat betekent dat we zullen moeten leven met
conflicten in onszelf over wat we eigenlijk willen, en met het voortdurend
besef dat we mogelijkheden voor onszelf hebben afgesneden. De gedachte
dat we voortdurend geheel in harmonie met onszelf zullen leven, is in dat
licht gezien dan ook naief.??

De perfecte harmonie is dus zowel op de schaal van de samenleving als
op de schaal van het individuele leven een illusie. Interne verdeeldheid en
conflicten zijn onvermijdelijk. En niet alleen dat: ze zijn ook wenselijk,
omdat zonder hen geen ontwikkeling, geen diversiteit en uiteindelijk geen
vrijheid mogelijk is. De droom der harmonie is op het eerste gezicht
prachtig: een wereld zonder conflicten, zonder strijd, waarin volmaakt geluk
bestaat. Alleen is hij niet haalbaar en niet wenselijk. Diversiteit en
meningsverschillen, conflicten en strijd horen bij het menselijk leven. Het
is niet de vraag hoe we ze kunnen uitbannen, maar hoe we ermee kunnen
leren omgaan op een vruchtbare manier.

Maar als we dit alles serieus nemen, zullen we ook moeten erkennen dat
het realiseren van een ideale wereld niet mogelijk is, juist omdat voortdu-
rende strijd en meningsverschillen het moeizaam bereikte evenwicht steeds
weer in gevaar zouden brengen. Steeds verdergaande dwang en afgedwon-
gen eenvormigheid zouden dan zijn vereist om het evenwicht te bescher-
men, waardoor dit juist weer in andere opzichten (minder vrijheid en
diversiteit) uit zijn evenwicht zou worden gebracht.

99



Het doel heiligt de middelen

Een belangrijke stap in de ‘logica van de utopie’ is dat een radicale om-
wenteling vereist is waarbij dwang en geweld onvermijdelijk zijn, waarbij
het doel de middelen heiligt. Ook dit is in idealistische bewegingen een
veelvoorkomend denkpatroon. We moeten vanuit een zeer onrechtvaardige
wereld naar de perfecte wereld en dat vergt een grote verandering. Tegen
een dergelijke radicale verandering bestaat weerstand, vooral van mensen
die veel te verliezen hebben bij de status quo. We zullen dus die om-
wenteling met dwang en zo nodig met geweld moeten doorzetten, anders
komt die nooit tot stand. Dat betekent dat er inderdaad slachtoffers kunnen
vallen, maar dat is helaas onvermijdelijk. In het licht van de ideale samen-
leving die daarna bereikt wordt, is dit echter te verwaarlozen.

Op verschillende punten kan de redenering worden bekritiseerd. De
huidige wereld is doorgaans aanmerkelijk minder zwart en het ideaal is
minder welomschreven dan gesuggereerd. Bovendien is onduidelijk waarom
alleen een radicale, zelfs gewelddadige omwenteling succes kan hebben en
een geleidelijker veranderingsproces is uitgesloten. Er kunnen meerdere
wegen naar Rome zijn. En ten slotte is de vraag of dit doel inderdaad de
voorgestelde middelen heiligt.

Om met het laatste te beginnen: soms heiligt het doel inderdaad de
middelen. Een politieman mag om burgers te beschermen geweld ge-
bruiken, ook al is geweld op zich doorgaans verkeerd. Bovendien hangt de
aanvaardbaarheid wel degelijk af van het doel: datzelfde geweld is niet
toegestaan om een fietser aan te houden die door rood licht rijdt. Op zich
is het dus denkbaar dat voor het bereiken van een veel betere samenleving
dan de huidige, of voor het dichterbij brengen van een ideaal, vormen van
geweld en dwang zijn toegestaan die we normaal gesproken zouden
afwijzen.” De geallieerden en het verzet in de Tweede Wereldoorlog ge-
bruikten geweld om een democratisch en vrij Europa te bereiken. In het
algemeen was dit gerechtvaardigd, maar bij elke afzonderlijke oorlogshan-
deling kan de vraag worden gesteld of deze handeling gerechtvaardigd was.
(Zo kunnen we bijvoorbeeld vraagtekens plaatsen bij de massale bombar-
dementen van Duitse steden als Dresden.) Om een dergelijke vraag te
kunnen beantwoorden, is een zorgvuldige afweging nodig, waarbij allerlei
factoren worden meegenomen: de mogelijkheid van alternatieven, de
verhouding tussen het belang van het doel en de nadelige gevolgen van het
middel, de effectiviteit van het middel etc.

Utopische bewegingen schieten hierbij vaak in meerdere opzichten
tekort. Meestal wordt de discussie over de verhouding tussen doel en

100

middel nauwelijks gevoerd. En als het al gebeurt, wordt de utopie als
extreem waardevol gezien en worden de slachtoffers gebagatelliseerd als
incidentele overgangsproblemen die in het niet vallen bij de oneindige
gelukzalige toekomst. Het belangrijkste bezwaar is echter dat door de
ideologische geslotenheid men zich niet afvraagt of er ook andere manieren
zijn om het ideaal dichterbij te brengen.

Het bijzondere van idealen is nu juist dat er verschillende invullingen
mogelijk zijn en dat men de nadruk kan leggen op verschillende aspecten
van het ideaal. Dat geeft al een groot aantal verschillende manieren om het
ideaal na te streven. Als we ons bovendien realiseren dat zelfs bepaalde
aspecten van het ideaal nooit helemaal te bereiken zijn (laat staan dat het
ideaal als geheel te realiseren is), is duidelijk dat sterk uiteenlopende
prioriteiten mogelijk zijn over welke aspecten we het belangrijkst vinden.
Het gevolg is een grote verscheidenheid aan legitieme opvattingen.

Het ideaal van de rechtvaardige samenleving is heel complex en bestaat
weer uit verschillende deelidealen. Sommigen zullen in het streven emaar
de nadruk leggen op een grotere inkomensgelijkheid van alle werkenden,
terwijl anderen zich meer ergeren aan de bestaande ongelijkheden tussen
mannen en vrouwen. Beide groepen richten zich dan op verschillende
aspecten van dit ideaal en zullen daarbijbehorende uiteenlopende strategieén
kiezen. In de jaren zeventig werden de tegenstellingen tussen beide
invullingen vaak aanleiding tot verbeten en onvruchtbare debatten binnen
linkse partijen over welk aspect prioriteit diende te hebben. Dient de
socialistische samenleving waarin de algemene inkomensongelijkheid over-
wonnen is, eerst gerealiseerd te worden en is de bevrijding van de vrouwen
daaraan ondergeschikt of is het een niet los te zien van het ander en moeten
ze dus tegelijkertijd nagestreefd worden? In deze debatten overheerste
vooral bij de voorstanders van de eerste positie te veel de veronderstelling
dat er één duidelijk ideaal was met één duidelijke weg ernaartoe. Wanneer
men had ingezien dat er meerdere kanten aan het ideaal zaten (of meerdere
legitieme idealen waren) en er dus ook meerdere legitieme manieren waren
om zich in te zetten voor dit ideaal, waren dergelijke discussies op zijn
minst minder heftig geweest.

Er is dus een pluralisme van meerdere legitieme manieren om hetzelfde
ideaal na te streven, of soms ook om verschillende idealen na te streven.
Een belangrijke tegenstelling waarin dat pluralisme tot uitdrukking komt,
is die tussen direct en indirect idealisme. Bij direct idealisme doet men alsof
het ideaal hier en nu al gerealiseerd is en handelt men overeenkomstig de
normen die in zo'n situatie zouden gelden. Als het ideaal de geweldloze

101



samenleving is, ziet men nu al af van iedere vorm van geweld en wordt
principieel pacifist. Wie als ideaal de volstrekte gelijkheid en gemeenschap-
pelijkheid van bezit heeft, richt een commune of kloostergemeenschap op
waarin dit principe gestalte krijgt. Dit direct idealisme laat hier en nu al iets
zien van de realisering van dat ideaal, ook al is het op bescheiden schaal.

Indirect idealisme is meer strategisch en onderzoekt welke strategie op
lange termijn het gewenste ideaal dichterbij kan brengen. Om bijvoorbeeld
een vreedzame samenleving te bevorderen houdt men een leger in stand,
ter verdediging tegen agressie of als interventiemacht voor humanitaire
doelen. Beperkte inzet van geweld wordt nodig geacht om hogere waarden
te dienen (bijvoorbeeld de bescherming van onschuldige butgers). Op deze
wijze hoopt men geleidelijk toe te groeien naar de vreedzame wereldsamen-
leving. De verwezenlijking van het ideaal wordt geheel in de toekomst
geprojecteerd.

Beide benaderingen zijn te eenzijdig. Wie itsluitend kiest voor direct
idealisme, staat vaak machteloos tegenover onrecht. In een wereld waarin
machtspolitiek de toon aangeeft, zal iemand die niet bereid is tot op zekere
hoogte het spel mee te spelen, vaak weinig bereiken. Getuigenispolitiek
resulteert misschien in schone handen, maar verandert niet veel. Wie de
directe realisering van het ideaal verabsoluteert, loopt daarom het risico van
naiviteit, van afzijdigheid bij pogingen de bestaande orde te veranderen. Als
alle maatschappijcritici zich terugtrekken op een boerderijtje in Frankrijk
om daar in harmonie met de natuur te gaan leven, heeft dat weinig effect
op onze samenleving. Vuile handen zijn soms nodig omdat we nu eenmaal
in een niet-perfecte samenleving leven.

Maar wie uitsluitend kiest voor een doelrationele calculatie, overschat
gauw de mogelijkheden van sturing en beinvioeding. Juist omdat de
toekomst niet voorspeld kan worden en we altijd geneigd zijn deze
eenzijdig te beoordelen maken we daarbij gemakkelijk fouten. Dan vervalt
men al snel in een situatie waarin men middelen inzet die juist averechts
werken of intrinsiek verwerpelijk zijn, en waarin het doel bijna alle
middelen heiligt. Ter wille van de wereldvrede worden dan bomaanslagen
gerechtvaardigd. Maar we kunnen nooit zeker weten wat de beste strategie
is en of de middelen inderdaad door het doel worden gerechtvaardigd.
Daarom is het zinvol ons handelen nooit geheel in het teken van de doel-
middelrationaliteit te zetten.

Beide vormen van ideaalgerichtheid vullen elkaar aan en kunnen elkaar
corrigeren in hun eenzijdigheid. Tussen beide bestaat een heilzame
spanning. Het gaat erom een goede balans te vinden, met andere woorden
een evenwichtig idealisme. Elke persoon, elke tijd komt weer tot een

102

andere verhouding tussen beide. Het lijkt mij bijvoorbeeld dat mensen rond
1980 veel meer gericht waren op grote maatschappelijke idealen en op
indirecte manieren (zoals demonstraties, blokkades) om die na te streven
dan nu. Nu lijkt er meer een accent te liggen op persoonlijke idealen en
op directe manieren om die vorm te geven. De weg naar een goede en
vreedzame wereld wordt tegenwoordig (mede onder invloed van New Age)
vaker gezocht in het streven om als mens in harmonie met jezelf en je
omgeving te leven. Op zich kan dit verantwoord zijn, zolang er een balans
blijft en het niet betekent dat men geheel afziet van indirecte manieren en
politieke en maatschappelijke activiteiten verwaarloost. ‘Verbeter de wereld,
begin bij jezelf is een aardige slogan, maar kan te gemakkelijk ertoe leiden
dat we niet verder komen dan dat eerste begin en die hele wereld buiten
onszelf vergeten.

In een samenleving hoeft niet iedereen dezelfde keuze te maken,
integendeel. In de politiek zijn vuile handen onvermijdelijk en is dus vooral
een meer indirect idealisme wenselijk. Van de overheid mogen we
verwachten dat deze zo goed mogelijk probeert de samenleving te besturen
en daarbij dus ook allerlei middelen gebruikt (zoals beperkt geweld) die
voor gewone burgers niet toelaatbaar zijn. Politici moeten durven vuile
handen te maken. Anderzijds heeft een samenleving ook behoefte aan
burgers die zich zichtbaar niet bij de huidige onrechtvaardigheid neerleggen
en in hun eigen leven laten zien dat het anders kan, bijvoorbeeld door zich
in te zetten voor geweldloosheid en voor een andere levensstijl. Door hun
voorbeeld houden ze het bewustzijn levend dat het niet alleen om calculatie
op de lange termijn gaat, maar dat ook hier en nu al iets zichtbaar moet zijn
van die idealen waarvoor men zich zegt in te zetten.”

Redlistisch, pluralistisch en evenwichtig

Utopisch denken blijkt gemakkelijk te ontsporen. De waarschuwingen
daartegen van auteurs als Achterhuis en Crombag en Van Dun zijn terecht.
Die ontsporingen zijn weliswaar verbonden aan bepaalde varianten van
idealisme die ik utopisme heb genoemd, maar ze zijn niet onvermijdelijk.
Daaruit kunnen we lessen trekken voor een idealisme dat de risico’s zo veel
mogelijk beperkt.

Een verantwoord idealisme moet allereerst realistisch zijn. De samenle-
ving is niet volledig maakbaar en beheersbaar en dus kunnen de pretenties
niet te hoog zijn. De menselijke vrijheid staat de voorspelbaarheid en
beheersbaarheid in de weg, en die vrijheid is bovendien van grote waarde.

103



Dit maakt elk utopia, elke complete blauwdruk voor de ideale samenleving
van beperkte betekenis. Anderzijds is het evenmin realistisch om de moge—,
lijkheid van sturing en beinvloeding van de maatschappelijke ontwikke-
lingen volledig te ontkennen. Een realistisch idealisme houdt voldoende
rekening met de weerbarstige werkelijkheid, zonder zich daarbij neer te
leggen.

Verder moet een pluralisme van idealistische opvattingen erkend worden

als waardevol. Er zijn verschillende manieren om eenzelfde ideaal dichterbij
te brengen, en er zijn meerdere waardevolle idealen. De verschillende
manieren kunnen elkaar aanvullen en corrigeren en daarmee juist een
eendimensionale ideologische verstarring tegengaan. Die erkenning van dat
pluralisme heeft zowel betekenis voor de samenleving als voor het individu.
Sommige mensen kiezen ervoor zich vrij eenzijdig voor slechts één
specifieke invulling van een ideaal in te zetten. Zolang niet iedereen precies
dezelfde keuzes maakt en bovendien iedereen open blijft voor andere
idealen en andere manieren om die idealen te verwezenlijken, hoeft dit niet
tot problemen te leiden. Een samenleving heeft er baat bij als niet iedereen
?ich op he;zelfde ideaal en dezelfde invulling daarvan richt, laat staan dat
ieder precies dezelfde weg voor ogen heeft om dat ideaal dichterbij te
brengen.
. I?Iuralisme is onder meer van belang bij de verhouding tussen directe en
indirecte varianten van idealisme. Beide zijn nodig, beide kunnen elkaar
corrigeren en aanvullen. We moeten daarom streven naar een evenwichtig
idealisme waarin plaats is voor directe en indirecte manieren. De radicale
pacifist en de minister van Defensie hebben elkaar nodig, ook al zijn ze in
de praktijk vaak elkaars tegenstanders.

104

10. Naiviteit

Idealisme zonder realisme wordt al snel ineffectief en dromerig. Realisme zonder
idealisme vervalt vaak tot onverschilligheid en soms zelfs tot cynisme.
Kees Schuyt en Max Kommer'

Gebrek aan realiteitszin

Het meest gehoorde bezwaar tegen idealisme is ongetwijfeld dat het naief
is. Het ‘haalt toch niets uit’; het houdt onvoldoende rekening met de
weerbarstige werkelijkheid. In de echte wereld hebben idealen geen in-
vloed, maar bepalen geld en macht wat er gebeurt. Idealistische voorstellen
worden dan ook vaak afgedaan als naief, onpraktisch, zweverig, onrealis-
tisch. Idealisten zijn hemelbestormers, luchtfietsers, dromers die getuigenis-
politiek bedrijven.

Dit verwijt heeft een triviale kern van waarheid. Idealisten richten zich
immers op iets wat er (nog) niet is, op een denkbare maar niet bestaande
wereld. Maar het verwijt van naiviteit gaat verder dan dat. Het gaat erom
dat er onvoldoende rekening wordt gehouden met hoe mensen in elkaar
zitten en hoe de samenleving feitelijk functioneert. Idealisten miskennen
vaak de realiteit van machtspolitick en de invloed van economische
belangen waartegen morele overwegingen het vaak moeten afleggen. En
ze denken te optimistisch over de menselijke natuur, waarin motieven als
afgunst, eerzucht en eigenbelang het doorgaans winnen van nobeler
motieven. Of ze verliezen de praktische problemen uit het oog. Sommige
idealisten gaan zelfs zover de historisch gegroeide werkelijkheid geheel te
verwaarlozen, alsof een nieuwe samenleving op de tekentafel kan worden
ontworpen en planmatig gerealiseerd.

De geschiedenis van het idealisme is voor een groot deel een geschiede-
nis van mislukkingen. De afgelopen eeuw zijn er tal van experimenten
geweest met nieuwe leefgemeenschappen, doorgaans ver buiten de
stedelijke wereld; het merendeel ervan is na kortere of langere tijd gestrand.
De leefgemeenschap Walden, gesticht door de bekende schrijver Frederik
van Eeden in de bossen bij Laren, was na enkele jaren alweer ter ziele. Veel
communes uit de jaren zestig en zeventig trof hetzelfde lot.2 Het
boerenbestaan was toch veel zwaarder dan gedacht en het bleek vaak
moeilijk om het hoofd boven water te houden — zeker voor mensen zonder
enige agrarische achtergrond. De onderlinge tegenstellingen leidden vaak

105



tot stevige ruzies, de onderlinge solidariteit bleek op beperkingen te stuiten
en de verworvenheden van de modemne samenleving bleken minder
gemakkelijk op te geven dan gedacht.

De ontwikkelingshulp is misschien wel een van de duidelijkste voor-
beelden van goedbedoeld idealisme dat tot weinig positieve of zelfs tot
negatieve resultaten leidde. Een groot deel van de grootschalige ontwikke-
lingsprojecten in de afgelopen wvijftig jaar is mislukt. De hulpgelden
verdwenen in de handen van de lokale elite of werden gebruikt voor de
aanschaf van wapens.® De nieuwe technologie bleek niet aan te sluiten op
de lokale cultuur en stond vaak na enkele jaren ongebruikt weg te roesten.
Vaak ook werkte de hulp verstorend op de lokale economie, doordat de
import van goedkope of gratis hulpgoederen (vaak afgedankt materiaal of
overtollige productie uit het Westen) de lokale producenten uit de markt
verdreef. Een nieuwe afhankelijkheid werd gecreéerd, waarbij de lokale
bevolking steeds afhankelijker werd van de hulp. Ondertussen werd het
voor de ontwikkelingslanden steeds moeilijker de rente en de aflossing op
te brengen van de leningen die werden aangegaan voor deze weinig
effectieve hulp. Na tientallen jaren ontwikkelingshulp zijn de inkomens-
tegenstellingen tussen de rijke wereld en de armste landen alleen maar
groter geworden.

Wat er allemaal is misgegaan in de hulp, is een heel complex vraagstuk.
Maar een gemeenschappelijke noemer is wel het gebrek aan realiteitszin,
In de opzet van de projecten is te weinig aandacht geweest voor de lokale
culturele en politicke context, voor de manier waarop de lokale en de
wereldeconomie in elkaar zitten. Met de belangen en invloed van lokale
machthebbers, maar ook van de eigen hulporganisatie werd onvoldoende
rekening gehouden. Te veel is er gedacht vanuit het nagestreefde ideaal,
geleid door het gevoel dat er snel iets moest veranderen aan de onaanvaard-
bare toestand. Te weinig is er gekeken naar de realiteit die alletlei
praktische obstakels met zich meebracht waardoor de projecten wel moesten
mislukken.

Verschillende vormen van miskenning van de realiteit komen in dit
voorbeeld en in de algemene kritiek op het idealisme naar voren. Het meest
gebruikelijk is de najeve overschatting van wat idealisme vermag en de
ontkenning van de betekenis van alledaagse machtspolitick, economische
belangen en egoisme. Daarnaast is er vaak een eenzijdig en beperkt
perspectief op de werkelijkheid, waardoor concrete weerstanden en
obstakels — maar ook reéle mogelijkheden en kansen — worden genegeerd.
Als gevolg hiervan blijft idealisme vaak weinig effectief en machteloos.
Iemand die onvoldoende rekening houdt met de werkelijkheid, zal minder

106

goed in staat zijn om die te veranderen. Een politicus of een actievoerder
die de invloed van de moderne media negeert en te weinig inspeelt op
mogelijkheden van positieve mediaprofilering, zal bijvoorbeeld meestal niet
erg succesvol zijn.

Een aantal van deze bezwaren zijn al eerder aan de orde geweest. Ik zal
me hier richten op drie thema’s: de tegenstellingen tussen idealisme
enerzijds en machtspolitick en economische belangen anderzijds, de
tegenstelling tussen idealisme en eigenbelang, en ten slotte het beweerde
gebrek aan resultaat dat bij voorbaat ieder idealistisch streven zinloos zou

maken.

Machtspolitick en economische belangen

Zijn idealisten niet volstrekt kansloos tegenover de overmacht van ‘het
grootkapitaal’ en ‘de heersende machten’? Is het niet een illusie te menen
dat we het daartegen kunnen opnemen? Zo simplistisch wordt het tegen-
woordig zelden meer geformuleerd, maar de kemngedachte is helder en
begrijpelijk. In deze wereld zijn het niet de nobele bedoelingen die uit-
eindelijk bepalen wat er gebeurt, maar is het de grote invloed van de
economische belangen en machtspolitieke overwegingen.

In het verhaal van het voormalige Tweede-Kamerlid Jacques de
Milliano komt deze teleurstelling goed naar voren. Al een half jaar na de
verkiezingen verliet hij de Tweede Kamer weer, teleurgesteld in de be-
perkte mogelijkheden om aan zijn idealisme in de politiek gestalte te
gevern:

Natuurlijk twijfel je. Ik heb een aantal idealen en de beste plek om ze te
vetliezen, is de politiek, daar ben ik voor gewaarschuwd. Mensen gaan erin met
idealen en komen er cynisch uit, alsof ze door de gehaktmolen zijn gehaald. Ik
wist dat ik een risico nam en dat er ook een breukpunt kon ontstaan. Tk had dat
niet al na zes maanden verwacht.?

En ook de macht van het bedrijfsleven kan niet snel worden overschat. De
omzet van de grootste multinationals is groter dan de begroting van de
meeste ontwikkelingslanden. De winsten die uit de handel met die landen
naar het rijke Westen terugvloeien, zijn doorgaans een veelvoud van de
hulp die vanuit het Westen naar die landen gaat. Gezien de macht van dat
internationale bedrijfsleven over die kleine landen is iedere idealistische
poging om hen te helpen — zelfs als die effectief zou zijn — nauwelijks meer
dan een druppel op een gloeiende plaat.

107



De beperkte invloed van idealistische inspanningen is gewoon een feit
waar we niet omheen kunnen. Machtspolitieke overwegingen en econo-
mische belangen zijn meestal doorslaggevend. Natuurlijk zou het naief zijn
om te beweren dat idealen de wereld regeren. Maar door het aldus te
presenteren wordt soms ook een valse tegenstelling gecre€erd. Idealen hoeven
niet altijd tegenover economische en politicke belangen te staan. Idealistische
groepen die goed strategisch denken, kunnen juist inspelen op die belangen
en daarmee veranderingen in de goede richting bewerkstelligen. Ook het
bedrijfsleven is gevoelig voor publieke druk. De Brent-Sparkwestie is daarvan
een goed voorbeeld. Een van de grootste multinationals ter wereld, Shell,
moest wijken voor de druk van Greenpeace, die een economisch wapen
inzette in de vorm van een consumentenboycot. In plaats van een vervuild
olieplatform in de Noordzee te dumpen, moest het naar elders worden ver-
sleept om te worden ontmanteld.”> Ook op andere punten blijken multi-
nationals gevoelig voor de druk van consumentenorganisaties. Als gevolg
daarvan zijn veel ondememingen inmiddels met gedragscodes gekomen
waarin bijvoorbeeld mensenrechten worden bepleit, kinderarbeid wordt
verboden en ernstige vormen van milieuvervuiling worden tegengegaan.’

Dit blijven natuurlijk relatief beperkte wijzigingen. Maar er lijkt een
tendens zichtbaar waarbij het bedrijfsleven een grotere maatschappelijke
gevocligheid ontwikkelt, zowel onder druk van de consumentenorganisaties,
vakbonden en actiegroepen als omdat de mensen die er werken het zelf ook
belangrijk vinden om maatschappelijk verantwoord te ondernemen. Dit
geeft aan dat idealistische overwegingen niet haaks hoeven te staan op de
macht van het bedrijfsleven, maar er juist gebruik van kunnen maken. Dat
kan door druk van buitenaf, maar ook door invloed van binnenuit, als
werknemer of aandeelhouder.’

De vroegere houding van veel linkse groepen waarin het bedrijfsleven
automatisch verdacht is, is dan ook veel te simpel. Het bedrijfsleven heeft
veel macht, maar dat betekent niet dat die macht alleen maar ten gunste
van het ‘kapitaal’ en ten nadele van maatschappelijke idealen kan worden
ingezet. In het al vaker aangehaalde V1ij Nederland-artikel over de dromen
en ambities van de nieuwe generatie wordt dit zichtbaar in het verhaal van
Diederik Samsom, een technoloog die nu, als tussenstation in zijn loopbaan,
werkzaam is bij Greenpeace.® Hij twijfelt nog over zijn toekomst, of die
in het bedrijfsleven of bij de overheid ligt, want hij beseft dat hij met zijn
ideaal van invoering van schone energie misschien wel beter bij het
bedrijfsleven uit de voeten kan. Een groot bedrijf dat zich nu nog richt op
sterk vervuilende en weinig duurzame producten kan immers heel goed
dezelfde mentaliteit en middelen inzetten voor het grootschalig ontwikkelen

108

van duurzame energie. Juist de macht van het bedrijfsleven maakt het ook
mogelijk om een belangrijke bijdrage te leveren aan verbeteringen in de
goede richting. Wanneer Albert Heijn besluit om (onder druk van consu-
mentenorganisaties) geen producten meer te verkopen waarin genetisch
gemodificeerde mais is verwerkt, heeft dat meer invloed dan wanneer een
winkel voor biologische voeding dat doet. Juist door de gezamenlijke druk
van Europese consumentenorganisaties en bedrijven staat de grootschalige
productie van genetisch gemodificeerde mais in Amerika nu onder druk.

Ook de politiek biedt voldoende mogelijkheden voor praktisch idealisme.
Natuurlijk zijn veel politici ook gericht op het behoud van hun macht en
zo mogelijk uitbreiding daarvan. Machtsspelletjes horen daarbij. Maar dat
betekent niet dat ze helemaal niet geinteresseerd zijn in het verwezenlijken
van hun politicke idealen, of op zijn minst gevoelig zijn voor druk van
anderen. Juist politici zijn uitermate gevoelig voor druk vanuit het publiek,
omdat ze herkozen willen worden. Wanneer idealistische bewegingen
voldoende mensen weten te mobiliseren, kan dat dan ook belangrijke
invloed hebben op de politiek. Bovendien zijn veel mensen toch de politiek
ingegaan vanuit idealistische motieven, omdat ze een bijdrage wilden
leveren aan de samenleving en die in de goede richting wilden bijsturen.
In de dagelijkse problemen van de politiek raken dergelijke motieven vaak
op de achtergrond, maar dat betekent nog niet dat ze helemaal verdwijnen.

Macht corrumpeert, en dat geldt voor politici en ambtenaren en ook
voor het bedrijfsleven. Wie de lange mars door de instituties aandurft, zal
natuurlijk onderweg veranderen en loopt het risico zijn vroegere idealisme
gedeeltelijk kwijt te raken. Vuile handen zijn daarbij ook niet te vermijden.
Maar tegelijk kan die macht ook ten goede gebruikt worden. Meestal zal
de invloed beperkt zijn tot kleinere bijsturingen, maar soms ook kan de
invloed gebruikt worden voor wezenlijke veranderingen.

Eigenbelang

Idealisten miskennen vaak de rol die eigenbelang speelt in menselijk
handelen. Gegrepen als zij zijn door het ideaal, verwachten zij dat iedereen
bereid zal zijn tot dezelfde inspanningen en opofferingen als zijzelf. Als
vervolgens blijkt dat anderen helemaal geen zin hebben in het opofferen
van vrije avonden voor vergaderingen of van vrije zaterdagen voor demon-
straties, raken zij teleurgesteld en vaak zelfs verbitterd. Hetzelfde geldt voor
bewegingen of leefgemeenschappen die alles willen delen. Meestal blijkt
al snel dat niet iedereen hiertoe bereid is.”

109



Idealisten hebben vaak een te optimistische kijk op de menselijke natuur.
Ze miskennen dat zeker niet iedereen bereid is voortdurend zijn eigenbe-
lang opzij te schuiven voor het hogere doel of voor het algemeen belang.
Wanneer ze toch daarvan uitgaan, zijn hun projecten dan ook tot mislukken
gedoemd. Vooral experimenten rond communes of andere bewegingen die
veel van hun leden eisten, zijn daaraan ten onder gegaan.

Idealisme en eigenbelang staan dus vaak tegenover elkaar en het is nood-
zakelijk om tot een realistische inschatting te komen van wat feitelijk van
mensen verwacht kan worden. Maar idealisme en eigenbelang hoeven niet
altijd een tegenstelling te vormen. Natuurlijk is eigenbelang een belangrijk
motief voor menselijk handelen. Zeker in gevallen waar het puur gaat om
overleven, zal dat doorgaans sterker zijn dan idealistische motieven. Maar
zodra het pure overleven niet meer in het geding is, komt de kwaliteit van
het eigen leven sterker naar voren, en idealisme kan juist deel uitmaken van
een zinvol leven. Eigenbelang wordt soms ook te beperkt uitgelegd, als
alleen maar gericht op het korte-termijn materiéle belang, maar het is een
veel rijker begrip.

In de eerste hoofdstukken heb ik al verwezen naar auteurs als Nicholas
Rescher die het nastreven van idealen als wezenlijk voor het menselijk
bestaan beschouwen.'” Hoewel hij het niet in termen van idealen giet, gaan
ook de gedachten van Mihaly Csikszentmihalyi over ‘flow’ in eenzelfde
richting. Mensen kunnen een rijker leven krijgen wanneer ze zich richten
op dingen die nu nog boven hun vermogen lijken te zijn." Juist door
nieuwe en zeer moeilijke taken aan te pakken kunnen mensen groeien.
Geluk bestaat volgens Csikszentmihalyi vooral in het beleven van flow-
ervaringen waar mensen op de toppen van hun kunnen (en eigenlijk net
iets daarboven) bezig zijn.”” Dit op psychologisch onderzoek gebaseerde
idee van ‘flow’ vertoont sterke parallellen met Aristoteles’ idee van geluk,
waarbij geluk gezien wordt als het realiseren van potentiéle kwaliteiten. Met
andere woorden, geluk hangt samen met zelfverwerkelijking.

Het verhaal van Csikszentmihalyi staat nog los van de inhoud van
idealen. Flow-ervaringen verbindt hij vooral aan voorbeelden als bergbe-
klimmen of andere complexe taken waarvoor volledige concentratie nodig
is. Maar het bevestigt wel dat ons bestaan aan kwaliteit kan winnen, als we
ons niet zonder meer neerleggen bij de beperkingen van dat bestaan, maar
onze eigen beperkingen proberen te overstijgen. Idealisme kan in die zin
dan ook een alleszins verdedigbare vorm van zelfverwerkelijking zijn, en
kan dus in ons eigen belang zijn.

Ook dit wordt goed geillustreerd door het Vrij Nederland-verhaal over
de nieuwe generatie, waarin idealisme verbonden wordt met eigenbelang:

110

Jongeren zien het leveren van een bijdrage aan een betere wereld als een vorm
van zelfverwezenlijking. Ze redeneren heel praktisch: help je de wereld, dan help

je jezelf.

Met slim kiezen kun je persoonlijk groeien en je idealen verwezenlijken. Zo
zelfverzekerd is de jonge generatie wel.”®

Wanneer we het eigenbelang voldoende ruim opvatten, d':.m kan actieve
inzet voor de eigen idealen daar deel van uitmaken. Daarb.l_] k(.)mt dat het
ook in een andere zin in het eigen belang kan zijn om zich in te zetten
voor maatschappelijke idealen. Een samenleving waarin de kwaliteit van het
onderwijs en de gezondheidszorg hoog is, is in ieders l?elang. Ook .de rijken
hebben er belang bij dat de wereld om hen heen niet bestaat uit slecht-
opgeleide en slechtverzorgde mensen. Dat is nieF alleen vanwege de pllllulz
strategische overweging dat sociale ontevredenheid en onrust hen mogelij
schade kunnen berokkenen; ook het besef dat er om hen heen,”m de
samenleving waar zij deel van uitmaken, mensen het slfichtoﬁ'er zijn Valr:
slecht onderwijs en slechte zorg, kan hun geluk r'1?gat1ef b.emvloeden.
Mensen zijn sociale wezens en kunnen zich I.noelh_]k afsluiten voor het
lijden van concrete anderen of voor andere @sstanden. .

Zodra we onszelf niet opvatten als volledig tegenover de sa.menlevmg
staande, maar als deel uitmakend van de samenleving, is ons elgenbelar'xg
dan ook medebepaald door het belang van die samenlewr.lg. Wanneer ik
in een schone samenleving woon, waar mensen van verschlllende. culturen
vreedzaam samenleven en waar extreme armoede is uitgebannen, is dat ook
in mijn belang. Inzet voor dergelijke maatschappelijke idealen kan dus ook
in mijn eigen belang zijn." o 1

Een goede analyse van eigenbelang toont dus aan dat idealisme soms hee
goed daarmee is te verenigen. Toch moet worden toegegeven dat dit zeker
niet altijd het geval is. Het zou inderdaad naief zijn om te denken dat
eigenbelang en idealisme altijd in harmonie samengaan. E)ok dan hole-{:
overigens het eigenbelang niet altijd te winnen. Men.sen zijn 'wel QFgeh_]
soms bereid tot een zeer vergaande inzet voor hun idealen, in strijd met
hun eigen belangen. Maar in veel gevallen zal het eigenbelang toch het
Zwaarst wegen.

Maar is daarmee het failliet aangetoond van het idealisme? Alleen wanneer
men dit als de allesbepalende kracht zou zien die de hele wereld r.adlcaal
gaat veranderen. Inderdaad zijn er veel voorbeelden van mensen du.a. der-
gelijke overtrokken verwachtingen hadden van de bewegmger.x. waar zij deel
van uitmaakten. Een dergelijke instelling is zonder meer naief. M-a.ar (%at
idealisme soms wordt overstemd door eigenbelang betekent natuurlijk niet

111



dat het altijd zonder betekenis is. Mijn pleidoot in dit boek is bescheiden:
idealisme is zinvol en kan een bijdrage leveren aan een betere kwaliteit van
de samenleving en van ons eigen leven. Idealisme is soms in ons eigen belang
en is soms in staat om ons te bewegen tot handelen in strijd met ons belang.
Dat het dat in de praktijk niet altijd doet, is evenmin een weerlegging van
idealisme als het feit dat mensen niet altijd vriendelijk zijn een weerlegging
is van het feit dat vriendelijkheid mogelijk en zinvol is.

Het haalt niets uit

De vermeende naiviteit slaat niet alleen op een miskenning van hoe de
wereld eruitziet, maar vooral ook van wat praktisch haalbaar is. Idealisme
wordt vaak verbonden met jonge mensen die nog onbekommerd kunnen
dromen, zoals in het lied Testament van Boudewijn de Groot:

Maar ik heb nog wel wat mooie idealen,
Goed van snit, hoewel ze uit de mode zijn.
Wie ze hebben wil, die mag ze komen halen;
Vooral jonge mensen vinden ze nog fijn.

Wie eenmaal oud en volwassen is geworden, ziet in hoe de wereld
werkelijk draait en dat er van die idealen toch niets terechtkomt.’® Hoe je
je ook inzet, het maakt toch niets uit.

Wie kijkt naar de ontwikkeling van een aantal wereldproblemen sinds
de jaren zeventig, wordt ook niet bepaald enthousiast. Ondanks decennia
inzet voor ontwikkelingssamenwerking is er in een groot deel van de Derde
Wereld nog steeds extreme armoede. Ondanks tal van acties voor het
milieu en de inzet voor een duurzame samenleving is er nog steeds grote
milieuvervuiling en worden de natuurlijke hulpbronnen steeds verder
uitgeput. Het lijkt allemaal weinig uit te halen. In het licht van deze
tegenvallende resultaten lijkt idealisme hopeloos naief.

Maar tegenover dergelijke moedeloos makende voorbeelden staan ook
hoopgevende voorbeelden. De militaire regimes in Portugal, Spanje en
Griekenland waar dertig jaar geleden veel actie tegen werd gevoerd, zijn
vervangen door stabiele democratieén. De apartheid in Zuid-Afrika is afge-
schaft, ook al is er nog een lange weg te gaan naar een rechtvaardige
samenleving.'” Wie een nog ruimer historisch perspectief kiest, ziet zelfs een
positieve trend naar meer democratie. Wereldwijd is er in de afgelopen
tweehonderd jaar een duidelijke groei geweest van het aantal democratieén
en ook een verhoging van het democratisch gehalte van die democratieén

112

(bijvoorbeeld door uitbreiding van het kiesrecht).'®

In een aantal gevallen zijn de ontwikkelingen meer gemengd. De
communistische regimes in Oost- en Midden-Europa zijn verdwenen, maar
wat ervoor in de plaats gekomen is, is niet onverdeeld gunstig. In veel
landen is de economische ontwikkeling negatief, hebben zich autoritaire
regimes gevestigd en heeft het kapitalisme geleid tot grote armoede naast
extreme rijkdom en maffiapraktijken. Etnische problemen hebben geleid
tot ernstige conflicten. Daar staat tegenover dat in sommige landen (vooral
die in Midden-Europa) zich redelijk stabiele democratieén lijken te
ontwikkelen, die ook in economisch opzicht de goede weg zijn ingeslagen.

Uit dergelijke grootschalige ontwikkelingen valt weinig op te maken
over de zin van praktisch engagement. De veranderingen — of het uitblijven
van veranderingen — zijn uitermate complexe verschijnselen die het gevolg
zijn van een groot aantal factoren. Of de inzet van idealistische groepen daar
een belangrijke invloed op heeft gehad, is moeilijk te achterhalen.
Natuurlijk zijn er enkele voorbeelden waarbij dat wel aannemelijk is, zoals
in Zuid-Afrika, waar de binnenlandse en de buitenlandse druk belangrijke
factoren waren in het afschaffen van de apartheid en waar het charisma van
Mandela een grote rol speelde in het bewerkstelligen van een vreedzame
overgang.

Alleen op veel kleinere schaal kan worden aangegeven of idealisme
werkelijk iets uitmaakt. Juist op die kleine schaal zijn ook veel aantoonbare
successen geboekt door actiegroepen, buurtorganisaties of gewoon
individuele burgers. Nieuwe kerncentrales die niet werden gebouwd en een
Markermeer dat water bleef, zijn voorbeelden van successen van de
milieubeweging — naast alle nederlagen die zij ook heeft geleden. Op
sommige plaatsen hebben buurtinitiatieven — al dan niet in samenwerking
met de overheid — geleid tot verbetering van de leefbaarheid van een ver-
loederde buurt; in andere plaatsen liepen vergelijkbare pogingen op weinig
nit.

Het valt moeilijk op voorhand aan te geven welke pogingen succes
zullen hebben. Tegenover Mandela en Havel die, uit de oppositie komend,
hun land leidden naar een vreedzame overgang staat een veel groter aantal
oppositieleiders die nog in de gevangenis zitten of vermoord zijn.
Tegenover al die succesvolle milienacties staan evenveel niet succesvolle
acties, waar de nieuwe weg of de uitbreiding van Schiphol niet kon worden
tegengehouden. De belangrijkste les is dan ook dat succes bepaald niet
gegarandeerd is en dat men met ernstige teleurstellingen rekening moet
houden. Mandela zat eerst tientallen jaren in de gevangenis voor hij
president werd. Anderen kwamen er nooit levend uit.

113



Een realistisch idealisme houdt dus rekening met teleurstellingen en gaat
niet bij voorbaat ervan uit dat het allemaal lukt. Maar dat realistisch inzicht
hoeft ons niet ervan te weerhouden om ons in te zetten voor onze idealen.
Een voorbeeld van zo’n combinatie van realisme en idealisme is Lucas
Reeijnders, die al jarenlang zeer actief is binnen de Nederlandse milieubewe-
ging. In een artikel in het Gelders Dagblad wordt hij afgezet tegen de (ook
toen!) kleine groep idealisten uit de jaren zestig."” Deze groep liet weliswaar
luidkeels van zich horen, maar koesterde zulke hooggespannen idealen dat
ze vroeg of laat wel teleurgesteld moest afhaken:

Reijnders behoort tot de volhouders. Omdat hij van nature een man van de lange
adem is, maar ook omdat hij niet van die overspannen idealen had. Ook nu de
aandacht voor milieu dramatisch is weggezakt, blijft Reijnders gematigd
optimistisch. (...)

Zoals het tij, komen de milieuproblemen vanzelf weer terug op de agenda. (...)
Uit de vooruitgang (‘Kennis is voor een groot publiek toegankelijk geworden’)
put hij kracht om door te gaan, want de strijd is nog lang niet gestreden.

Reijnders belichaamt hiermee een ‘realistisch idealisme’. Hij is niet
overtrokken optimistisch, maar geeft ook de moed niet op. In zijn strijd
voor het milieu maakt hij effectief gebruik van de politieke en juridische
middelen die er zijn en vooral ook van de mogelijkheden op het gebied
van de wetenschap. Een dergelijke benadering is in de samenleving op tal
van terreinen te constateren. In hun boek over de reclassering bijvoorbeeld
constateren Kees Schuyt en Max Kommer een vergelijkbare tendens. De
spanning tussen idealisme en realisme, tussen de oude idealen en de heden-
daagse zakelijkheid, is een rode draad in het boek. De hedendaagse reclas-
sering is in hun ogen realistischer geworden omdat men de noodzaak van
controle en zelfs structurerende dwang erkent. Maar ze voegen daaraan toe:

Hiermee hoeft het oude idealisme niet te verdwijnen. Sterker zelfs: dit idealisme
wordt nu voortgezet met andere middelen, namelijk een realistische kijk op de
mogelijkheden van de cliént, van de reclasseringswerkers zelf en van de
reclassering als organisatie. Daarbij wordt tevens onder woorden gebracht dat het
realistisch is om van bepaalde waarden en idealen uit te blijven gaan. Idealisme
zonder realisme wordt al snel ineffectief en dromerig. Realisme zonder idealisme
vervalt vaak tot onverschilligheid en soms zelfs tot cynisme. Het reclasseringswerk
van tegenwoordig biedt alle mogelijkheden tot een mooie, misschien zelfs ideale,
combinatie van deze twee.”

Idealisme moet dus verbonden worden met realiteitszin. Daarmee is de
spanning gegeven dat het enerzijds midden in de werkelijkheid moet staan

114

en anderzijds op een ‘andere’ werkelijkheid gericht moet zijn. Die spanning
tussen ideaal en werkelijkheid is onvermijdelijk en is juist de bron voor
mogelijke veranderingen.

De Amerikaanse socioloog Philip Selznick is een van de voornaamste
pleitbezorgers voor zo’n ‘realistisch idealisme’. We moeten zowel kijken
naar ‘what we can aspire to’ als naar ‘what we have to guard against’.?' We
moeten zowel gericht zijn op de mogelijkheden als op de risico’s. Voor een
effectief idealisme moeten we beginnen met een goed inzicht in de
werkelijkheid. Maar die werkelijkheid zelf wijst niet alleen op beperkingen,
risico’s en praktische problemen. Een zorgvuldige bestudering van die
werkelijkheid zal ook laten zien dat er mogelijkheden voor verandering zijn
en aspiraties om verder te gaan dan de bestaande werkelijkheid.

115



11. Het einde der grote verhalen

TOEKOMST

IS DAT

NIET IETS

VAN VROEGER
Loesje

Fin de siécle

In de jaren negentig van de vorige eeuw heerste er bij sommige filosofen
een fin-de-siéclestemming.! De Franse filosoof Lyotard kwam met de
stelling van het einde der Grote Verhalen.? Grote verhalen over goed en
kwaad, over het wezen van de werkelijkheid en de zin van het bestaan, die
tot dusver in de filosofie gangbaar zouden zijn geweest, zouden hebben
afgedaan. In Amerika kwam Francis Fukuyama met zijn gedachte van het
einde der Geschiedenis.” Overigens is er wel cen gelijkenis tussen de
slogans, maar zijn de ideeén van Lyotard en Fukuyama inhoudelijk tegenge-
steld. Terwijl Lyotard het failliet van alle grote verhalen verdedigt, stelt
Fukuyama dat een van die grote verhalen, namelijk het liberalisme, de
definitieve overwinning heeft behaald. Omdat Lyotards kritiek radicaler is,
zal ik mij eerst op diens visie richten.

Is mijn pleidooi voor een hernieuwde aandacht voor idealisme niet juist
een terugkeer naar dergelijke grote verhalen en dus volstrekt achterhaald?
Is het inmiddels niet duidelijk dat grote filosofische systemen en daarop
gebaseerde normatieve aanspraken of zelfs pogingen om de wereld te
verbeteren niet meer van deze tijd zijn? In de afgelopen jaren heb ik deze
tegenwerping regelmatig te horen gekregen, vaak vergezeld van een blik
vol meewarigheid over mijn filosofische of sociologische naiviteit.

Om te kunnen bekijken of deze tegenwerping terecht is, moeten we
eerst weten wat precies met een groot verhaal wordt bedoeld, en waarom
dit onhoudbaar wordt geacht. Een groot verhaal omvat in ieder geval drie
samenhangende onderdelen:

1. een ontologie of een metafysica: een visie op het heden, op de realiteit
(doorgaans vooral op de onderliggende structuren of ideeén, op de
werkelijkheid achter de werkelijkheid);

2. een eschatologie of cen utopie: een visie op de toekomst, op waar het

116

allemaal op uitloopt, c.q. zou kunnen uitlopen;

3. een ethiek of een deterministische geschiedfilosofie: een visie over hoe
we van het heden naar de toekomst komen, hetzij over hoe we moeten
handelen om die toekomst te bereiken, hetzij over hoe de geschiedenis (of
een goddelijk ingrijpen) onvermijdelijk leidt tot het geschetste toekomst-
beeld.

In een groot verhaal zijn deze drie deelvisies in een samenhangend geheel
verbonden tot een omvattend filosofisch (of theologisch) systeem. De
marxistische analyse van de economische werkelijkheid van het kapitalisme
leidt als vanzelf tot inzichten over de noodzakelijke historische ontwikkeling
en over hoe de betere toekomst eruit zal zien. De orthodox-protestantse
visie op schepping, zondeval en verlossing door Christus is nauw verbonden
met ideeén over het eeuwig leven en het einde der tijden en over hoe
mensen behoren te leven. Maar niet alleen orthodoxe vormen van
christendom en communisme kunnen als grote verhalen worden gezien,
De meeste wereld- en levensbeschouwingen hebben op zijn minst de
neiging om steeds verder uit te groeien tot een groot verhaal. Ook het
humanistische verlichtingsdenken, gebaseerd op de optimistische idee van
menselijke vooruitgang, kent dergelijke grote verhalen. Twee varianten
ervan zijn het socialisme en het liberalisme.

Een ideologie kan het beste worden gezien als een speciaal type groot
verhaal. Het 1s namelijk een verhaal dat zijn centrale ideeén, of dogma’s,
als onwrikbare uitgangspunten hanteert en daardoor nauwelijks meer vatbaar
is voor herziening. Het is een afgesloten verhaal. Het kan nog maar beperket
worden aangepast op grond van nieuwe ontwikkelingen in de samenleving
of van nieuwe wetenschappelijke inzichten. Er is bovendien geen ruimte
voor andere opvattingen, want er is slechts één grote waarheid. Grote
verhalen hebben, juist doordat ze zo’n samenhangend systeem van
opvattingen vormen, een sterke neiging zich te ontwikkelen tot ideolo-
gieén.*

De bezwaren tegen dergelijke grote verhalen en vooral tegen de
ideologische varianten liggen voor de hand. Het voornaamste bezwaar geldt
de claim van absolute zekerheid die aan de meeste grote verhalen wordt
verbonden. Waarop is die overtuiging gebaseerd dat het verhaal juist is, en
dus niet meer herzien hoeft te worden?” Waarom sluiten we de ogen voor
andere mogelijkheden en vooral voor de realiteit die in tal van opzichten
niet aan het gesloten wereldbeeld voldoet? Bij elk van de deelverhalen op
het gebied van ontologie, utopie en ethick kunnen vergelijkbare vragen
worden gesteld. Waarom 1s deze specifieke utopie, bijvoorbeeld die van de
volstrekt egalitaire samenleving, de enig juiste invulling van de betere

117



wereld waarnaar we willen streven? En is de als noodzakelijk voorgestelde
ontwikkelingsgang der geschiedenis inderdaad zo noodzakelijk? De stelling
van auteurs als Lyotard is dat er in ‘de moderniteit’ nog geloofd werd in
onwankelbare fundamenten voor de grote verhalen, maar dat dit geloof nu
niet meer houdbaar is.

Een tweede bezwaar is dat door de verzelfstandiging van techniek en
economie de maatschappelijke betekenis van de grote verhalen verdwenen
is. Noch het ‘Onze Vader’, noch ‘de Internationale’ zijn vertaalbaar in een
politiek programma dat daadwerkelijk van invloed is op bijvoorbeeld de
groei van Schiphol, op de Europese eenwording of de concurrentieslag met
de nieuwe Aziatische economieén.® Economische en technologische
ontwikkelingen hebben hun eigen dynamiek, en levensbeschouwelijke of
politieke ideeén hebben daarop geen enkele invloed. Politieke ideologieén
zijn krachteloos geworden in het tijdperk van de globale economie.’

Beide bezwaren zijn in de voorgaande vijf hoofdstukken al uitgebreid
aan de orde geweest, in verschillende varianten. In feite loopt de kritiek op
de grote verhalen in belangrijke mate juist parallel aan de verschillende
kriticken op idealisme die ik in de vorige hoofdstukken heb besproken. Tk
zie deze kritiek dan ook eerder als een bevestiging van mijn analyse dan als
een weerlegging ervan. De kritiek toont zeker niet de onmogelijkheid van
cen realistisch idealisme aan; integendeel, ze laat vooral zien dat er behoefte
aan bestaat.

1k heb in de vorige hoofdstukken immers geconstateerd dat ideologise-
ring een teéel risico is voor idealisme en dat er tal van voorbeelden te
vinden zijn waar dat risico ook verwezenlijkt is. Maar mijn conclusie was
steeds dat dit niet onvermijdelijk is en dat er vormen van idealisme zijn die
het gevaar van ideologisering weten te vermijden. In reactie hierop heb ik
gepleit voor een idealisme dat niet ideologisch gesloten is, maar juist
openstaat voor voortdurende herziening. Met andere woorden: voor een
ondogmatisch, pluralistisch en realistisch idealisme. En voor elk van de drie
genoemde onderdelen van een groot verhaal heb ik betoogd dat een
alomvattend verhaal niet nodig en vaak gevaarlijk is, en heb ik gepleit voor
bescheidenheid en voor voortdurende kritische reflectie. We hoeven geen
alomvattende theorie te hebben over hoe de werkelijkheid ‘echt’ in elkaar
zit. We moeten juist voortdurend met open ogen naar de werkelijkheid
kijken en onze opvattingen daaraan zo nodig aanpassen. We hoeven ook
geen zekerheid over de toekomst te hebben, ook al kan het zinvol zijn om
onze toekomstbeelden zo goed mogelijk uit te werken. Zowel een determi-
nistische geschiedfilosofie als een eenzijdige dogmatische ethiek moeten
worden afgewezen. Verschillende manieren om idealen na te streven

118

kunnen legitiem naast elkaar bestaan en elkaar aanvullen en corrigeren.

Ook het tweede bezwaar tegen de grote verhalen, het verwijt dat
idealisme niets uit zou halen, is uitgebreid aan de orde gekomen. Enerzijds
heeft de kritiek op de grote verhalen gelijk voorzover ze de overschatting
van de invloed van politieke ideologieén aan de kaak stelt. Er is ongetwij-
feld veel naiviteit over de mogelijkheden om de wereld en de mens radicaal
te veranderen. In de politick zijn vaak maar kleine veranderingen en
beperkte bijsturingen mogelijk. Maar de kritiek slaat door voorzover ze de
volstrekte irrelevantie van normatieve politicke of morele opvattingen
inhoudt. We moeten de mogelijkheden om de wereld of onszelf te
verbeteren niet overschatten, maar zeker ook niet onderschatten.

Nu zijn pleidooien mooi, maar het moet ook nog mogelijk zijn.
Inderdaad is er een voortdurend risico van ontsporing van idealisme, zoals
ik ook meermalen heb aangegeven. Maar een risico is nog niet hetzelfde
als onvermijdelijkheid. Die onvermijdelijkheid is er niet en ik heb met
concrete voorbeelden geillustreerd dat het ook anders kan. Daarom denk
ik dat de kritiek op de grote verhalen niet van toepassing is op de door mij
hier bepleite vorm van idealisme. Integendeel, een realistisch idealisme biedt
nu juist een alternatief voor de grote verhalen dat niet uitmondt in een
postmodern cynisme of volstrekt relativisme zoals dat bij te veel gedesillu-
sioneerde postmodernisten naar voren komt.

Het grote verhaal van het einde der grote verhalen

Betekent dat dat ik het nu eens ben met de gedachtegang van het einde der
grote verhalen? In één opzicht wel, namelijk dat we moeten waken voor
ideologisch gesloten systemen en voor het verabsoluteren van specifiecke
ethische, utopische of ontologische opvattingen met voorbijgaan aan de
werkelijkheid. De kritiek op verabsolutering en ideologisering van grote
verhalen deel ik. Maar in een ander opzicht heb ik weinig affiniteit met het
grote-verhalendiscours.

Eigenlijk is het einde der grote verhalen namelijk zelf ook zo’n groot
verhaal. Het denkt te veel in zwart-wit termen en doet te weinig recht aan
de werkelijkheid. Allereerst valt het vooral een extreem ideologische vorm
van heel grote verhalen aan, terwijl het te weinig aandacht heeft voor
minder ideologische en bescheidener verhalen die in de afgelopen eeuwen
evenzeer bestonden, als een minder zichtbare onderstroom. Voor de
Angelsaksische filosofie met zijn pragmatisme en analytische filosofie gaat
het verhaal al nauwelijks op, omdat veel filosofen daar helemaal niet

119



dergelijke omvattende pretenties hadden en hebben. ‘Piecemeal enginee-
ring’ in een ‘open society’ was daar veel meer het parool dan radicale
revolutie.® En ook in de continentaal-Europese wereld zijn tal van filoso-
fische en theologische stromingen te vinden die niet als groot verhaal
kunnen worden gezien. Naast het orthodox-protestantisme zijn er bij-
voorbeeld ook altijd vrijzinniger stromingen geweest. In de ethiek is al
decennialang sprake van aandacht voor concrete probleemgerichte analyses
die nu juist (hoewel niet altijd even succesvol) probeerden zo veel mogelijk
de bredere levensbeschouwelijke achtergronden buiten beschouwing te
laten. In de praktische politiek had zelfs een van de meest bevlogen politici
van de vorige eeuw, Joop den Uyl, het over de smalle marges en de kleine
stapjes van de democratie.

De gedachte van het einde der grote verhalen is veel te zwart-wit in haar
schets van hoe er tot dusverre gedacht en gehandeld werd — dat was zeker
niet alleen op basis van dergelijke grote verhalen. Maar het is ook vaak te
zwart-wit in het alternatief. Het feit dat er geen absolute zekerheid bestaat,
sluit niet uit dat we vaak een redelijk vertrouwen mogen hebben in onze
oordelen en overtuigingen. Een volstrekt relativisme of zelfs scepticisme
zoals door sommige filosofen de afgelopen jaren bepleit, is weer doorschie-
ten naar het andere uiterste. Juist door dit gebrek aan aandacht voor de
nuance, en de voorkeur voor brede schematische verklaringen, is de these
van het einde der grote verhalen zelf ook weer een groot verhaal.”

Het is misschien niet geheel toevallig dat de these van het einde der
grote verhalen zelf is uitgegroeid tot weer een groot verhaal en zelfs een
ideologie. Veel van de aanhangers hiervan vinden hun wortels in de
filosofische stromingen die wel zo'n groot verhaal belichamen, zoals de
Frankfurter Schule van Herbert Marcuse en Jiirgen Habermas, of in het
marxisme.'® Lyotards kritiek was dus kritiek op de ideologie die zij zelf tot
dan toe met veel kracht hadden verdedigd en die voor hen op zijn minst
de belangrijkste filosofische of politicke positie was. Vanuit een dergelijke
achtergrond viel met Lyotards kritiek inderdaad de filosofie als geheel van
zijn voetstuk. Gewend aan omvattende verklaringsschema’s zocht men in
de kritische these weer naar zo’n omvattend schema en ontwikkelde op
basis daarvan een weer even brede theorie als men daarvoor had aangehan-
gen. Een op zich zinvolle kritiek op bepaalde ideologieén werd daarmee
opgeblazen tot een veel te breed verhaal over het gangbare denken in het
algemeen.

Een vergelijkbaar verschijnsel deed zich al eerder voor in de marxistische
hoogtijdagen van de jaren zestig en zeventig. Het marxisme schoot vooral
wortel aan de drie confessionele universiteiten in Amsterdam, Nijmegen

120

en Tilburg, waar de studenten van de ene ideologie op de andere over-
stapten. Blijkbaar was er een bepaalde ideologische houding, waardoor men
met totaal andere ideeén toch op een even ideologische wijze omging. De
ene allesverklarende wereldbeschouwing werd verruild voor de andere al
even allesverklarende wereldbeschouwing.

In de postmodernistische filosofische omwenteling van de jaren negentig
herhaalt zich dit patroon. Het afscheid van het al dan niet marxistisch-
ideologisch denken leidt tot een bijna paradoxale, ideologische omgang met
een anti-ideologische kritiek. Ook deze wordt weer verabsoluteerd en alle
filosofische posities worden in het zwart-wit schema van de grote verhalen
gewrongen. Het is een aardige illustratie van hoe gemakkelijk ideologisch
denken kan ontstaan en zich kan handhaven — zelfs nog los van de inhoud.

Nederland is af

Fukuyama’s ideeén hebben een andere strekking dan die van Lyotard.
Volgens Fukuyama is de strijd tussen de grote ideologische systemen voorbij
omdat, mede door de overmacht van de Verenigde Staten, het liberalisme
de overwinning heeft behaald. Voor de vrije markt en de liberale
democratie zijn er geen serieuze alternatieven meer. Stabiele democratieén
als de Verenigde Staten of Zwitserland zijn weliswaar niet zonder on-
rechtvaardigheid of ernstige problemen, maar dat zijn meer problemen van
een nog niet volledige verwerkelijking van het liberalisme. Het liberalisme
als ideaal is het eindpunt van de Geschiedenis: dat waarin de menselijke
ideologische evolutie zijn bestemming vindt.

Op Fukuyama’s stellingen is veel kritiek mogelijk. Zo is het nogal naief
om te stellen dat de liberale democratie geen interne tegenstrijdigheden
kent."" En de gedachte dat het er alleen nog maar op aankomt om het
liberaal-democratische ideaal verder te implementeren, miskent de in-
grijpendheid van de vele problemen waarmee onze wereld worstelt. Ik zal
hierop niet verder ingaan, maar naar aanleiding van Fukuyama een
algemener probleem behandelen.

Want ik denk dat Fukuyama vooral zoveel weerklank heeft gevonden,
omdat hij aansloot op een algemener, heel vaag gevoel in de Westerse
wereld. Dat gevoel is dat we de grootste onrechtvaardigheden en sociale
problemen nu wel hebben opgelost — althans voorzover het ons eigen land
betreft. Het democratisch stelsel functioneert redelijk, we hebben een
verzorgingsstaat die extreme armoede voorkomt, vrouwen hebben kiesrecht
en zijn hard op weg naar een steeds gelijkwaardiger positie, de economie

121



floreert en bijna iedereen profiteert daarvan. Kortom, Nederland is af.
Natuurlijk zijn er nog wel kleinere onvolkomenheden, maar dat is een
kwestie van tijd. Er zijn dus ook geen emstige misstanden meer waartegen
we zouden moeten strijden. Voor idealisme dat ingrijpende veranderingen
bepleit, is dus nauwelijks meer aanleiding.

Een dergelijke gedachtegang is goed begrijpelijk. In de afgelopen
honderd jaar is inderdaad een aantal schrijnende problemen opgelost of op
zijn minst ingrijpend verminderd. Niemand hoeft in Nederland meer van
de honger te sterven; huisvesting, gezondheidszorg, onderwijs zijn
belangrijk verbeterd; de democratische instellingen en de rechtsbescherming
voor individuele burgers zijn uitgebreid en verstevigd. De grote idealen
waarvoor een eeuw geleden werd gestreden zijn voor een belangrijk deel
werkelijkheid geworden.

Maar voor een deel ook niet. Er zijn natuurlijk nog steeds tal van
problemen en misstanden in Nederland, waaronder ook vrij nieuwe. De
problemen in de thuiszorg en de gezondheidszorg leiden ertoe dat be-
jaarden, zieken en gehandicapten soms op mensonwaardige wijze worden
behandeld of aan hun lot overgelaten. De laatste jaren zijn daklozen en
verslaafden weer een vertrouwd deel van het straatbeeld geworden. De
integratie van etnische minderheden in onze samenleving gaat bepaald niet
vanzelf. En de milieuproblemen zijn misschien wat minder direct voelbaar
en zichtbaar geworden, maar ze zijn nog wel degelijk aanwezig.

Dit lijstie kan helaas zonder moeite worden uitgebreid. Wie zegt dat
Nederland af is, heeft een wel heel beperkt perspectief op de problemen
van onze tijd. En op wereldschaal kunnen we al helemaal moeilijk tevreden
zijn, met de wereldwijde armoede, de milieuvervuiling en de vele etnische
en religieuze conflicten. Toch vermoed ik, ook door de reacties die ik vaak
bij lezingen krijg, dat de gedachte dat Nederland min of meer af is en dat
de tijd van het idealisme daarom voorbij is, bij veel mensen impliciet leeft.
De uitspraak van Loesje boven dit hoofdstuk verwijst naar een breder
levende opvatting dat mensen die zich nog inzetten voor een betere
toekomst van gisteren zijn. Hoe kan de populariteit van die gedachte
verklaard worden?

Natuurlijk zijn er tal van factoren die hierbij een rol spelen, maar ik wil
er twee in het bijzonder noemen: de toegenomen complexiteit van de
problemen en de onduidelijkheid over wat individuele burgers eraan
kunnen doen. Aan de hand van de bewapeningsproblematiek is dit goed
te illustreren.

Ten tijde van de Koude Oorlog leek het allemaal vrij simpel. De bewa-
peningswedloop was een duidelijk en eenvoudig te begrijpen probleem.

122

Niet alleen kostte deze veel geld dat niet aan zinvoller doelen kon worden
uitgegeven, maar er was ook het risico van een (onbedoelde) escalatie met
een wereldramp als gevolg. Nederland had als lid van de NAVO een directe
en duidelijke verantwoordelijkheid. Door bijvoorbeeld rond 1980
medewerking te verlenen aan de plaatsing van kruisraketten leverde het een
bijdrage aan een nieuwe stap in de wedloop. Door niet akkoord te gaan
met plaatsing zou het daarentegen een duidelijk signaal kunnen geven.
Burgers hadden ook duidelijke middelen ter beschikking om druk uit te
oefenen op regering en patlement: via de stembus, massale demonstraties
of via acties van burgerlijke ongehoorzaamheid als blokkades en belasting-
weigering. Zowel het probleem als de mogelijke middelen leken relatief
simpel te begrijpen.'? Daardoor had een idealistische beweging als de
vredesbeweging ook een heldere boodschap en een aansprekende strategie.

De toenemende bewapening in de wereld is nog altijd een groot
probleem, maar het is inmiddels allemaal veel complexer geworden. De
problemen richten zich nu niet meer op twee simpele blokken, Oost en
West, en ook niet meer vooral op de kernwapens. Een groot probleem is
bijvoorbeeld de opbouw van grote wapenvoorraden door allerlei regimes
in vaak arme landen, die mogelijk gebruikt zullen worden bij ‘lokale’
conflicten of burgeroorlogen. Dit probleem is veel moeilijker grijpbaar en
het is ook minder helder wat Nederland en Nederlandse burgers hieraan
zouden kunnen doen. Nederland is weliswaar een belangrijke wapenexpor-
teur, maar het is niet duidelijk of eenzijdige vermindering van de export
mogelijk en zinvol is. En het is al helemaal niet duidelijk wat individuele
burgers aan dit probleem kunnen doen. Bij de conflicten in voormalig
Joegoslavié doet zich iets vergelijkbaars voor: ook daar is het probleem
uitermate ingewikkeld en zijn heldere oplossingsstrategieén al helemaal niet
beschikbaar.

Als mensen problemen wel zien, maar niet goed weten wat er aan te
doen, geeft dat een gevoel van machteloosheid. Dat is natuurlijk vervelend,
zeker op de langere termijn, en dus zullen mensen proberen dit gevoel
kwijt te raken. Eén manier is om toch iets te doen, al is het nauwelijks
meer dan symbolisch (een gift naar aanleiding van een televisieactie) — zelfs
al zou het averechts werken. De roep om harde aanpak van problemen —
of het nu gaat om de problemen in Kosovo, om de overlast van drugs-
verslaafden of om de besttijding van pedoseksueel misbruik — is daarvan een
voorbeeld. Maar in veel gevallen is een degelijke simpele reactie niet eens
beschikbaar en dan is een tweede manier om het probleem buiten de orde
te verklaren. Het is onoplosbaar, zoals de drugsproblematiek, en dus kunnen
en hoeven we er niets aan doen. Het is ver van ons bed, in Afrika of Zuid-

123



Amerika, en dus ons probleem niet. Het is vooral een technisch probleem,
zoals de schaarste in de gezondheidszorg, en dus kunnen we het beter aan
de deskundigen overlaten. Of we zeggen dat de mensen er zelf voor kiezen
— ‘als ze echt wilden’, zouden die daklozen wel werk en huisvesting kunnen
vinden. Dergelijke vermijdings- en ontkenningsstrategieén liggen erg voor
de hand en worden ook veelvuldig gebruikt om moeilijk oplosbare
problemen buiten ons gezichtsveld te plaatsen.

Het resultaat hiervan is dat er inderdaad een gevoel kan ontstaan dat
Nederland af is. Terwijl de drugsverslaafden en psychiatrische patiénten over
straat zwerven, houden we vol dat er geen ernstige maatschappelijke
misstanden meer zijn. Terwijl de honger en oorlogen elders voortdurend
op de televisie te zien zijn, volstaan we met een eenmalige gift naar
aanleiding van een televisieactie. Het is allemaal goed te begrijpen, maar
het is een misvatting. Nederland is niet af. We leven in een land waar nog
steeds veel grote problemen bestaan en vooral in een wereld vol honger,
oorlog en andere vormen van onrechtvaardigheid. Deze wereld heeft nog
steeds dringend behoefte aan mensen die zich willen inzetten voor de
oplossing — of misschien bescheidener, de vermindering — van die
problemen.

De twee factoren die ik hiervoor heb genoemd, de complexiteit van de
problemen en de afwezigheid van simpele oplossingsstrategieén, hebben
overigens wel invloed op de vorm die een eigentijds idealisme aanneemt.
Tegen nieuwe kemncentrales helpt een massale demonstratie misschien nog,
maar tegen etnisch geweld in Servié is een demonstratie in Nederland
vrijwel zinloos. Als problemen ingewikkelder zijn, zullen maatschappelijke
bewegingen ook professioneler moeten worden om op de juiste manier
tegenspel te kunnen bieden. Op dit soort vragen zal ik in de volgende
hoofdstukken uitgebreider ingaan. Maar dat idealisme een andere vorm
moet aannemen, is iets anders dan dat het overbodig zou zijn. Dat laatste
is het helaas zeker niet.

Realistisch en niet-ideologisch idealisme: een tussenstand

In de laatste zes hoofdstukken heb ik de voornaamste bezwaren tegen
idealisme besproken. Voor elk van de besproken bezwaren gold dat ze
wijzen op reéle gevaren van ontsporing waarvoor idealisme vatbaar is. Maar
die gevaren bleken ook te ondervangen en te beheersen; op zijn minst
waren er varianten van idealisme die er minder vatbaar voor zijn. In ieder
geval volgt niet uit de genoemde risico’s dat we ieder idealisme maar

124

moeten afzweren, integendeel. Idealisme kent veel bezwaren en idealistische
projecten kunnen op veel manieren misgaan. Het is dus een houding met
grote risico’s — maar het is ook een houding met veel voordelen zoals ik
in de eerste hoofdstukken heb laten zien.

Het voornaamste risico, dat in verschillende hoofdstukken aan de orde
kwam, is dat van ideologisering. De eigen overtuigingen worden daarbij
tot een gesloten, dogmatisch systeem gemaakt dat niet meer vatbaar is voor
kritiek. Dit ideologisch denken uit zich op veel manieren: in fantastische
toekomstdromen die met bijna wetenschappelijke precisie op papier steeds
verder geperfectioneerd worden, in dogmatische geloofsopvattingen over
hoe de wereld werkelijk in elkaar zit, in rigide morele codes over hoe we
behoren te handelen of in marxistische theorieén over de noodzakelijke
ontwikkelingsgang van de geschiedenis.

De reactie ligt dan voor de hand dat we helemaal moeten afzien van het
maken van voorstellingen over hoe de werkelijkheid in elkaar zit, over hoe
een ideale toekomst eruit zou zien en over hoe we moeten handelen om
die althans iéts dichterbij te brengen. Dat is ook de reactie die zich in de
praktijk vaak voordoet wanneer mensen zich ontworstelen aan een dergelijk
ideologisch denken en er zich vervolgens tegen afzetten. De reactie op het
beweerde einde van de grote verhalen is voor velen een grote argwaan ten
opzichte van iedere poging om voorstellingen over het goede leven te
maken of om als resultaat van ethische reflectie met concrete morele
oordelen te komen. Meer toegespitst op idealisme wordt dan de reactie dat
dit verworpen moet worden, omdat het zich richt op ongefundeerde
fantasieén die veel te ver van de werkelijkheid afstaan.

Maar dit is geen zinvolle positie. Het maken van dergelijke voorstellingen
is onvermijdelijk en ook wenselijk. Om te kunnen leven moeten we een
zo goed mogelijk beeld hebben van de wereld om ons heen. Om richting
te geven aan ons leven moeten we op zijn minst elementaire ideeén hebben
over waar we op langere termijn naartoe willen. En om concreet ons leven
in te richten en bij morele problemen tot een verantwoorde keuze te
komen, hebben we samenhangende morele opvattingen nodig. Daarbij
kunnen we niet volstaan met heel vage of algemene noties als ‘ik wil het
goede doen’. Die geven te weinig houvast en moeten verder geconcre-
tiseerd worden. En dus moeten we toch opvattingen over ontologie, utopie
en ethiek ontwikkelen. Naarmate we daar langer mee bezig zijn, zullen
onze opvattingen weer steeds samenhangender en completer worden, zodat
we uiteindelijk misschien toch met vrij grote systemen komen te zitten.

Het probleem zit niet in die poging tot het construeren van min of meer
samenhangende theorieén over de wereld, de toekomst en onze plaats

125



daarin. Dat is inherent aan het feit dat de mens een denkend wezen is, dat
niet alleen in het hier en nu denkt, maar zich ook voorstellingen over de
toekomst kan vormen. Het probleem zit in de manier waarop we met die
theorieén omgaan: hoe ze totstandkomen en al dan niet aangepast worden.
Zijn het voorlopige constructies die daadwerkelijk open zijn voor kritiek
en aanpassing, in het besef dat we slechts een deel van het ideaal kunnen
vatten? Of zijn we zo gefascineerd door onze eigen constructies dat we ze
verabsoluteren, als dé waarheid gaan zien en zelfs gaan afschermen tegen
kritiek? Het is dit laatste, het risico van ideologisering waar we voor moeten
waken, maar het is niet het idealisme als zodanig waarvan we afscheid
moeten nemen.

Een tweede steeds weer terugkerend thema was het gebrek aan reali-
teitszin. Dit risico is onvermijdelijk verbonden met idealisme, maar hoeft
niet altijd zodanige vormen aan te nemen dat het tot problemen leidt. Ook
dit kan zich op verschillende manieren uiten. De uitwerking van idealen
kan volstrekt onrealistische aannamen bevatten, bijvoorbeeld over de
mogelijkheid van volledige harmonie of over de mogelijkheid om de
menselijke natuur te verbeteren. De visie op de werkelijkheid kan on-
realistisch zijn — iets waar marxistische en anarchistische splintergroepjes
vaak last van hadden in hun theorievorming. En de concrete uitwerking
van de te kiezen strategie en de morele beginselen kan onrealistisch zijn
omdat er te weinig rekening gehouden wordt met menselijke zwakheden,
met economische factoren en machtspoliticke overwegingen, of met
praktische problemen. Een gebrek aan realiteitszin hangt overigens vaak
samen met ideologisch denken in die zin dat beide elkaar versterken.

Gebrek aan realiteitszin is overduidelijk ook een aan het idealisme
inherente neiging. Idealisme richt zich immers op een andere werkelijkheid,
die bepaalde gebreken van de huidige werkelijkheid niet heeft. Ook hier
is doorslaan in het extreme tegendeel voor de hand liggend, maar niet
zinvol. Uit het feit dat idealisme soms gepaard gaat met gebrek aan
realiteitszin volgt niet dat we moeten afzien van idealisme, maar dat we een
goede balans moeten vinden tussen idealisme en realisme.

Idealisme brengt dus risico’s én voordelen met zich mee. Zolang we de
risico’s kunnen beheersen, is het verantwoord. Maar de vraag is dan
natuurlijk hoe we die zo goed mogelijk kunnen beheersen. Hoe voorko-
men we ideologisering en gebrek aan realiteitszin? Hoe zorgen we ook dat
mensen het volhouden, ondanks te verwachten tegenslagen? Hoe zorgen
we dat idealisme ook praktisch effectief is? Dat zijn de vragen waarop de
laatste hoofdstukken van dit boek zich zullen richten.

126

12. Georganiseerd idealisme

If our purposes and ideals could not be institutionalized, taught, put into practice
in regularized ways, they would remain empty and idle, mysterious blessings
which occasionally and inexplicably appear among us, but which we have no
power to produce or to prolong.

Hannah Pitkin!

Veelvormigheid

Idealisme is het meest zichtbaar wanneer het de vorm aanneemt van massale
bewegingen en grote demonstraties, of wanneer het leidt tot actievormen
die de gevestigde orde op ongebruikelijke manier uitdagen. Daarom zijn
het krenten uitdelen bij het Lieverdje en de eerste Maagdenhuisbezetting
in de jaren zestig, of de massale demonstraties tegen de kernwapens begin
jaren tachtig, voor veel mensen symbolen voor een idealisme dat er niet
meer zou zijn. Maar idealisme kan zich op veel manieren uiten. In deze
tijd lijken kleinschaliger vormen met een beperktere organisatie en een
minder intensieve inzet deels in de plaats gekomen te zijn van demonstraties
en bezettingen.

Zoals ook al in het citaat van Hannah Pitkin tot uitdrukking komt, is
idealisme dat niet tot concreet handelen leidt weinig zinvol. Daarom is het
goed daarbij nu wat uitgebreider stil te staan. Maar niet in de vorm van een
aantal recepten voor goede actievormen — de mogelijke manieren om aan
idealisme gestalte te geven zijn daarvoor te talrijk en gevarieerd. Bovendien
is wat zinvol is sterk afhankelijk van de context en het probleem. Massale
demonstraties zijn soms zinvol als er heel duidelijke issues zijn waartegen
gestreden moet worden: geen nieuwe kerncentrales, geen nieuwe kemn-
wapens. Daarbij hangt de effectiviteit sterk af van de politieke situatie: zijn
er bijvoorbeeld groepen in het regeringskamp die gevoelig zijn voor deze
druk? Bij een veel complexer probleem als de armoede in de Derde Wereld
daarentegen zullen demonstraties zelden een zinvol middel zijn. Elke keer
opnieuw zullen we moeten nagaan wat in de concrete situatie waarin we
ons bevinden, de beste manier is om bepaalde idealen zo goed mogelijk te
verwezenlijken.

In dit hoofdstuk kies ik er daarom voor één algemeen thema te belichten
dat in idealistische bewegingen vaak tot problemen en conflicten leidt. Dat
is de rol van organisaties. In actiegroepen, politieke partijen en vakbonden

127



bundelen burgers zich om bepaalde doelen en idealen na te streven.
Enerzijds vereist een effectief idealisme in veel gevallen dat er dergelijke
organisaties worden gevormd en instandgehouden; anderzijds zitten er ook
veel bezwaren aan. Organisaties gaan hun eigen leven leiden en hun feitelijk
functioneren staat soms zelfs de oorspronkelijke idealen in de weg. De
interne bureaucratie en ondemocratische structuren laten vaak effectief het
oorspronkelijke enthousiasme van de deelnemers verdwijnen. Idealisme en
organisaties hebben elkaar nodig, maar vormen niet altijd een gelukkige
combinatie.

Die bezwaren én voordelen gelden nog sterker voor één specifieke
organisatie, de staat. In de Internationale, het klassicke strijdlied van de
socialistische beweging, heet het zelfs: ‘De staat verdrukt, de wet is logen.’
De staat is in de geschiedenis maar al te vaak een machtig instrument
geweest om sociale bewegingen te onderdrukken of — in zijn moderne
vorm — effectief in te kapselen en te neutraliseren. Maar tegelijk is de staats-
organisatie ook een manier om bepaalde idealen vorm te geven. Gezien de
macht van de staat is dit zelfs verreweg de belangrijkste organisatie, en veel
idealistische groepen zoals politieke partijen en actiegroepen richten zich
dan ook in hun activiteiten op de overheid. Maar juist tegen deelname aan
die staatsmacht is altijd veel bezwaar geweest bij radicale idealistische groe-
pen. Want daarmee worden vuile handen gemaakt, moet het spel worden
meegespeeld dat men misschien verafschuwt en wordt de zuiverheid van
de idealen gecompromitteerd. Daarom zal ik een aparte beschouwing
wijden aan de staat als drager van idealen.

Idealisme heeft natuurlijk niet altijd organisaties nodig. Sommigen geven
hun praktisch idealisme vooral individueel vorm. Zij zetten zich in voor
hun naaste omgeving door hulp te verlenen aan zieken en bejaarden of
door in hun werk zo goed mogelijk bepaalde idealen na te streven. Ze
proberen milieubewust te leven, geen energie te verspillen en op tal van
andere manieren verantwoord te leven. Een heel gebruikelijke — maar niet
zo spectaculaire — vorm van praktisch idealisme is het geven van geld aan
goede doelen.” Op het eerste gezicht is ook dit een geheel individuele
handeling, waarvoor niet meer nodig is dan een girokaart. Maar zelfs deze
actie veronderstelt een organisatie, die zich inzet voor dat goede doel en
het geld daarvoor zinvol kan besteden.

In veruit de meeste gevallen zal idealisme dan ook gestalte krijgen via
gezamenlijke acties en organisaties. Die organisaties kunnen veel vormen
aannemen. Er zijn vrjwel spontane acties van actiegroepen met weinig
onderlinge samenhang, maar ook hecht georganiseerde en geinstitutiona-
liseerde clubs als de Stichting Natuur en Milieu of de Novib. Het na te

128

streven doel kan heel beperkt zijn of veelomvattend. Naast een lokale
actiegroep tegen de aanleg van een nieuwe weg zijn er ook organisaties met
brede en samenhangende programma’s zoals politicke partijen. Elk van de
genoemde organisaties kan een middel zijn om bepaalde idealen dichterbij
te brengen.

Welk type organisatie daartoe het meest geschikt is, hangt af van de om-
standigheden. In de jaren zeventig en tachtig waren bijvoorbeeld massale,
los samenhangende sociale bewegingen als de vredesbeweging en de milieu-
beweging in staat om met succes grote groepen mensen te mobiliseren
tegen niecuwe kerncentrales of de plaatsing van nieuwe kernwapens. De
actievormen pasten bij dit doel van protest en bij de politieke verhoudingen
van die tijd. In deze tijd lijken andere wegen geschikter om concrete
resultaten te boeken, en dat brengt ook nieuwe eisen met zich mee met
betrekking tot het type organisatie. In het slot van dit hoofdstuk zal ik
daarop uitgebreider ingaan. Maar eerst moeten we stilstaan bij het algeme-
nere thema: in welke opzichten zijn organisaties een geschikt vehikel voor
idealisme, en wat zijn de mogelijke gevaren?

Organisaties en institutionalisering

Om aan idealen handen en voeten te geven, is samenwerking met ge-
lijkgezinden nodig. Een individu kan over het algemeen weinig invloed
uitoefenen op de politiek. Een effectieve aanpak van complexe problemen
als milieuvervuiling of armoede in de Derde Wereld vereist gezamenlijke
activiteiten — ook al kan een individu in haar eigen leven soms een
bescheiden bijdrage leveren. Ongeorganiseerd idealisme kan een legitieme
keuze zijn, maar voor veel van de grotere problemen zijn samenwerking
en organisatie onvermijdelijk.

Meestal groeit samenwerking vrij geleidelijk. Een groepje mensen begint
bijvoorbeeld spontaan spullen in te zamelen voor een gemeente in
Roemenié waar min of meer toevallig contact mee bestaat. In veel gevallen
blijft het bij zo’n eenmalige, spontane actie, maar soms ook wordt het iets
blijvends. Dan wordt het nodig om de organisatie efficiénter te doen
plaatsvinden, onderlinge acties en bevoegdheden af te stemmen, financiéle
verantwoordelijkheden helder te krijgen. Een stichting of vereniging moet
worden opgericht en misschien moeten zelfs mensen in dienst worden
genomen. De Vereniging tot Behoud van Natuurmonumenten ontstond
in 1905 uit het verzet van een groep burgers onder leiding van Jac.
P. Thijsse tegen het plan om het Naardermeer als vuilstortplaats te gaan

129



gebruiken. Om het Naardermeer daadwerkelijk als natuurgebied te be-
houden was aankoop het beste middel en dus was een organisatie nodig die
hatuurterreinen kon aankopen en beheren. Vandaar dat al vrij snel tot
oprichting van een officiéle vereniging werd besloten. Veel actiegroepen
beginnen daarentegen met een veel lossere structuur, als een heel informele
beweging van enkele gelijkgezinden. De behoefte aan betere structuren en
aan een professionelere aanpak van problemen groeit slechts geleidelijk Als
gevolg daarvan wordt de organisatie steeds hechter. Dit is een proces dat
doorgaans wordt aangeduid als institutionalisering.

Een dergelijke ontwikkeling is herkenbaar in veel sociale bewegingen
en organisaties. Wil men zich effectief inzetten voor bepaalde doelen, dan
kan men er niet omheen om die organisaties goed te structureren. Green-
peace is een goed geleide multinational geworden. Het blijkt dan al snel
dat zo'n organisatie het mogelijk maakt om een grotere variéteit aan actie-
middelen in te zetten. De professioneel georganiseerde milieubeweging is
inmiddels minstens zo vaardig in het indienen van bezwaarschriften en het
achter de schermen lobbyen als in openlijke demonstraties, blokkades en
andere actievormen.

De voordelen van dit proces van professionalisering en striktere
organisatie zijn evident. Door de organisatie en de bundeling van macht,
financiéle middelen en menskracht kunnen vaak betere resultaten worden
bereikt. De aankoop van natuurgebieden, het vormen van een effectieve
lobby in Den Haag en Brussel en het indienen van bezwaarschriften gaan
allemaal beter naarmate de organisatie efficiénter en sterker is. Continuiteit
maakt opbouw van ervaring en kennis mogelijk, en vergemakkelijkt allerlei
activiteiten. Het wiel hoeft niet steeds opnieuw te worden uitgevonden,
omdat men al eens een persbericht heeft gemaakt of een demonstratie
georganiseerd. Door een goede organisatie worden de communicatie en de
besluitvorming beter gestructureerd, en kan effectiever worden gehandeld.
De organisatie wordt geleidelijk meer dan slechts een middel; ze wordt zelf
ook een drager van het ideaal. Dit maakt een hechte onderlinge band
mogelijk en versterkt de loyaliteit aan het gemeenschappelijk ideaal en de
organisatie die dat belichaamt. Mede daardoor wordt een grotere en effec-
tievere inzet mogelijk.

Maar er zitten ook risico’s en nadelen aan zo’n hechte organisatie. Macht
is bijvoorbeeld nodig om bepaalde doelen te kunnen realiseren, maar kan
ook verkeerd gebruikt worden. Hoe groter de macht, hoe groter de risico’s
van misbruik en de schadelijke gevolgen van fouten. Als een individuele
varkenshouder in zijn eentje probeert de regering onder druk te zetten om
noodzakelijke maatregelen ter beperking van het mestoverschot tegen te

130

houden, zal dat vaak weinig effect hebben. Maar dit is anders als hij een
effectieve organisatie opzet, die door harde acties de invoering van die
maatregelen weet te voorkomen of bestaande landbouworganisaties voor
zijn karretje weet te spannen. Machtige organisaties kunnen ook ingezet
worden voor verkeerde doelen of fouten maken, en door hun macht kan
dit soms tot aanzienlijke schade leiden.

Maar dit alles kan nog geen reden zijn om af te zien van die sterkere
organisatie. De orgamisaties voor ontwikkelingshulp hebben ongetwijfeld
fouten gemaakt bij hun pogingen om de situatie van mensen in de Derde
Wereld te verbeteren. In plaats van hen te helpen een menswaardig bestaan
op te bouwen, heeft de hulp hen in sommige gevallen afthankelijker
gemaakt en de armoede instandgehouden. Juist doordat die ontwikke-
lingsorganisaties (zeker op lokaal niveau) met hun geld veel invioed
uitoefenden, hebben ze soms juist averechtse resultaten geboekt. Maar die
fouten kunnen geen reden zijn om dan maar helemaal af te zien van die
pogingen.” Ze kunnen juist gebruikt worden om van te leren en het
vervolgens beter te doen. En in het beleid van die organisaties is dit dan
ook in de afgelopen jaren gebeurd. Iedereen maakt fouten en bij organisa-
ties hebben de fouten doorgaans grotere gevolgen dan bij individuen. Maar
daar staan belangrijke voordelen van organisatie tegenover die doorgaans
zwaarder zullen wegen.

Naast risico’s als machtsmisbruik of fouten die uitvergroot worden, is er
ook een aantal nadelen die specifiek te maken hebben met het proces van
institutionalisering. Aanvankelijk is een organisatie slechts een middel om
een doel te bereiken. Maar naarmate de organisatie sterker wordt, gaat deze
een eigen leven leiden. Er ontstaan officiéle functies met status en invloed
zoals voorzitter of penningmeester. Er komen mensen in dienst die belang
hebben bij hun baan en vooral ook bij bepaalde invullingen van hun baan.
Ook met de buitenwereld groeien bepaalde relaties en wederzijdse
verwachtingspatronen, zelfs met de ‘tegenstanders’ zoals de overheid of de
werkgevers. De organisatie en de mensen die er deel van uitmaken krijgen
ook eigen belangen, bijvoorbeeld dat de organisatie en de daatbinnen
gegroeide manier van werken voortgezet worden. Er groeit een bepaalde
organisatiecultuur met eigen waarden en opvattingen over waar het in de
organisatic om draait en hoe het doel bereikt moet worden. Mensen
identificeren zich hiermee en ontlenen zelfs een deel van hun identiteit
eraan.

Een dergelijke institutionalisering kan, zoals gezegd, positief te waarderen
gevolgen hebben.* Voor de deelnemers aan de organisatie geeft het een
extra motivatie om zich in te zetten. De organisatie kan ook efficiénter

131



werken als relaties met de buitenwereld gevestigd zijn en men daarop kan
voortbouwen. Voor veel idealen is vooral een voortdurende inzet nodig
en het waarborgen van de continuiteit van de organisatie is daartoe een
bijdrage.

Maar institutionalisering heeft ook nadelen. De gerichtheid op de eigen
belangen van organisatie en deelnemers kan steeds sterker de gerichtheid
op de oorspronkelijke idealen overheersen en tot een verminderde bijdrage
aan de realisering van die idealen leiden. De opgebouwde goede contacten
met de tegenstanders leiden ertoe dat men geleidelijk ingekapseld wordt in
het systeem en de oorspronkelijke radicaliteit verliest. Het is bovendien
moeilijker om een sterk geinstitutionaliseerde organisatie aan te passen aan
veranderende omstandigheden. De doelen en de methoden zijn immers in
het verleden van grote waarde gebleken en hebben tot resultaten geleid,
de medewerkers en vrijwilligers zijn door de wol geverfd en gehecht aan
de organisatie zoals die is.

Een van de grootste problemen van institutionalisering is bekend ge-
worden als de ijzeren wet van Michels. De Duitse socioloog Robert
Michels bestudeerde aan het begin van de vorige eeuw vakbonden en
socialistische partijen — goede voorbeelden van uit idealistische bewegingen
voortgekomen organisaties. Hij constateerde een concentratie van macht
in de handen van een kleine groep leiders en zag dit als onvermijdelijk. Een
effectieve organisatie vereiste een dergelijke concentratie, maar dit maakte
een democratische controle van de leiders moeilijk. De oligarchische
tendens werd zelfs nog versterkt doordat leiders zelf hun opvolgers aan-
wezen en het eenmaal door hen ingezette beleid aldus konden laten
voortzetten.

Het Michels-effect is maar al te herkenbaar in politieke partijen en vooral
ook in vakbonden (waar de democratische controle door kiezers en media
geringer is). Maar, zoals Philip Selznick terecht opmerkt, een ijzeren wet
is het niet.> In veel organisaties zien we democratie wel degelijk floreren
en worden elites soms schoksgewijs, soms geleidelijk afgewisseld. Er is een
neiging, een tendens tot oligarchie in iedere organisatie, maar daarmee is
die nog niet onvermijdelijk.

Vooral in de oudere sociale bewegingen en organisaties zijn de nadelen
van institutionalisering zichtbaar. De vakbeweging vervulde oorspronkelijk
een belangrijke functie in het verenigen van de arbeiders in hun strijd voor
beter loon en betere werkomstandigheden. Deze functie vervult ze
natuurlijk nog steeds. Maar in de samenleving zijn inmiddels wezenlijke
veranderingen opgetreden, zoals een grotere welvaart, een groeiende
middenklasse, emancipatie van vrouwen en flexibilisering van de individuele

132

loopbaan. De meeste vakbonden hebben de afgelopen jaren zich proberen
aan te passen aan de gewijzigde samenleving en hun gewijzigde rol daarin.
Maar dit ging bepaald niet zonder moeite. Doordat de vakbeweging sterk
geinstitutionaliseerd is, is het erg moeilijk om verandering te brengen in de
eenmaal gegroeide cultuur en werkwijze. Mensen hebben gevestigde
posities, vaak ook betaalde banen in zo’n organisatie en juist de mensen die
de meeste invloed hebben, hebben ook het meeste belang bij het voortgaan
op de oude koers. De hechte organisatie en cultuur die een voordeel waren
bij de vroegere inzet in de sociale strijd, waren en zijn dan ook een
belemmering in deze heroriéntatie.®

Het voorbeeld van de vakbeweging laat goed de voor- en nadelen zien
van het zich organiseren in de strijd voor bepaalde doelen. Zonder de druk
van de vakbeweging was onze samenleving veel onrechtvaardiger gebleven
dan zij nu is. Alleen dankzij een hechte organisatie was die druk mogelijk.
Maar tegelijk richtte deze zich te lang op de vertrouwde doelen en
werkwijze. De gelijke behandeling van ongehuwd samenwonenden heeft
in de traditionele vakbondscultuur jarenlang weinig prioriteit gekregen in
verhouding tot traditionele onderhandelingseisen als hoger loon. Ook de
belangenbehartiging van allochtonen en illegalen (die immers vaak geen lid
waren en maar heel beperkt actief binnen de vakbond) is niet altijd even
hoog op de agenda geplaatst als wel zou moeten.

Vergelijkbare verhalen zijn mogelijk voor tal van andere organisaties.
Nieuw Links kwam in de jaren zestig van de vorige eeuw met kritiek op
de versteende partijcultuur in de Partij van de Arbeid die vergelijkbaar is
met die van Niet Nix dertig jaar later. Op lokaal niveau kent vrijwel
iedereen wel voorbeelden van partijafdelingen, actiegroepen of verenigingen
waar de leiding de macht vast in handen heeft en niet wil overdragen aan
nieuwe generaties. Niet alleen op personeel vlak, maar ook inhoudelijk
wordt daarmee iedere vernieuwing geblokkeerd. Vaak zelfs domineert de
oude garde zozeer dat voor nieuwe generaties helemaal geen ruimte is en
ze zich niet eens meer aanmelden. Het gevolg is dat de oude leiding wel
‘moet’ blijven zitten omdat er geen opvolgers zijn. Een gevolg is eveneens
dat dergelijke vastgeroeste organisaties een grote kans hebben om door
gebrek aan vernieuwing te verdwijnen.

Deze risico’s van institutionalisering zijn inherent aan iedere organisatie.
Zodra een beweging informele leiders krijgt, kan het zich al voordoen dat
bijvoorbeeld statusoverwegingen van die leiders een rol gaan spelen bij de
manier waarop de beweging functioneert. Zodra er werknemers zijn,
krijgen die ook hun eigen belangen. En zodra de beweging een meer
permanent karakter krijgt, wordt bijvoorbeeld de zorg voor continuiteit

1373



(van aanhang en financiéle middelen) een zorg op zich. Philip Selznick stelt
dan ook dat Michels’ studie een algemene waarschuwing bevat voor
organisaties:

Ideals go quickly by the board when the compelling realities of organizational life
are permitted to run their natural course.’

De risico’s van organisatie en institutionalisering zijn dus onvermijdelijk,
maar ze kunnen geen reden zijn om er helemaal van af te zien, of om het
dan maar wat rustiger aan te doen. Er is hier helaas geen gulden midden-
weg. Precies dat wat soms nodig is voor het nastreven van idealen — een
hechte organisatie — is ook dat wat ernstige nadelen kan meebrengen. Het
voordeel is niet te scheiden van het risico. Het enige wat we kunnen hopen
is dat de nadelen zo beperkt mogelijk blijven.

Er zijn geen simpele recepten om de nadelen tegen te gaan. Natuurlijk
moet idealiter bij iedere organisatie regelmatig kritische reflectie plaatsvin-
den om na te gaan of het oorspronkelijke doel nog vooropstaat, of men dit
nog op de meest effectieve manier nastreeft en of de organisatie nog het
juiste instrument daartoe is. Te vaak blijven actiegroepen en organisaties
bestaan, ook nadat hun oorspronkelijke doelstelling achterhaald is door de
maatschappelijke ontwikkelingen of de werkwijze ineffectief geworden is.
Wanneer men een gemeenschappelijke geschiedenis heeft en mensen er
deels hun identiteit en hun vriendenkring aan ontlenen, is het vaak moeilijk
om te accepteren dat de organisatie haar tijd gehad heeft. Voor iemand die
al lang de leiding in handen heeft en dat steeds met succes heeft gedaan,
is het niet altijd gemakkelijk erop te vertrouwen dat de jongere generatie
het net zo goed zal doen.

Een dergelijke zelfkritische analyse is niet eenvoudig en blijft daardoor
vaak juist uit in die gevallen waar ze het meest zinvol zou zijn. Een
belangrijke impuls kan daarbij komen van kritiek en druk van buitenaf of
van binnenuit. Daarom zijn een democratische structuur en een demo-
cratische cultuur wezenlijk voor iedere idealistische organisatie. Dit geeft
in ieder geval een grotere kans op zelfreflectie en op regelmatige wisseling
van de leiding. Impliciet gaf ook Michels toe dat democratie een tegen-
wicht kan vormen tegen de door hem gesignaleerde tendensen.® Maar
meer dan een tegenwicht kan zij nooit zijn; een garantie kan zij niet
geven.

134

De staat als drager van idealen

Wat voor gewone organisaties geldt, geldt voor de staat nog veel sterker.
Aan de ene kant is de staat een onmisbaar instrument om aan maat-
schappelijke idealen vorm te geven, aan de andere kant houden de grote
macht en het sterk institutionele karakter ook risico’s in van misbruik,
uitwassen en andere ongewenste ontwikkelingen.

Voor ik verder kan gaan met een inhoudelijke discussie over de voor-
en nadelen van de staatsorganisatie, moet ik eerst op een ander thema
ingaan. Bestaat ‘de staat’ nog wel? En zo ja, heeft deze eigenlijk nog wel
macht? De afgelopen decennia zijn er veel analyses verschenen waarin bij
de mogelijkheden van de staat om de samenleving te sturen grote
vraagtekens werden gezet. Boeken verschenen met titels als De illusie van
de ‘democratische staat’, De virtuele staat en zelfs De lege staat.” In dergelijke
boeken werd in allerlei varianten betoogd dat de staat maar heel beperkt
— of zelfs niet — ontwikkelingen in de samenleving kan sturen, en dat veel
van de pogingen om dat toch te doen, niet werken en zelfs averechtse
effecten hebben. Terwijl enerzijds steeds meer van de overheid wordt
verwacht, kan deze anderzijds steeds minder doen. De staat is niet (langer)
het centrum van de samenleving dat de samenleving stuurt. Naast die
gedachte van de afnemende macht van de staat over de samenleving werden
ook vraagtekens gezet bij de interne staatsorganisatie. De gangbare staatsop-
vatting — die men met recht als ‘democratisch centralisme’ zou kunnen
kenschetsen — gaat uit van een sterk piramidaal georganiseerd systeem.
Regering en parlement vormen de top van de piramide, de centrale leiding
van het hele openbaar bestuur. Maar deze voorstelling doet volgens de
critici geen recht aan de realiteit, waarin de overheidsorganisatie veel meer
een gefragmenteerd geheel van allerlei bureaucratische deelorganisaties is,
die ook met elkaar onderling voortdurend in de clinch liggen. De gedachte
dat de politiek (lees: het democratisch gekozen parlement) het primaat zou
hebben, moet daarom als achterhaald worden beschouwd.

Natuurlijk kan dit uitgebreide debat in enkele zinnen onvoldoende recht
worden gedaan. Maar het is nodig dit kort aan te stippen omdat de
genoemde ontwikkelingen implicaties hebben voor de manier waarop
idealisme praktisch gestalte kan krijgen. Het inzicht dat de staat maar
beperkt leiding kan geven aan de ontwikkelingen in de samenleving
betekent dat idealisme zich zeker niet alleen op de staatsorganisatie moet
richten. Er zijn allerlei maatschappelijke actoren die mede invloed hebben
op de ontwikkelingen in de samenleving en op elk van die actoren kan
men zich richten. Greenpeace richt zich evenzeer op bedrijven als Shell als

135



op overheden; Amnesty International zit met multinationals aan tafel om
hen te bewegen tot het naleven en bevorderen van de mensenrechten. Maar
tegelijk blijft de staat in dit spel een belangrijke speler en dus heeft het wel
degelijk zin om zich ook daarop te richten.

Het inzicht dat de staatsorganisatie niet een vanuit het parlement
aangestuurde piramidale organisatie is, maar een gefragmenteerd, los samen-
hangend geheel, heeft ook belangrijke gevolgen.'® Er is niet meer een be-
perkt aantal centrale aanspreekpunten in de politiek, maar een grote ver-
scheidenheid van actoren op allerlei plaatsen in die organisatie of zelfs min
of meer los daarvan. Lokale overheden, ambtenaren op allerlei niveaus,
relatief zelfstandige (of zelfs geheel verzelfstandigde) functionele organisaties,
maar ook de verschillende organisaties die regelmatig aan de overlegtafels
zitten waar beleid in samenspraak met de overheid wordt gemaakt, hebben
allemaal hun deelinvloed op het overheidsbeleid en op de gang van zaken
in de samenleving. Op elk van die punten kunnen mensen dus weer in-
vloed proberen uit te oefenen om hun idealistische opvattingen te reali-
seren. Het relativeert ook de betekenis van de politieke partijen. Politieke
partijen hebben om allerlei redenen in de afgelopen jaren aan betekenis
ingeboet. Een van de redenen is dat parlement en regering niet langer het
centrum van de overheidsorganisatie vormen en die overheidsorganisatie
niet langer het centrum van de samenleving. De spilfunctie van de politicke
partijen in het centrum van de macht verdwijnt daarmee ook.

Er is dus een verminderde overheidsmacht en een gefragmenteerde
overheidsorganisatie. Maar daarmee is de staat nog niet geheel machteloos
geworden en het parlement krachteloos. Het blijft bovendien een gegeven
dat het overheidsapparaat vooralsnog de belangrijkste organisatie is om aan
een betere samenleving te werken. De staat is in ieder geval bij een aantal
wezenlijke aspecten van een goede samenleving onmisbaar, zoals bij het
bewaken van veiligheid, recht en vrede, en het garanderen van goede sociale
voorzieningen; hij heeft wezenlijke taken op het gebied van onderwijs,
gezondheidszorg en milieuzorg. Natuurlijk hoeft de staatsorganisatie al deze
taken niet noodzakelijk zelf ter hand te nemen, maar op zijn minst dient
zij te zorgen voor randvoorwaarden en enige regie en controle. Of het nu
gaat om idealen van rechtvaardigheid door middel van de sociale zekerheid,
het ideaal van duurzame ontwikkeling door middel van regelgeving,
subsidies en andere instrumenten, of om de bevordering van een vreedzame
en rechtvaardige wereldorde door middel van vredesoperaties en ontwik-
kelingssamenwerking — in alle gevallen heeft de staat een wezenlijke rol.

Als we ons concentreren op de grote lijnen, is het ook moeilijk voor te
stellen dat zonder een actieve staat onze samenleving even goed zou zijn.

136

Natuurlijk is er kritiek mogelijk op onderdelen, maar de wenselijkheid van
een stelsel van sociale voorzieningen en sociale zekerheid of van randvoor-
waarden voor een goed milieu kan moeilijk betwist worden. De staat levert
een belangrijke positieve bijdrage aan de realisering van tal van idealen. Dat
gebeurt door wettelijke verplichtingen (belasting en verzekeringsplicht,
milieuregelgeving) door subsidies en uitkeringen, en door organisaties als
leger en politie. Geen van deze elementen is geheel oncontroversieel; toch
kan de zin van een pakket van taken als deze nauwelijks ontkend worden.
Wie dus vorm wil geven aan maatschappelijke idealen, kan doorgaans niet
om de staat heen. De staat kan een bijdrage leveren aan de realisering van
die idealen, maar hij kan ook juist een belemmering vormen. Daarom zal
men moeten proberen invloed uit te oefenen op die staat.

Veel idealistische groepen kiezen ervoor om dat vooral vanuit een
oppositioneel standpunt te doen. Ze hebben vaak een negatieve waardering
van de staat en weinig vertrouwen in de mogelijkheden om effectief bjj te
sturen. In plaats van het risico te lopen zichzelf te compromitteren, kiezen
ze ervoor om langs de zijlijn kritiek uit te oefenen. Dat kan een zinvolle
keuze zijn: druk van buitenstaanders en radicale groepen kan er steeds weer
op wijzen dat er nog veel te wensen over blijft, en zij kunnen ook creatieve
alternatieven aandragen. Door zelf geen deel uit te maken van de staats-
organen en daarin ingekapseld te raken is soms uiterst effectieve invloed
mogelijk.!' Maar daamaast zullen er ook mensen moeten zijn die wel be-
wust deel uitmaken van de staatsorganisatie en deze zo goed mogelijk laten
functioneren: ambtenaren, politici, actieve burgers. De macht van de staat
kan immers ten goede worden aangewend en er zullen mensen moeten zijn
die dat doen. Dat betekent natuurlijk dat ze vuile handen moeten maken
— een probleem dat ik al eerder heb besproken en waarop ik niet opnieuw
zal ingaan. Afhankelijk van de situatie kunnen beide strategieén zinvol zijn.
De staat kan een belangrijke drager van idealen zijn en moet daarom zo
goed mogelijk functioneren. Zowel oppositie als meeregeren kan bijdragen
aan dat goed functioneren.

De staat kan aldus een legitiem middel zijn voor de verwezenlijking van
idealen. De grote macht van de staat geeft enerzijds veel kansen om idealen
na te streven, maar geeft ook veel mogelijkheden tot misbruik en verkeerd
gebruik. Deelname aan de staatsorganisatie kan ook de oorspronkelijke idea-
listische beweging ingrijpend van karakter doen veranderen.'? In extreme
gevallen zoals bij dictaturen zijn de gevaren van de overheidsmacht natuurlijk
het meest zichtbaar. Maar ook in onze redelijk functionerende staat zijn de
risico’svoortdurendaanwezig. Waar grote machtis, ligt misbruik op de loer.

Als reactie op deze risico’s zijn in de loop der geschiedenis specifieke

137



idealen voor de staat ontwikkeld, die van democratie en rechtsstaat. Het
democratie-ideaal slaat vooral op de manier waarop beslissingen worden
genomen en probeert de machtsuitoefening van de staat te onderwerpen
aan controle door de samenleving. Maar het heeft ook implicaties voor de
inhoud van de beslissingen, bijvoorbeeld wanneer mensenrechten in het
geding zijn. De rechtsstaat onderwerpt de machtsuitoefening van de
overheid aan controle door het recht, maar heeft ook implicaties voor de
inhoud van de beslissingen, bijvoorbeeld wanneer diezelfde mensenrechten
in het gedrang zijn. Democratie en rechtsstaat zijn twee belangrijke, !:lkaar
deels overlappende idealen die erop gericht zijn de machtsuitoefening te
controleren en in goede banen te leiden.

De staat moet zelf als organisatie mede gestructureerd zijn door en
gericht zijn op deze idealen. Het zijn idealen die intern zijn aan de staat als
organisatie.”® Het zijn antwoorden op problemen die het bestaan van de
organisatie als zodanig oproept. Daarnaast zijn er ook andere, externe
idealen zoals sociale rechtvaardigheid of een goed milieu die richtinggevend
kunnen zijn voor de staat."* Deze idealen zijn antwoorden op problemen
als armoede en milieuvervuiling die niet noodzakelijk voortkomen uit het
optreden van de staat, maar uit de samenleving als geheel. Die ideal.en
versterken elkaar overigens weer en verwijzen naar elkaar. Het democratie-
ideaal van eerlijke verdeling van macht en invloed hangt natuurlijk samen
met het rechtvaardigheidsideaal van een eerlijke verdeling van goederen.
Democratie maakt ook een kritische discussie in het licht van die idealen
(inclusief het democratie-ideaal zelf) mogelijk.

In het licht hiervan kan de democratische rechtsstaat als drager van
idealen worden gezien. Juist die gerichtheid op idealen kan, zoals we al
cerder zagen, aanzetten tot voortdurende kritische zelfreflectie. Een staat
die zich deze idealistische oriéntering niet meer bewust is, loopt dan ook
het risico tot een gewone machtsorganisatie te verworden. Daarom is het
van groot belang dat die idealistische oriéntatie levend blijft, waarvoor
zowel politici als burgers een verantwoordelijkheid hebben. In deze zin
versta ik dan ook Hirsch Ballins pleidooi voor een revitalisering van idealen.
Hij stelt terecht: ‘Democratie en rechtsstaat zullen alleen kunnen leven als
ze gevoed worden door politiek idealisme.”"

De flexibilisering van het idealisme

De meeste idealistische bewegingen hebben zich tot dusverre sterk gericht
op de staat als middel om hun idealen vorm te geven. Hechte organisaties

138

waren overigens niet alleen cen middel om de staat te beinvloeden, maar
ook om zelfstandig allerlei activiteiten te ondernemen. Vooral in de eerste
helft van de twintigste eeuw wisten sociale bewegingen als de arbeiders-
beweging door grote inzet van hun leden en door goed gestructureerde
organisaties veel van hun idealen gedeeltelijk te verwezenlijken. In Neder-
land zorgde de verzuiling bovendien voor een overkoepelend kader. De
nieuwe sociale bewegingen vanaf de jaren zestig kozen niet altijd voor een
even hecht organisatiemodel, maar de inzet van de leden voor de organisatie
was vaak groot. Ook deze nieuwe sociale bewegingen richtten zich vaak
primair op de staat.

Deze nadruk op de staat en op hechte organisaties staat inmiddels ter
discussie. De verzuiling is grotendeels afgebroken en burgers identificeren
zich minder sterk dan vroeger met hun organisaties en partijen. Massale
sociale bewegingen lijken minder een rol te spelen dan twintig of tachtig
jaar geleden. Burgers lijken zich ook minder intensief met idealistische
organisaties te verbinden. En zoals al eerder gezegd: de invloed van de staat
op de samenleving is beperkter dan vroeger vaak werd verondersteld.

Deze ontwikkelingen leiden echter niet tot een volledig irrelevant
worden van de staat en andere organisaties. De overheid heeft weliswaar
minder invloed dan vroeger wel werd aangenomen, maar men slaat vol-
strekt door in de andere richting wanneer men zegt dat de staat helemaal
niet meer bestaat of dat sturing niet meer mogelijk 1s. De overheidsorgani-
satie blijft dan ook een belangrijk instrument om aan idealisme gestalte te
geven en voor idealistische groepen blijft het zinvol zich mede daarop te
richten. Realisme ten aanzien van de sturingsmogelijkheden van de staat
is zeker nodig, maar dat realisme houdt zowel in dat men de sturingsmoge-
lijkheden niet overschat als dat men ze niet onderschat.

Ook sociale bewegingen en organisaties blijven een belangrijk middel
voor mensen om aan hun idealen gestalte te geven — al is het maar via het
invullen van een girokaart. Maar er lijkt wel sprake van een zekere ver-
schuiving. De deelname aan politieke partijen is in de afgelopen decennia
aanmerkelijk teruggelopen. In plaats daarvan is de deelname aan organisaties
met specifieke doelen, zoals Greenpeace en Amnesty International, sterker
geworden. De intensiteit en duur van deelname aan die organisaties lijkt
eveneens minder: vrijwilligers willen nog wel meewerken aan concrete
projecten, maar steeds minder algemene bestuurlijke taken op zich nemen,
laat staan dat men zich zijn leven lang inzet voor dezelfde organisatie. De
identificatie met een bepaalde organisatie als drager van een ideaal of met
dat ideaal zelf lijkt minder sterk.

Hieruit mag overigens niet worden afgeleid dat burgers zich minder

139



inzetten of minder idealistisch geworden zijn. Uit empirische onderzoeken
blijkt daarvan in ieder geval weinig® Maar op twee punten is de
verhouding tot idealistische organisaties anders geworden. Aan de ene kant
is er een sterker accent komen te liggen op organisaties met beperkte
doelstellingen, zoals ‘one-issue” bewegingen. Aan de andere kant is er een
minder intensieve inzet van de burgers voor die organisaties.'”

Dit past in een breder verschijnsel dat burgers in onze samenleving zich
minder sterk committeren — of het nu gaat om hun verhouding tot hun
bedrijf,'® hun kerk, hun politieke partij of hun relaties. Maar de vraag is of
dit alleen maar negatief is. Is die blinde partijtrouw niet juist soms een
gevaar en brengt die niet te veel het risico met zich mee dat mensen blijven
vasthouden aan achterhaalde opvattingen? Is levenslang bij hetzelfde bedrijf
werken wel zo’n waardevol ideaal; is het voor bedrijf en werknemers niet
vaak verrijkend wanneer nieuwe werknemers met frisse ideeén in ecen
organisatie binnenkomen? Is het niet juist wenselijk dat mensen bewust
kiezen voor welke actiegroep ze zich een tijdje inzetten en daarbij hun
inspanningen steeds weer richten op dat thema waar naar hun idee op elk
moment de meeste behoefte is?

Niet alleen de arbeidsmarkt is geflexibiliseerd, maar ook het idealisme.
In een snel veranderende en gefragmenteerde samenleving is dat op zich
positief. Door dat ‘idealistisch shoppen’ is de kans op institutionele
ontsporing en dogmatische fijnslijperij misschien zelfs geringer. Een minder
automatische partijloyaliteit zorgt ervoor dat ideologische verstarring of
bestuurlijke inertie van een partij-organisatie eerder wordt bestraft met
kiezers- en ledenverlies, zodat partijen een prikkel krijgen om zich
voortdurend te vernieuwen en met de kiezers en leden in voortdurend
contact te blijven. Een bewustere keuze van burgers waar ze hun energie
op zullen richten, biedt op zijn minst een goede kans op een efficiéntere
inzet vanuit de samenleving voor al die verschillende idealen.

Kortom: de manier waarop idealisme organisatorisch gestalte krijgt, is
zeker anders dan twintig jaar geleden. Maar de veranderingen sluiten aan
op de veranderingen in onze samenleving. Wie nostalgisch terugkijkt op
de massademonstraties van begin jaren tachtig of de ludieke acties van de
jaren zestig zal dit alles alleen maar ervaren als teruggang, Maar wie erkent
dat een sterk dynamische samenleving als de onze een grote variéteit aan
mogelijkheden biedt om idealen gestalte te geven, zal de flexibilisering van
het idealisme toejuichen.

140

13. Democratie

Meer dan een besluitvormingstechniek of een wijze van machtsuitoefening is
democratie een politieke cultuur, die uitgaat van de bereidheid om zich open te
stellen voor de argumenten van de tegenstander en om zich van het eigen belang
of standpunt, al is het maar tijdelijk, los te maken.

Paul Kalma'

Obstakel, middel of ideaal?

In het vorige hoofdstuk is ingegaan op de vraag hoe idealisme praktisch en
vooral organisatorisch gestalte kan krijgen. Terloops is daarbij al verwezen
naar democratie als een van de richtinggevende idealen voor de staat. In
dit hoofdstuk wil ik uitgebreider stilstaan bij die democratie. Wie in
Nederland praktisch gestalte wil geven aan idealen, kan niet om het
gegeven heen dat dit in de context van een redelijk democratische samenle-
ving plaatsvindt. ‘Redelijk democratisch’, want het democratisch stelsel zoals
dat in Nederland functioneert, is bepaald niet perfect. Maar tegelijk is het
zeker meer dan voldoende democratisch om het waardevol genoeg te
achten om met kracht te verdedigen.

De verhouding tussen idealisme en democratie is niet onproblematisch.
Sociale bewegingen gebruiken veelvuldig democratische kanalen om hun
doelen te verwezenlijken. Niet alleen door deelname aan verkiezingen of
druk op politieke partijen, maar ook door demonstraties en andere op het
publiek gerichte acties, door gebruik van de vrije media, en door juridische
procedures. Een democratie biedt hiertoe tal van mogelijkheden en is dus
een middel om idealistische hervormingen te realiseren. Maar democratie
wordt ook vaak geassocieerd met trage procedures, moeizame compromis-
sen en weinig slagvaardig beleid. Idealistische bewegingen die wezenlijke
veranderingen willen, ervaren de democratie daarom vaak als een obstakel.
In sommige groepen wordt daarom, zowel voor de interne organisatic als
voor de samenleving als geheel, democratie als iets gezien wat — al dan niet
tijdelijk — moet wijken voor het hogere belang van het nagestreefde ideaal.
De marxistische idee van de dictatuur van het proletariaat is de meest
opvallende variant hiervan. Maar ook in andere groepen leeft de gedachte
dat de brede massa nog niet rijp is voor de revolutie of dat de gevestigde
machten een zodanige greep hebben op de samenleving en op de
democratische instituties dat naar andere wegen moet worden gezocht om

141



de veranderingen teweeg te brengen. Daarom mag naar ondemocratische
middelen worden gegrepen, en zo nodig ook naar dwang en geweld. Ook
in de milieubeweging en vooral in de milieufilosofie is een serieuze
discussie gevoerd over de vraag of de voor bescherming van het milieu
noodzakelijk geachte ingrijpende wijzigingen wel doorgevoerd konden
worden binnen democratische kaders.

Andere idealistische bewegingen komen nu juist op voor democratie. De
democratiseringsbeweging van de jaren zestig en zeventig is daarvan het
duidelijkste voorbeeld, maar ook de burgerrechtenbeweging in de
Verenigde Staten en de vrouwenbeweging beriepen zich mede op
democratische idealen als gelijkheid en eetlijke vertegenwoordiging van alle
groepen. In niet-democratische landen is democratie een leidend ideaal
geweest — en is dat nog steeds — voor allerlei oppositiebewegingen.
Democratie is ongetwijfeld een van de meest inspirerende idealen in de
menselijke geschiedenis.

En niet zonder reden. President Lincolns ideaal van een regering ‘van
het volk, door het volk en voor het volk’ is nog steeds een goed
vertrekpunt voor het denken over de meest gewenste regeringsvorm. In
de praktijk mag het moeilijk zijn om er goed vorm aan te geven en
schieten alle pogingen daartoe weer tekort, maar dat doet niets af aan de
waarde van die basisidee en van die feitelijk bestaande democratieén.
Democratie is om verschillende redenen waardevol. Zij geeft uitdrukking
aan het ideaal dat alle mensen gelijkwaardig zijn en dus ook een gelijke
stem moeten hebben bij het bepalen van het gezamenlijk beleid en dat met
hun belangen en opvattingen ook gelijkelijk rekening moet worden
gehouden bij de inhoud van het beleid. Democratie is de beste waarborg
voor de bescherming van fundamentele mensenrechten. En het demo-
cratisch debat is een van de manieren om te bevorderen dat er een open
en kritische toetsing is van de verschillende mogelijke beleidsopties — wat
zeker geen garantie is voor het best mogelijke besluit, maar in ieder geval
wel een bijdrage daaraan levert.’

Daarom moeten we niet te snel constateren dat democratie en idealisme
elkaar in de weg zitten. De democratie is dermate waardevol dat we best
wat nadelen op de koop toe mogen nemen. Het is bovendien nog maar
de vraag of die nadelen wel zo re€el zijn. Daarop wil ik in dit hoofdstuk
ingaan. Mijn stelling is dat democratische procedures weliswaar soms lastig
zijn voor het in praktijk brengen van idealistische overtuigingen, maar dat
tegelijk de democratische inbedding een voorwaarde is voor het open en
realistisch houden van idealisme.

In eerdere hoofdstukken is de noodzaak voor dat laatste bepleit, maar

142

slechts in heel algemene zin aangegeven hoe dat zou kunnen. In hoofdlijnen
zijn er drie manieren om onze opvattingen te toetsen. Allereerst kunnen
we nagaan of onze opvattingen intern samenhangend en niet-tegenstrijdig
zijn. Belangrijker is dat we onze ideeén aan kritiek van anderen blootstellen
om te zien of ze ook in hun ogen houdbaar zijn. En ten slotte kunnen we
ze ook aan de realiteit toetsen. Democratie kan aan elk van deze punten
een bijdrage leveren.

Democratie is discussie. Om in die discussie anderen te overtuigen, zal
ik eerst mijn eigen opvattingen zo goed mogelijk moeten zien te presen-
teren en dat betekent dat ik ze zo consistent en samenhangend mogelijk
moet formuleren. De noodzaak om mijn opvattingen te verwoorden
tegenover anderen dwingt mijzelf dus tot een betere doordenking van mijn
opvattingen. In die discussie zullen vervolgens die anderen mijn opvattingen
bekritiseren of overnemen, en zullen daar hun eigen gezichtspunten
tegenover of naast stellen. Die confrontatie met andersdenkenden leidt dan
niet alleen tot een kritische toets, maar ook tot een verrijking van mijn
opvattingen. Aldus draagt democratie, als een ‘marketplace of ideas’, bij aan
een kritische toetsing van opvattingen.

Democratie is ook een besluitvormingsprocedure, waaruit concrete
besluiten resulteren die vervolgens worden uitgevoerd. Wanneer idealisti-
sche opvattingen in de besluitvorming meespelen, vormen de verdere
uitwerking en de gevolgen ervan een toets vanuit de praktijk. Dit kan weer
leiden tot een bijstelling van die opvattingen. Door idealisme in praktijk
te brengen vindt een terugkoppeling plaats naar de realiteit. Democratische
mechanismen kunnen ervoor zorgen dat die terugkoppeling ook werkelijk
plaatsvindt. De democratische ‘checks and balances’ zorgen voor een
waarborg dat gedreven idealisten hun idee#n niet zomaar kunnen
doorzetten ten koste van bijvoorbeeld de rechten van minderheden.

De verhouding tussen democratie en idealisme heeft nog meer aspecten.
Democratische deugden als tolerantie zijn — niet toevallig — ook wezenlijk
voor een open idealisme. Een pluralistische samenleving is een voorwaarde
voor een vitale democratie én voor een levend idealisme. Democratie
bevordert en vereist een open burgerschap. Omgekeerd kan idealisme ook
een bijdrage leveren aan een levendige democratische cultuur. Idealisme en
democratie hebben elkaar nodig en versterken elkaar.

Ik kan hier niet het hele democratisch stelsel en zijn gebreken onder de
loep nemen. Democratie is 60k platte belangenstrijd en botte machtspoli-
tiek. De praktijk van de Nederlandse democratie schiet op tal van punten
tekort. Voor dergelijke aspecten ben ik zeker niet blind, maar ze vallen
buiten het bestek van dit boek. Tk wil hier nagaan welke mogelijkheden

143



er zijn voor een open en realistisch idealisme. Vanuit die vraagstelling be-
licht ik maar enkele aspecten van de democratie, zonder enige claim op
volledigheid.

Daarbij versta ik democratie ruim. Het gaat mij niet om een puur
formele democratie, maar om een samenleving die zich voortdurend
oriénteert op democratische idealen en zich vernieuwt in het licht daarvan.
Democratie is niet alleen een kenmerk van een staatsorganisatie. Democratie
verwijst vooral naar een democratische cultuur, naar een publiek debat in
de hele samenleving over hoe die samenleving moet functioneren. Demo-
cratie is bovendien ook van betekenis in deelorganisaties, actiegroepen,
partijen, kerken in die samenleving. Ook actiegroepen en partijen behoeven
een democratische structuur en cultuur. Juist groepen die dragers van
idealisme zijn, moeten zelf democratisch georganiseerd zijn.

Open debat

Democratie is debat. Een van de belangrijkste kenmerken van een goed
functionerende democratie is dat aan besluiten een open meningsvorming
voorafgaat, waarbij in principe iedereen kan deelnemen en ieder argument
aan de orde kan komen. Mensen kunnen - zelfs als ze de meerderheid
hebben — niet zomaar hun ideeén in beleid omzetten, maar moeten
daarover eerst het debat aangaan met anderen, in het parlement, maar ook
in de politieke opinie. En als ze niet de meerderheid hebben, zullen ze hun
best moeten doen voldoende anderen te overtuigen; ook daarvoor is
discussie noodzakelijk.

Het democratisch debat kan in verschillende stappen idealistische
opvattingen onderwerpen aan een kritische toets en verrijken. De meest
triviale, maar wel heel wezenlijke is dat een discussie mij dwingt mijn
opvattingen helder en samenhangend te presenteren. Iedereen wil de vrede,
maar wat bedoel ik precies wanneer ik zeg dat een bepaald beleid die
dichterbij zal brengen? Vaag heb ik daarover misschien wel ideeén, maar
ze echt goed onder woorden brengen valt niet altijd mee. Daarbij blijkt dan
soms dat bepaalde onderdelen van mijn opvattingen met elkaar in strijd zijn
of zo volstrekt onrealistisch blijken dat ik er niets mee kan in de praktijk.
Politieke partijen beloven vaak veel meer dan ze kunnen waarmaken omdat
al hun wensen opgeteld meer kosten dan mogelijk is. Aan partijen mag dan
ook gevraagd worden om hun prioriteiten aan te geven en eventueel ook
om de haalbaarheid van hun programma door te laten rekenen.® Daarbij
moet haalbaarheid overigens niet worden verengd tot financiéle en

144

economische haalbaarheid, maar moeten ook bijvoorbeeld de maatschappe-
lijke gevolgen en de effecten op het milieu worden meegewogen. Politiek
is meer dan een sluitend budget.

Een democratische discussie dwingt aldus tot zelfkritiek. Het zo goed
mogelijk formuleren van de eigen opvattingen leidt tot een eerste toets en
bijstelling daarvan. Dit lijkt triviaal, maar is het niet. Veel oppositie-
bewegingen krijgen aanvankelijk grote aanhang door een tot slogans beperke
programma, maar stuiten vervolgens op grote moeilijkheden wanneer ze
daarop een samenhangend politiek programma willen baseren. Toch is die
uitwerking in een coherent programma een noodzakelijke stap voor het in
de praktijk brengen van hun idealen.

De tweede stap is dat opvattingen worden blootgesteld aan de kritiek van
anderen. Iedereen heeft blinde vlekken en maakt denkfouten. In een open
discussie kunnen die worden blootgelegd en aangevuld en feitelijk onjuiste
veronderstellingen worden bekritiseerd. Bovendien kan blijken dat anderen
heel andere dingen belangrijk vinden dan ik. Als een politicus ervan uitgaat
dat iedereen net als hij een huis met een tuintje en een auto voor de deur
als wens heeft, kan hij in een open discussic worden gecorrigeerd.
Sommigen willen liever een flat, anderen juist geen auto of liever twee. De
noodzaak om anderen te overtuigen (en dus ook naar hen te luisteren) leide
ertoe dat dergelijke veronderstellingen over wat mensen willen, kunnen
worden gecorrigeerd.* Het is niet toevallig dat in dictatoriaal geregeerde
landen juist de volkshuisvesting vaak zo eentonig en eenvormig is.

Een derde stap is die van verrijking van mijn opvattingen. Door het
debat met andersdenkenden aan te gaan, kan ik de beperkingen van mijn
eigen opvattingen onderkennen en de rijkdom van andere opvattingen als
aanvulling leren zien. Door een open gesprek kunnen mensen ideeén van
elkaar overnemen. In het gesprek tussen liberale verdedigers van de vrije
markt en milieu-activisten de afgelopen decennia hebben beide op deze
manier ook van elkaar geleerd. De eersten hebben erkend dat de markt vele
imperfecties bevat en zijn ook deels de uitdaging aangegaan om in hun
eigen termen daarvoor oplossingen te vinden. Een eco-tax, een belasting
op milieuvervuilende of veel grondstoffen en energie verbruikende
activiteiten, wordt tegenwoordig ook door liberalen gezien als een legitiem
instrument dat binnen het kader van de vrije markt deze imperfecties
beoogt te corrigeren.” Milicuactivisten hebben omgekeerd erkend dat een
goed functionerende markt tot een efficiéntere en dus minder verspillende
productie kan bijdragen en dat ook via invloed van consumenten en
aandeelhouders bedrijven op verantwoord handelen kunnen worden aange-
sproken. Ze hebben in hun denken dan ook meer plaats ingeruimd voor

145



cen goed functionerende markteconomie en verwachten niet alle heil meer
van een sterk op interventie en regulering gericht overheidsbeleid.® Dit
voorbeeld illustreert hoe in een democratische discussie opponenten elkaars
opvattingen niet alleen kunnen bekritiseren, maar ook verrijken.

Voor een goed functionerende democratische discussie is pluralisme van
opvattingen vereist.” Zoals ik al in eerdere hoofdstukken heb opgemerkt,
is pluralisme niet een te betreuren gegeven, maar cen voorwaarde voor een
levend idealisme. Wie denkt het onderling eens te zijn, heeft geen woorden
nodig. Maar daardoor komt ook moeilijker naar voren dat men het in
werkelijkheid helemaal niet met elkaar eens is, of dat datgene waarover men
het cens denkt te zijn, in feite volstrekt onhoudbaar is. Alleen door een
open debat in een pluralistische context kunnen inconsistenties, verschillen
en kritickpunten naar voren komen en kunnen mensen van elkaar leren.
Het democratisch debat versterkt daarom het idealisme juist door het open
te houden voor kritiek en aanpassing.

Een praktijktoets

Idealisme moet gestalte krijgen door concrete veranderingen: de samenle-
ving moet immers anders, beter worden. Of het voertuig van dat idealisme
nu de overheid is of andere organisaties, in beide gevallen moecten er
besluiten genomen worden over hoe men die verandering denkt te kunnen
bevorderen. Die besluiten kunnen nict anders zijn dan stappen of stapjes
in de richting van het ideaal. Alleen in uitzonderingsgevallen kunnen
radicale omwentelingen nodig en mogelijk zijn, maar ook dan zal men niet
in één keer het ideaal kunnen realiseren.

In een realistisch idealisme wordt steeds getoetst in hoeverre de beoogde
doelen inderdaad gehaald worden en wordt zo nodig de koers tussentijds
bijgesteld. Elk van die stappen, groot of klein, moet beoordeeld worden
op effectiviteit. Werkt het? Brengt het het ideaal dichterbij of heeft het juist
ongewenste gevolgen? Door steeds weer stil te staan bij de praktische
uitwerking van ons handelen kan tijdens het in praktijk brengen van
idealisme een voortdurende toetsing plaatsvinden. Brengt onze inzet
inderdaad vooruitgang? Als dat niet het geval is, kan het zijn dat we
beoordelingsfouten hebben gemaakt bij het kiezen van de concrete stappen.
Maar het kan ook zijn dat onze invulling van het ideaal onjuist blijkt. Aldus
is een voortdurende terugkoppeling mogelijk van de praktijk naar het
idealisme. Dit past goed bij het idee van ‘piecemeal engineering’, het stap
voor stap bijsturen van de samenleving.®

146

‘Piccemeal engineering’ is een experimentele methode. Er is immers
geen zekerheid dat het goed gaat. Alleen door de resultaten te beoordelen,
kunnen we achteraf weten of we de juiste weg hebben ingeslagen. Die
onzekerheid vooraf is karakteristick voor iedere poging om de sociale
werkelijkheid te veranderen. Algemene wetten zoals in de natuurkunde zijn
er nu eenmaal niet. Alle kennis die we door ervaring opdoen, blijft contin-
gent: het kan zijn dat icts wat tot dusverre goed werkte dat ineens niet
meer doet, en omgekeerd. Omdat die onzekerheid onvermijdelijk vastzit
aan ieder handelen maar ook aan ieder nalaten, kan het geen reden zijn om
de pogingen om de werkelijkheid te verbeteren maar te laten schieten.
Maar het is wel een reden om tijdens het proces — en daarna — steeds goed
in de gaten te houden wat er precies gebeurt.

Die onzekerheid over de gevolgen brengt het risico met zich mee dat
we tijdens het experiment al onherstelbare schade hebben aangericht. Wil
dit maatschappelijk experimenteren verantwoord zijn, dan zijn er daarom
twee voorwaarden. Er mag geen onaanvaardbare schade worden veroorzaakt
en er moet een open informatiestroom en een effectieve terugkoppeling
zijn over de uitkomsten, zodat er tijdig kan worden bijgestuurd of eventueel
zelfs volledig teruggedraaid.

Democratie levert een bijdrage in beide opzichten. Allereerst is er een
stelsel van ‘checks and balances’. Dat betekent dat toevallige parlementaire
meerdetheden niet zonder meer hun wil kunnen doorzetten maar rekening
moeten houden met allerlei ingebouwde controlemechanismen. De Raad
van State en de Eerste Kamer, de publieke opinie en de rechter kunnen
allemaal een bijdrage leveren aan het tegengaan van onbezonnen besluiten
met onvoldoende doordachte gevolgen. Grondrechten en effectieve
rechtsbescherming zorgen ervoor dat burgers en vooral minderheden niet
zomaar van hun rechten kunnen worden beroofd met een beroep op het
vermeende grotere algemeen belang. In niet-democratische landen is het
veel eenvoudiger om het open debat te vermijden en alle tegenargumenten
te negeren, waardoor ingrijpende hervormingen kunnen worden doorge-
voerd die ernstige schade berokkenen. De recente pogingen tot landhervor-
ming in Zimbabwe zijn een voorbeeld. Op zich is er met het streven naar
cen eerlijker landverdeling niets mis, maar de manier waarop deze door
Mugabe werd doorgezet, betckende voor de blanke landeigenaren een
onteigening zonder compensatic en ging gepaard met ernstig geweld van
de zijde van de bezetters. Belangrijk neveneffect was bovendien een
drastische daling van de productiviteit op de plantages. Het ontbreken van
ecen effectieve democratische controle en van effectieve rechterlijke en
politiéle bescherming betekende dat hier geen tegenwicht geboden kon

147



worden aan het met verkeerde middelen doorzetten van een eenzijdig
streven.

Een goed functionerende democratie voorkomt dat bepaalde idealen
worden nagejaagd zonder op de mogelijk schadelijke (neven)effecten acht
te slaan. Dit lukt overigens nooit helemaal en soms zelfs helemaal niet.
Democratische politici hebben evenzeer als alle andere machthebbers de
neiging om hun opvattingen door te zetten tegen kritiek in. De ‘checks and
balances’ werken zeker niet volmaakt. Democratie kan daarom niet alle
uitwassen voorkomen, maar ze kan deze wel beperken.

De tweede voorwaarde voor verantwoord ‘piecemeal engineering’ is dat
er een effectieve terugkoppeling plaatsvindt over de uitkomsten van het
beleid. Voor beleidsmakers die sterk overtuigd zijn van de juistheid van hun
aanpak, is het altijd verleidelijk om onaangename informatie over het
praktisch feilen hiervan terzijde te leggen of zelfs onder tafel te werken.
Berucht zijn de communistische statisticken over voortdurende produc-
tiegroei in de Sovjet Unie die moesten aantonen dat het communisme
succesvol was. Juist een democratische structuur — vooral indien gesteund
door een actieve pers en publieke opinie — kan hier de waarheid boven tafel
krijgen. Dankzij instanties als de Rekenkamer en de Ombudsman, dankzij
de democratische oppositie en ook door kritisch volgen uit de kring van
de regeringspartijen kan dit vervolgens weer leiden tot bijstellingen van het
beleid en zelfs van de invullingen van de idealen.

Ook in dit opzicht is overigens de democratie verre van perfect.
Bestuurders en politici blijken regelmatig onvoldoende in staat om hun
beleid tijdig bij te stellen of zo nodig fundamenteel te herzien. De
besluitvorming over de Betuwelijn is hiervan een duidelijk voorbeeld.
Ondanks een toenemende stroom van rapporten, zelfs van de onafhankelijke
Rekenkamer, waarin de argumenten voor deze lijn worden ontzenuwd,
lijkt de eenmaal in gang gezette beweging niet meer te stoppen. Er wordt
nauwelijks meer inhoudelijk ingegaan op de kritische argumenten, maar er
is eenmaal een besluit genomen en dat moet worden uitgevoerd. De
beleidsmakers hebben zich zodanig vereenzelvigd met het beleid dat ze niet
meer in staat zijn tot een kritische reflectie en tot herziening van hun
standpunten.’

Regeringsverantwoordelijkheid tegen elke prijs?

Het democratisch debat en de democratische instituties leveren dus een
belangrijke bijdrage aan een verantwoord idealisme. Idealisme en de traag-

148

heid van democratische procedures staan misschien soms op gespannen voet,
maar evenzeer kan worden verdedigd dat democratie bijdraagt tot een
grotere kwaliteit en effectiviteit van de besluiten.® Er is een grotere kans
dat uitwassen worden tegengehouden en dat alle gezichtspunten en alle
relevante informatie zijn meegenomen in de besluitvorming en dat
informatie over de uitkomsten van het beleid leidt tot bijstelling. Ook al
is de democratie niet perfect, er is een grotere waarschijnlijkheid dat ver-
anderende inzichten over de resultaten van een bepaald beleid leiden tot
herziening dan in niet-democratische geregeerde staten of organisaties.

In theorie klinkt dit mooi, maar in de praktijk zijn daarmee de pro-
blemen niet opgelost. De theoretische erkenning van de onvermijdelijkheid
van kleine stapjes zegt nog niets over de vraag of concrete stapjes wel groot
genoeg zijn. Vooral bij linkse partijen leidt dit tot voortdurende debatten
over de vraag of men nu wel of niet moet meeregeren. Als er zo weinig
reéel te veranderen is, is het dan nog wel de moeite waard?

De vraag of idealistische partijen bereid moeten zijn om regeringsver-
antwoordelijkheid te dragen is zo algemeen dat hij alleen maar met ja kan
worden beantwoord. Wie iets wil veranderen, zal alle mogelijke wegen
daartoe moeten bewandelen en het deelnemen aan een regering is een van
de manieren om dat te doen. Een evenwichtig idealisme vereist dat men
geen enkele mogelijke weg bij voorbaat uitsluit. De vraag kan daarom
alleen voor een concrete situatie worden gesteld. Geeft deelname aan een
concrete regering (of bijvoorbeeld ook een college van Burgemeester en
Wethouders) voldoende kansen om iets van onze opvattingen te verwezen-
lijken of moet er te veel worden ingeleverd en kunnen we er beter buiten
blijven? Dat is het dilemma waar veel idealistische groeperingen steeds weer
voor staan, of het nu gaat om deelname van een partij aan een regering of
van een milieuorganisatie aan een overlegorgaan van het ‘groene polder-
model’. Het probleem van de regeringsverantwoordelijkheid staat dan ook
slechts model voor een veel algemener probleem."!

In een land als Nederland vereist regeren altijd het sluiten van compro-
missen waarbij wordt ingeleverd ten opzichte van het eigen verkiezings-
programma. Er zijn twee redenen waarom dat soms moet. Allereerst wil
in veel gevallen de ene politieke partij iets anders dan de andere. De een
wil meer wegen en de ander meer spoorwegen. Wanneer geen van beide
de meerderheid heeft, is een compromis onvermijdelijk, hetgeen meestal
betekent dat men ergens tussenin gaat zitten. In andere gevallen moet
worden ingeleverd omdat de realiteit dwingt tot aanpassingen. Het ver-
kiezingsprogramma ecist bijvoorbeeld een substanti€le verhoging van de
vitkeringen, maar dit brengt hoge kosten met zich mee waarvoor geen

149



dekking bestaat, of het heeft ongewenste neveneffecten zoals de armoedeval
die mensen verhindert om uit de werkloosheid te stappen en een baan te
accepteren. Wanneer men de meer algemene voornemens van het ver-
kiezingsprogramma wil omzetten in beleid, dwingen dergelijke praktische
problemen vaak tot bijstelling. Die praktische problemen worden in
sommige gevallen ook pas echt zichtbaar wanneer men werkelijk eenmaal
de eigen idealen in concreet beleid probeert om te zetten.

Vanuit een theoretisch perspectief kunnen beide vormen van water in
de wijn doen gerechtvaardigd zijn.”> We kunnen immers onze idealen altijd
maar gedeeltelijk omvatten en er zijn ook nog andere waardevolle idealen.
In sommige gevallen kiezen andere partijen voor een andere invulling van
die idealen of voor andere middelen om ze te realiseren, of ze leggen de
nadruk op andere idealen. Er is de mogelijkheid dat hun visie een zinvolle
correctie en aanvulling is op de onze. Een gedeeltelijk tegemoetkomen aan
hun wensen kan betekenen dat we beter recht doen aan die andere idealen
of andere invullingen van gemeenschappelijke idealen. Ook aanpassing van
ons beleid aan de eisen van de werkelijkheid kan gerechtvaardigd zijn; dit
is immers een kenmerk van een realistisch idealisme zoals ik dat hiervoor
heb bepleit.

Maar het probleem is natuurlijk dat dit weliswaar in abstracto verdedig-
baar is, maar dat we daaraan voor concrete onderhandelingen weinig
hebben, omdat we geen maatstaf, geen Archimedisch punt hebben om te
bepalen of de compromissen inderdaad acceptabel zijn. Integendeel, door
de ervaring zouden we hier juist voorzichtig moeten zijn. Veel idealisten
die op het pluche terechtgekomen zijn, lijken zich vervolgens te gemakke-
lijk neer te leggen bij compromissen met andere partijen of bij de eisen van
haalbaarheid. Regeren moet zeker niet tegen elke prijs. De marges van de
democratische politiek mogen smal zijn, ze moeten wel maximaal worden
benut.

Hier blijkt de waarde van de democratie, ook binnen een partij.
Democratie in een regeringspartij houdt ook in een voortdurend debat
waarbij men de eigen bestuurders kritisch volgt en hen voortdurend aan-
spreekt op wat ze uiteindelijk nog van die idealen terechtbrengen. Vaak is
er juist de neiging om in een regeringspartij de rijen gesloten te houden om
het de eigen bestuurders niet te moeilijk te maken. Maar dit is precies de
verkeerde reactic op het dilemma van de regeermacht. Die bestuurders
moeten het moeilijk hebben — wie heeft er ooit beweerd dat regeren
gemakkelijk moet zijn? Zoals ook oud-premier Schermerhorn in zijn eerder
aangehaalde artikel ‘Vuile handen’ besefte, is het juist goed voor hen om
steeds een kritisch tegengeluid te horen, om het besef levend te houden dat

150

ze compromissen hebben gesloten en om te zorgen dat ze daar niet verder
in gaan dan strikt noodzakelijk.”® De rijen sluiten doet men in een strikt
geleide militaire organisatie. In een democratie steunt men de bestuurders
— ook of zelfs juist die ‘cigen’ bestuurders — het beste bij hun taak door ze
kritisch te volgen en steeds weer te bekritiseren wanneer ze zich te
gemakkelijk neerleggen bij de ‘eisen’ van de realiteit of de wensen van de
politieke tegenstander.

In het praktisch gestalte geven aan idealistische overtuigingen door het
deelnemen aan de regering liggen grote mogelijkheden, maar tegelijk allerlei
risico’s besloten. Wanneer een idealistische beweging regeringsverantwoor-
delijkheid gaat dragen, is de uvitdaging om het kritisch en idealistisch
perspectief in het interne en in het breder maatschappelijke debat voortdu-
rend levend te houden. Alleen dan kunnen de smalle marges van de
democratische politiek optimaal benut worden.

Actief burgerschap

Democratie ondersteunt idealisme dus op verschillende manieren. Het
democratisch debat houdt idealistische opvattingen open en realistisch. De
democratische ‘checks and balances’ zorgen ervoor dat in de idealistische
praktijk het beleid niet ten koste van alles wordt doorgezet en bevorderen
bovendien een voortdurende terugkoppeling van die opvattingen naar de
uitkomsten van het beleid. Omgekeerd levert idealisme ook een onmisbare
bijdrage aan een vitale democratie. Een van de belangrijkste controlemecha-
nismen in cen democratie is een actieve publicke opinie, dat wil zeggen
actieve en vasthoudende burgers, gesteund door een pluriforme pers. En
hoewel die burgers zeker niet allemaal idealistisch hoeven te zijn, leveren
idealistische groepen wel een belangrijke bijdrage aan dat actief burgerschap.

Een levende democratie vereist bepaalde politicke en juridische
instellingen, maar voor een werkelijk floreren is zij afhankelijk van de
burgers. Het belangrijkste ambt in een democratie is dat van de burger."
Een democratie kan niet zonder actieve burgers die zich inzetten voor de
samenleving en voor de democratische instellingen in het bijzonder. In de
afgelopen jaren is in de politieke filosofie steeds sterker het besef gegroeid
dat alleen door een actieve ‘civil society’ een samenleving en de democrati-
sche instellingen goed kunnen functioneren. Een democratie veronderstelt
bijvoorbeeld een grote mate van onderling vertrouwen tussen burgers, en
dat vertrouwen wordt vooral instandgehouden in de context van
verenigingsleven, organisaties en andere gelegenheden waar mensen elkaar

151



ontmoeten en met elkaar samenwerken. Nu is verenigingsleven niet altijd
met idealisme verbonden. Maar idealisme richt zich wel vaak op die
samenleving en op de politiek en levert daarmee een belangrijke bijdrage
aan beide.

Omgekeerd biedt de democratie aan idealistische burgers ook tal van
manieren om hun opvattingen gestalte te geven, hetzij via de staat hetzij
via het maatschappelijk middenveld. Hoe gevarieerder de maatschappelijke
organisaties en bewegingen en hoe opener de politieke instellingen voor
nieuwkomers, hoe meer kansen idealisten hebben om praktische uitwerking
aan hun ideeén te geven. Doordat ze die kansen hebben, is er ook een
grotere uitdaging om zich praktisch te engageren binnen de samenleving
en de politieke structuren in plaats van zich daarvan afzijdig te houden of
zelfs er expliciet van af te keren in ideologische zelfgenoegzaamheid. Een
vitale democratie bevordert daarom een praktisch idealisme van actieve
burgers, zoals omgekeerd idealisme en actief burgerschap de democratie
bevorderen.

Dit actief burgerschap stelt bepaalde eisen aan burgers. Daarvoor wordt
vaak de term burgerdeugden gebruikt (wat overigens niet verward moet
worden met burgerlijke deugden). Voorbeelden daarvan zijn een inzet voor
de samenleving, betrokkenheid bij de politieke instellingen, bereidheid tot
deelname aan het democratisch debat. Een van de belangrijkste eisen,
tolerantie, vloeit voort uit het pluralistisch karakter van een democratische
samenleving. Democratie veronderstelt pluralisme en waardeert dit positief.
Die positieve houding ten opzichte van pluralisme heeft gevolgen voor wat
van de burgers verwacht wordt. Ook zij moeten pluralisme niet slechts
verdragen maar zelfs positief waarderen. ‘Afwijkende’ opvattingen horen
erbij — hoe lastig ze ook zijn. Alleen dankzij de confrontatie met afwijkende
opvattingen is een democratisch debat mogelijk en is ook voortdurende
toetsing van de eigen opvattingen mogelijk.

Tolerantie ten opzichte van afwijkende opvattingen is meer dan een
verlegenheidsoplossing. Sommigen zien tolerantie als iets waarbij men zich
noodgedwongen neerlegt bij het feit van pluralisme. Dat is weliswaar in de
praktijk vaak het begin, maar het is slechts een deel van het verhaal.
Tolerantie, en zelfs respect voor andere opvattingen, vloeit rechtstreeks
voort uit de principicel positieve waardering van pluralisme. Die verdraag-
zaamheid is bovendien niet slechts passief (of zelfs ‘repressief’) in de zin van
‘laat maar praten, ieder heeft immers recht op zijn eigen mening’, waarbij
men zich verder niets van die mening aantrekt. Het gaat om wat we
‘actieve verdraagzaamheid’ kunnen noemen: de bereidheid om te luisteren
naar andermans opvattingen, teneinde in een open discussic tot de best

152

mogelijke oplossing te komen. Tolerantie van andersdenkenden is wezenlijk
om ook zelf steeds weer uitgedaagd te worden, om open te staan voor
kritiek en aanvullende perspectieven.

Een dergelijke actieve tolerantie is van belang zowel voor de democratie
als voor een realistisch idealisme. Beide gaan immers uit van een dergelijke
positieve waardering van pluralisme en zien dat als een voorwaarde voor
het democratisch debat en voor de toetsing van de eigen opvattingen. Die
deugd van actieve tolerantie is bovendien niet slechts vereist voor de
democratie, maar wordt ook daardoor bevorderd. Door een democratische
discussiecultuur worden mensen voortdurend geconfronteerd met andere
mensen met afwijkende opvattingen en leren daarmee om te gaan. Tole-
rantie wordt pas moeilijk wanneer de mensen met afwijkende meningen
(en praktijken!) dichtbij komen, buren worden, discussiepartners met wie
men goede relaties dient te onderhouden ondanks de verschillen. Door het
democratisch forum worden die verschillen zichtbaar en voelbaar, maar
hopelijk ook hanteerbaar.

Democratie en realistisch idealisme versterken elkaar dus door op
dezelfde burgerdeugden een beroep te doen en mede dankzij dat beroep
ook die deugden tot ontwikkeling te brengen. Net als de eerder in dit
hoofdstuk genoemde positieve relaties tussen realistisch idealisme en
democratie is een dergelijk verband niet absoluut of noodzakelijk. Ze
impliceren slechts een positieve tendens, een potentiéle stimulans die van
democratie op idealisme uitgaat en omgekeerd. Maar tezamen is het vol-
doende om de stelling te verdedigen dat democratie en idealisme niet op
gespannen voet met elkaar hoeven te staan, maar elkaar juist bevorderen.

153



14. Het opvangen van teleurstellingen

We hebben allemaal de hooggste idealen.
Maar we zijn mensen, dus we zullen blijven falen.
Robert Long en Dimitri Frenkel Frank'

Flowerpower: the lost generation

De jaren zestig van de vorige eeuw zijn voor veel mensen nog stec?fis het
symbolisch hoogtepunt van idealisme. Een verwijzing ernaar 18 te.geluk een
van de standaardargumenten tegen idealisme: zie maar wat ervan s terechf—
gekomen! Waar zijn immers de idealen van al die hippies en maatschappij-
hervormers gebleven? Een deel van die generatie is inmiddels zelf op
machtsposities terechtgekomen en lijkt zich weinig meer aan zijn vroegere
idealen gelegen te laten liggen. De groep Niet Nix liep immers juist va'st
op de protestgeneratie van toen, Nicuw Links, die nu de toon aangeeft in
de PvdA. Een ander deel is teleurgesteld dat er zo weinig van zijn dromen
terecht is gekomen en heeft zich verbitterd of gelaten afgekeerd van
praktisch engagement. Slechts bij een klein deel van de generatie van toen
is nog iets van het idealistisch vuur te bespeuren. Het lijkt een verloren
generatie, want ze hebben hun idealen verloren. En sterker nog, ze ver-
zetten zich doorgaans met cynisme of botte machtspolitiek tegen iedereen
die er nog wel in gelooft.

Natuurlijk is dit beeld erg ongenuanceerd. De meesten van de idealistische
generatie van toen hebben weliswaar hun opvattingen deels herzien, maar
dat hoeft nog niet te betckenen dat ze al hun idealisme zijn kwijtgeraakt.
Er is bovendien ook veel in beweging gezet en veranderd dankzij de
protestbewegingen van de jaren zestig. Onze samenleving is bijvoorbeeld
in tal van opzichten vrijer en democratischer dan veertig jaar terug. Maar
ondanks deze relativerende kanttekeningen is duidelijk dat een deel van het
idealisme van de jaren zestig op weinig is uitgelopen en is doodgebloed.

In de vorige hoofdstukken is meermalen naar deze ervaringen van de
idealistische golf van de jaren zestig en zeventig verwezen als illustratie van
wat er allemaal mis kan gaan. Daarbij heb ik betoogd dat veel van de toen
gemaakte fouten te vermijden zijn of op zijn minst beperkt kunnen wo:rden.
Het gebrek aan realiteitszin, de ideologische fijnslijperij en de dogmatische
verstarring zijn weliswaar re€le, maar niet onvermijdelijke risico’s voor
idealistische bewegingen. Maar ook heb ik aangegeven dat het niet een-

154

voudig is om dergelijke fouten te voorkomen, en dat er geen simpele en
onfeilbare recepten voor zijn. Idealisme blijft moeizaam, omdat er zoveel
mogelijkheden zijn waarop het kan ontsporen en het een voortdurende
bewuste inspanning eist om die ontsporingen tegen te gaan. Idealisme blijft
vooral moeizaam, omdat het meestal maar beperkt succes heeft en
teleurstellingen onvermijdelijk zijn. De uitkomsten van alle inzet vallen
altijd weer tegen in het licht van de verwachtingen en de hoop. In dat licht
is het niet verwonderlijk dat mensen na een tijdje teleurgesteld of zelfs ver-
bitterd raken en het niet volhouden.

Datzelfde verschijnsel van teleurstelling en athaken is niet alleen te vinden
bij de protestgeneratie van de jaren zestig, maar ook bij latere generaties.
Niet Nix, een van de protestbewegingen uit de jaren negentig, is alweer
opgeheven. Van de vredes- en antikernenergiebeweging van de jaren tachtig
liikt weinig meer over. Ilustratief is het verhaal van Beatrijs van der
Weijden, in de jaren tachtig een centraal figuur in de Tilburgse vredesbe-~
weging, maar nu niet meer politiek actief. Na het besluit van het kabinet-
Lubbers in 1985 om de kruisraketten te plaatsen, ondanks de grote maat-
schappelijke protesten, zakte de vredesbeweging ineen:

Tk ben nog een aantal jaren doorgegaan, maar ik hield het niet vol. Op een
gegeven moment kreeg ik er niks voor terug, Ik geloof dat mensen alleen energie
in iets kunnen blijven steken als ze er op de een of andere manier ook energie
voor terugkrijgen. Als dat niet zo is, word je helemaal leeggezogen en blijft er
niks van je over.?

De desillusies van elk van de opvolgende idealistische generaties verwijzen
naar een algemeen probleem. Hoe is idealisme vol te houden — juist
wanneer men steeds weer geconfronteerd wordt met tegenvallers? Teleur-
stelling en frustratie zijn inherent aan idealisme. Idealisme is immers een
inzet voor iets wat nooit helemaal te realiseren zal zijn. Wanneer het ideaal
niet helemaal (of helemaal niet) bereikt is, is een gevoel van teleurstelling
moeilijk te vermijden. Maar is dit dan geen Sisyphus-arbeid: een hopeloze
onderneming waar je maar beter niet aan kunt beginnen? Kunnen mensen
de kracht, de motivatic blijven opbrengen om zich steeds weer in te zetten
voor iets onmogelijks?

Hoe houden mensen het vol?

Op het eerste gezicht lijkt het moeilijk te begrijpen dat mensen het
volhouden. Hoe kan het dat mensen vasthouden aan een overtuiging en

155



op basis daarvan zich blijven inzetten en inspanningen levcr.en, terwijl ze
steeds weer merken dat het slechts tot beperkte resultaten leidt? Voor een
deel is dat misschien te verklaren doordat ze idealistische hoop combineren
met realistische verwachtingen. Door de verwachtingen niet te hoog te
stellen, kunnen mensen zich voor een deel beschermen tegen teleurstell?n—
gen. Juist wie zich richt op een heel praktisch idealisme waar de kleine
stappen centraal staan, kan vaak zichtbare resultaten boeken. Meestal wordt
er wel iets bereikt en kan dit deelresultaat ook ervaren worden als een stap
in de goede richting, en geeft dit voldoende motivatie voor verdere inzet.
Maar als er lange tijd geen enkele positieve ervaring is, zal het toch moeilijk
vol te houden zijn. . _
Gelukkig zijn het niet alleen de al dan niet bereikte resu.ltaten die
mensen motiveren om zich in te zetten voor hun idealen. Idealisme h'eeft
ook te maken met persoonlijke en collectieve identiteiten en met prakl-:lsch
handelen.® Zowel vanuit die verbondenheid met die identiteit als vanuit de
praktijk van het handelen valt beter te begrijpen waarom mensen het toch
vaak volhouden. o
De bestuurskundige Pieter Tops geeft een mooi voorbeeld waarin dit

tot uitdrukking komt:

Oma Cor is een vrouw van ongeveer 60 jaar. Gedurende enige tijd leidde zij het
verzet in een buurt tegen een snackbar, waarin niet alleen in frites werd gehan-
deld maar ook in harddrugs en gestolen goederen. Dat zorgde voor veel onrust
en overlast in de buurt: troep, spuiten, kleine inbraken en diefstallen, een
voortdurend onveilig gevoel. Oma Cor was oprecht bang en bezorgd. Ze kwam
in verzet. Dat gaf een hele nieuwe en spannende dimensie aan haar bestaan. Ze
had er een dagtaak aan. Ze was gelegitimeerd om alles en iedereen in de gz%ten
te houden, een neiging die ze normaal moest onderdrukken. Geen beweging,
geen passant ontsnapte aan haar aandacht. Voortdurend sprak ze andere bewoners
aan. De politie en de gemeente werden dagelijks belaagd.’

Oma Cor wérd ineens iemand, een burger naar wie geluisterd werd, en
haar inzet voor de betere buurt werd voor haar een nieuwe levensver-
vulling, en gaf een spannende dimensie aan haar bestaan. Toen ze dfan ook
succes kreeg en de snackbar dichtging, was ze volgens Tops diep in haar
hart niet echt blij. Ze raakte namelijk iets kwijt dat zin aan haar leven gaf:
het samen met anderen ten strijde trekken tegen het kwaad in deze wereld.

In dit verhaal komt duidelijk naar voren dat idealisme soms leuk is, zin
geeft aan het bestaan en zelfs nauw verbonden is met de pffrsoonlijke
identiteit. Idealisme heb ik eerder omschreven als persoonlijke inzet voor
een ideaal. Er is een existentiéle band tussen persoon en ideaal. Die kan

156

zwakker of sterker zijn, maar de gerichtheid op hetideaal, en de activiteiten
waarin zich dat uit, zijn (overigens vaak vrij onbewust) een deel van de
persoonlijke identiteit. Deze verbondenheid met de persoonlijke identiteit
kan ervoor zorgen dat mensen activiteiten volhouden die voor de
buitenstaander een grote last lijken.

Allereerst worden inspanningen vaak niet als offers of kosten ervaren. Het
hoort erbij, het is een vanzelfsprekend deel van de persoonlijke identiteit
van mensen en aan die inzet ontlenen ze vaak ook een gevoel van
eigenwaarde. Zoals veel gelovigen de zondagse kerkgang als een min of
meer vanzelfsprekende en bevredigende tijdsbesteding ervaren, zo is voor
veel idealisten het kraken, de demonstratie of de actieve deelname aan de
politiek een vanzelfsprekend deel van hun leven waar ze ook veel
voldoening aan beleven. De motivatie is geen probleem, omdat men
eigenlijk niet anders kan — men kan zichzelf niet goed voorstellen zonder
dat engagement, want dan zou men iemand anders zijn. Natuurlijk is dat
niet altijd zo, maar in ieder geval is het wel een belangrijke reden waarom
mensen het volhouden: omdat het deel is van wie ze zijn. In het geval van
Oma Cor zorgden haar inspanningen zelfs vopr een nieuwe identiteit. De
dagtaak die haar verzet tegen de verloedering was geworden, was voor haar
niet zozeer een zware last maar gaf juist zin aan haar bestaan.

Bovendien geven mensen hun identiteit niet zo gemakkelijk op. Een
incidentele tegenvaller is niet voldoende reden om iets wat wezenlijk voor
je is terzijde te schuiven. Integendeel, het wordt zelfs ervaren als een teken
van karakter als mensen zich niet snel uit het veld laten slaan. Dat betekent
dat idealisten, juist doordat ze zelf gecommitteerd zijn aan het ideaal,
gemakkelijker zichzelf door een dal kunnen slepen. Dat is overigens iets wat
vooral voor incidentele tegenvallers geldt. Een hele serie van tegenvallers
of heel zware tegenvallers kunnen wel degelijk reden zijn om aan de zin
van het engagement te gaan twijfelen en het geleidelijk of abrupt te laten
varen. In zo’n situatie is het ook moeilijk om dat idealisme weer te
herwinnen, juist omdat het zo met de persoonlijke identiteit verbonden is.
Als die eenmaal een deuk heeft gekregen, is het veel moeilijker om die te
herstellen.

Identiteit is weliswaar persoonlijk, maar is ook verbonden met groepen.
Idealisme is zelden een geheel individueel project. Doorgaans sluit men aan
bij een traditie, een beweging en ontwikkelt zijn of haar identiteit ook in
nauwe interactic met anderen. Dat kunnen actiegroepen of politieke
partijen zijn, maar ook los samenhangende bewegingen en vriendenclubs.
In die collectieve dimensie zit een belangrijke bron van inspiratie en
motivatie. Een groep is altijd sterker dan de eenling, ook in het verwerken

157



van teleurstellingen en bijvoorbeeld ook in het bijstellen van de verwachtin-
gen, waar nodig. Bij tegenslagen kunnen de leden van de groep elkaar
steunen bij het verwerken ervan. Een groep bouwt vaak een gemeen-
schappelijke geschiedenis op die deel uit gaat maken van ieders individuele
identiteit. De onderlinge solidariteit en loyaliteit geven krachtige motieven
om door te gaan, omdat men die anderen niet in de steek wil laten, maar
ook omdat men deel wil blijven uitmaken van de groep.

Op het eerste gezicht lijkt wat sommigen misschien een postmoderne
identiteit zouden noemen, en wat ik in het vorige hoofdstuk als idealistisch
shoppen heb betiteld, deze analyse te ondergraven. Voor een deel is dat ook
zeker het geval. Door de minder sterke groepsbinding en identificatie met
bewegingen vormen collectieve identiteiten een minder sterke bron van
motivatie dan voorheen. Maar dat betekent nog niet dat zij helemaal
afwezig zijn en bovendien zijn daarvoor gedeeltelijk meer persoonlijk
ontwikkelde identiteiten in de plaats gekomen, Verbondenheid met de
groep of engagement met het concrete ideaal waarmee men zich op een
bepaald moment van zijn of haar leven verbindt, kan wel degelijk nog een
belangrijke ondersteunende rol spelen. Er zit bovendien ook een positieve
kant aan dat shoppen, omdat de teleurstellingen over het niet naderbij
komen van het ideaal zich minder lang opstapelen. Men kan zich daardoor
elke keer weer met nicuwe inzet op nieuwe idealen richten, zonder een
grote berg aan frustraties.

Een tweede kenmerk van idealistische inzet dat uit het verhaal van Oma
Cor naar voren komt, is dat het vaak gewoon leuk en spannend is. Veel
maatschappelijke activiteiten zijn voor de deelnemers op zich inspirerend
en bevredigend. Het meest voor de hand liggende antwoord op de vraag
waarom mensen zich blijven engageren is: omdat ze het leuk en zinvol
vinden. Misschien negeren we dankzij de calvinistische cultuur dit aspect
te veel en associéren we idealisme altijd met opoffering. Maar dat is
volstrekt niet terecht. Uit allerlei verhalen die in de loop van dit boek zijn
aangehaald, blijkt steeds weer dat de meeste mensen het doen omdat ze het
gewoon leuk en zinvol vinden, omdat ze zich verder ontwikkelen, nieuwe
vaardigheden opdoen en er vrienden ontmoeten. In de verhalen uit het Vrij
Nederland-artikel waarmee ik dit boek begon, kwam dat bijvoorbeeld goed
naar voren. De in dat artikel geinterviewde personen halen veel bevrediging
uit hun praktische inzet voor goede doelen; ze combineren idealisme met
persoonlijke ontplooiing.” Ook de cerder in dit hoofdstuk aangehaalde
Beatrijs van der Weijden geeft aan dat haar periode in de vredesbeweging
voor haar heel bijzonder is geweest:

158

Ik heb in die tijd de meest intense dingen meegemaakt. De kicks van mijn leven.
We deden met zo veel mensen zo ongelooflijk veel. Alles kon, alles lukte.®

Er zijn dus verschillende redenen waarom mensen het in de praktijk
ondanks alle tegenvallers, kunnen volhouden.” Dat geeft aan dat realistisc};
idealisme ook in de praktijk houdbaar is. Dat betckent niet dat het altijd
volgehouden kan worden. Idealisme is geen gemakkelijke weg waarbij
succes verzekerd is. Soms kunnen de teleurstellingen gewoon te groot zijn.
Wie dit ontkent, zet een veel te roze bril op.

Het is dan ook niet reéel om te verwachten dat iedereen zijn of haar hele
leven zich even actief zal inzetten. Slechts weinigen zullen het tot op hoge
leeftijd ongebroken volhouden. Een voorbeeld is Henriette Roland Holst
die haar leven en ook haar dichterschap alleen maar kon zien als in diens;
van een ideaal — ook al veranderde dat ideaal in de loop van haar leven wel
van inhoud. Haar idealisme gaf zin aan haar bestaan en was dus heel sterk
met haar identiteit verbonden.® De meesten haken op een gegeven moment
af — om wel of niet na enige tijd weer verder te gaan. Idealisme is een
keuze en men kan wel of niet die keuze blijven volhouden. Maar in ieder
geval is het — hoe paradoxaal het ook klinkt — geen onrealistische keuze.

Een andere vraag is meer principieel. Is het eigenlijk wel een bezwaar
dat veel mensen op een gegeven moment afhaken? Krijgt idealisme alleen
waarde als mensen zich het hele leven ervoor blijven inzetten, of is ook een
beperkte inzet gedurende een kortere tijd waardevol? Het lijkt mij dat in
het oordeel hierover soms een merkwaardige opvatting doorklinkt datalleen
wanneer iemand op zijn sterfbed nog achter zijn vroegere overtuigingen
staat, die overtuigingen waardevol of juist kunnen zijn. Dat criterium past
misschien bij bepaalde geloofsovertuigingen, maar om het als criterium te
hanteren voor de beoordeling van idealisme lijkt me niet terecht. Idealisme
is meer dan het geloven in bepaalde overtuigingen. Ook iemand die zich
slechts voor kortere tijd verbindt aan een bepaald ideaal, kan een belangrijke
bijdrage daaraan leveren en de samenleving iets vooruit helpen. Er zullen
steeds weer nieuwe generaties zijn die zich gedurende kortere of langere
tijd inzetten voor een betere samenleving. De afwisseling van die generaties
heeft zelfs voordelen. Zij kan het idealisme levend en flexibel houden; juist
die afwisseling zorgt er ook voor dat er steeds weer mensen met nicuwe
energie naar voren komen, die daarbij voor een deel kunnen voortbouwen

op de resultaten van vorige generaties.

159



15. Epiloog

Apathy can be overcome by enthusiasm, and enthusiasm can only be arouscddby
two things: first, an ideal, which takes the imagination by storm, and second, a

definite intelligible plan for carrying that ideal into practice mold Toynbe

Het wordt tijd voor een terugblik. In dit boek heb _ik een plc1doot
gehouden voor een eigentijds idealisme. Voqr een praktisch en_gagcmer;
dat de lessen van de jaren zestig en zeventig.seneus neemt, maar nl:ct vervalt
in een postmodern relativisme of zelfs cynisme. Een dergelijke mzleli voor
idealen is van grote waarde — voor onszelf, maar ook voor de samenleving
1' . .
. Igrf}(;zeeerste hoofdstukken ben ik ingegaan op wat idealen en 1deal;;ne
zijn, en heb laten zien waarom we l‘ii(:,‘t goed zonder k_unnenl; dz:
gerichtheid op idealen kan nieuwe vergezmhti.an en persp.c:f:tlevcnl ie
en ons beter in staat stellen onze huidige situatie or.ldcr kritiek te p aatsen.
Een actieve inzet voor idealen kan onze samenleving en ons eigen leven
aan kwaliteit doen winnen, ons in beweging houde':n en mede zin ge(\ileri
aan ons bestaan. Idealisme is daarom zinvol en nodig. I.n he.t tweede e;
van dit boek kwamen de bezwaren en de risico’s van idealisme aan b(?. ;
Steeds weer bleek bij de analyse hiervan een Vergelfjkbaar patroon. Er zijn
reéle risico’s, sommige zijn zelfs inherent aan idealisme — maar z¢ kur(line;l
worden beperkt en soms geheel worden ondeirvang.en. In het 'c?erde eel,
ten slotte, werd besproken hoe we dat idealisme in de praktijk kunnen
brengen en hoe de risico’s in een democratischcla cont.ext beperk.t kulnnen
worden. Maar helaas, een garantie voor succes is er niet, evenmin s een
garantie dat we de uitwassen en valkuilen van hetnldeahsme kunnen
vermijden. Die onzekerheid mag echter geen reden zijn om er dan maar
naf te zien.
hel;rllsm:it‘::oord op de bezwaren tegen idealisme heb ik geplei't voor een
idealisme dat realistisch, niet-ideologisch, pluraiis.tisch eppvenwmhng is, enf
dat de voorlopigheid en beperktheid van zijnvelgmi'l visie erl.cent. M;llarl ?k
dit alles eigenlijk wel goed te verbinden is met idealisme heb ik gedee al;e bij
in het midden gelaten. Er zijn twee mogchjkhfden. Voor een aantf e-
zwaren geldt dat ze eenvoudig op te vangen zin a.ls beperkmg];:‘rll( o ;arc:
vullingen op het idealisme, zonder dat dit 1dealllsme wezenlijk erdo
verandert. Het bezwaar dat veel idealistische bewegingen geleid hebben tot
geweld is te ondervangen door strikt vast te houden aan een verbod op

160

geweld. Het bezwaar dat idealistische bewegingen hebben geleid tot
onderdrukking van andersdenkenden en tot een onkritische houding ten
opzichte van de eigen ideologie is te ondervangen — of op zijn minst te
beperken — door een democratische structuur en cultuur, zowel in de
samenleving als geheel als in de idealistische organisatie. Wanneer we
democratie en mensenrechten als minimumnormen (en tegelijk als idealen)
erkennen, hoeft dat geen afbreuk te doen aan het idealisme. Het is zelfs een
inhoudelijke versterking.

Maar voor de meeste bezwaren tegen idealisme ligt dat minder een-
duidig, omdat de door mij voorgestelde antwoorden op gespannen voet
staan met dat waaraan idealisme vaak zijn kracht ontleent. Bij het pleidooi
voor realiteitszin is dat het duidelijkst. Hoe meer iemand zijn handelen laat
bepalen door de realiteit, hoe minder ruimte er overblijft voor een gericht-
heid op idealen. Het is moeilijk geheel realistisch en op hetzelfde moment
volop idealistisch te zijn. Mijn pleidooi voor een anti-ideologische houding
stuit op eenzelfde probleem. Wie de relativiteit en voorlopigheid van het
eigen standpunt erkent, zal vaak minder gegrepen zijn door die eigen visie
en dus ook minder geneigd zijn zich met hart en ziel in te zetten voor het
ideaal. Het is niet toevallig dat in de Tweede Wereldoorlog juist de
groepen met rotsvaste overtuigingen — de communisten en de gereformeer-
den — het meest actief waren in het verzet.

R ealisme en idealisme, een volledig engagement en een anti-ideologische
houding — ze staan tot elkaar in een spanningsverhouding. Het is niet goed
mogelijk ze in één coherent verhaal te combineren, omdat ze elkaar dan
neutraliseren. De oplossing is hier niet te vinden door een beetje water in
de wijn te doen; dit leidt alleen maar tot een smakeloos mengsel dat noch
voor de wijnliethebber, noch voor de geheelonthouder bevredigend is.
R ealistisch idealisme is niet een beetje realisme en een beetje idealisme; die
beide beetjes samen leiden tot vrijwel niets.

De enig mogelijke oplossing is de spanning tussen de polen in stand te
houden en dus de afzonderlijke kanten beide voluit te beleven. Realistisch
idealisme vereist een houding waarbij iemand voluit idealist en voluit realist
is, en steeds weer wisselt tussen beide perspectieven. In een dialectisch
proces corrigeren beide perspectieven elkaar, stellen elkaar onder kritiek,
maar ze vallen nooit samen. Alleen door de spanning te laten bestaan is een
voortdurende wederzijdse correctie en inspiratie mogelijk. Zodra die
spanning wordt opgeheven in een mooi theoretisch verhaal, wordt de
dynamiek er uitgehaald en dooft het idealisme.

Het is dus een benadering van én-én. Men moet én volop idealistisch
durven zijn én volop in de realiteit geworteld. Men moet zowel proberen

161



tot een zo samenhangend mogelijke verbeelding, verwoording en .uitwer—
king van de eigen idealen te komen, als de princ1p1éle. \.roor.loplgheld ervan
erkennen. Men moet zich geheel inzetten voor de visie die men nu voor
de juiste houdt, en toch durven erkennen dat die visie mogelijk onjuist is.
Men moet de verbeelding durven laten spreken, maar vooral ook op basis
daarvan enthousiast aan het werk gaan om de idealen stap voor stap te
verwezenlijken.

Dit alles is geen eenvoudige opgave. Het bljjft een voortdu.re.nd zoeken
naar het evenwicht en een voortdurend openstaan voor .krlt.llek op het
evenwicht. Daarom kan dit slothoofdstuk slechts een terugblik zijn, en geen
traditionele afronding waarin alle lijnen worden samengebracht. De lijnen
komen niet samen. Er is geen mooie theoretische synthese, en ook geen
gulden middenweg als compromis. De rol van de ﬁlc.usoof is slechts de
spanning bloot te leggen, niet om die spanning Fheoreusch op te lossen.

De echte afronding kan dan ook niet theoreusrfh voltrokken worden.
Uliteindelijk gaat het niet om een volmaakte theorie, maar om een goede
praktijk. Hoe wij in die praktijk moeten handelen, kan niet rechtsFFee(li(s
volgen uit een theoretische constructie die voor eens en voor altijd de
problemen heeft opgelost. Ons leven staat altijd in een spanningsveld van
verschillende, conflicterende perspectieven. Alleen in ons conc.rete handelen
kan voor de duur van dat handelen een voorlopig evenwicht tot stand
gebracht worden. Elke keer als we handelen, staan we voor de noodzaak
om in het licht van al die wisselende perspectieven tot een keuze te komen
~ hoe betwistbaar en voorlopig ook.

Een boek als dit kan daarom slechts een beperkte pretentic? hebblen. H.et
biedt geen pasklare antwoorden, geen recepten. Het ka.n inzicht bieden in
sommige van de problemen waar mensen die gestalte.wﬂler%‘geven aan hun
idcalisme mee worstelen, en een mogelijke richting wijzen over h.oe

daarmee om te gaan. Maar uiteindelijk komt het' ‘niet aan op de the01.1e,
maar op de praktijk. Op mensen die gegrepen zijn door 1dffaler? en zich
daarvoor inzetten — ook al erkennen ze hun beperkingen. Misschien is het
zelfs omgekeerd. Juist wie zijn beperkingen onderkent, durft het waagstuk

van het idealisme aan.

162

Noten

Noten bij hoofdstuk 1

10.

11.

12.

13.

14.

. Anthony Giddens, The Third Way. The Renewal of Social Democracy, Cambridge:

Polity Press 1998, p. 2.

. Yoert Albrecht en Tino Wallaart, ‘Dromen & ambities. De nieuwe generatie’, Vrij

Nederland 25 december 1999, p. 16-21.

. Albrecht en Wallaart, ‘Dromen & ambities’, p. 16.
. Albrecht en Wallaart, ‘Dromen & ambities’, p. 21.

Openbaar Bestuur magazine, jaargang 2, herfst 1999, bevat maar liefst vijftien artikelen
rond het thema idealen.

. Lennart Booij en Erik van Bruggen (red.), Niet Nix. Ideecén voor de Partij van de

Arbeid, Amsterdam: Balans 1996, p. 11.

. Vgl als een van de vele voorbeelden van dit soort filosofische kritiek, H. de Dijn,

“Waarden en normen, idealen en principes’, Tijdschrift voor filosofie 58 (1996) 2, p.
261-276, op p. 267: “Wij leven in een postmoderne tijd waarin het geloof in de
grote idealen ingestort is, mede onder invloed van de verschrikkingen die ze in de
pogingen tot realisatie hebben meegebracht.’

. Een dergelijk realistisch of pragmatisch idealisme komt ook naar voren in de

afscheidscolumn van Louise Fresco in NRC Handelsblad 12 april 1997, getiteld ‘Een
vleugje passie’, bij haar vertrek als columnist en als hoogleraar in Wageningen. Zij
pleit voor een universiteit die haar studenten leert omgaan met passie en distantie,
betrokkenheid en objectiviteit: ‘Een vleugje idealisme of passie in ieder curriculum
lijkt me daarom niet te versmaden. Uiteindelijk gaat het toch om de combinatie
van een utopische visie met pragmatisch handelen ...’

In de filosofie 1s dit vooral verwoord door Nicholas Rescher, A System of Pragmatic
Idealism. Volume II. The Validity of Values, Princeton, N.J.: Princeton University
Press 1993, p. 137: ‘A lack of ideals is bound to impoverish a person or a society.
(...} A rational creature is inevitably one that has some capacity to let its idealized
vision of what it should be determine what it actually is. It is in this sense that an
involvement with ideals is an essential aspect of the human condition.’

Rescher, A System of Pragmatic Idealism II, p. 139: ‘A life without ideals need not
be a life without purpose, but it will be a life without purposes of a sort in which
one can appropriately take reflective satisfaction.’

Mihaly Csikszentmihalyi, Flow. Psychologie van de optimale ervaring, Amsterdam:
Boom 1999, p. 21.

Csikszentmihalyi, Flow, p. 94.

Dit programma is verbonden aan het Schoordijk Instituut van de Katholieke
Universiteit Brabant en wordt financieel ondersteund door de Nederlandse
Organisatie voor Wetenschappelijk Onderzoek (NWO).

Voor een programmatische presentatie van de eerste resultaten van het onderzoek
zie de bijdragen in Wibren van der Burg en Frans W.A. Brom (red.), Over idealen.

163



15.

Het belang van idealen in recht, moraal en politiek, Deventer: W.E.]. Tjeenk Willink

1998. .
Naast de al genoemde bundel Over idealen b

The Concept of Ideals in Legal Theory (diss.
2000; in de komende jaren zullen naar verwac

bundels en monografieén volgen.

ijv. het proefschrift van Sanne Taekema,
Tilburg), Tilburg: Schoordijk Instituut
hting nog een tiental proefschriften,

Noten bij hoofdstuk 2

4. Philip Selznick, ‘Sociology and

5. Het hele gedicht is helaas te lan

Istra, ‘Mijn ideaal’, in: idem, Samle Fersen,

Baarn/Ljouwert: Bosch & Keuning/De Tille 1981, p. 382—385..Het gedif:ht werd
voor het eerst gepubliceerd in 1882, het jaar dat de (toen nog liberale) dichter op
jari ij ij ie in Groningen.

22-jarige leeftijd begon met zijn rechtenstudie in . '
VglJ Ni?chol:;s Jllcscher, Ethical Idealisms. An Inguiry into the Nature zfud Eumfron of
Ideals, Berkeley, Cal.: University of California Press 1987, p. 123 H:wmg som:;
degre;e of involvement with values and ideals is part and parcel of being a norma
human being.’ .

_ Dit voorbeeld heb ik veel uitgebreider b :
der Burg, Het democratisch perspecticf. Een verkenning van

tie, Acnhem: Gouda Quint 1991).
el Natural Law’, Natural Law Forum 6 (1961), p. 84-

108: zie ook Sanne Tackema, ‘Vormen van het ideaalbegrip’, in: Van der Burg en

ic Idealism II, p. 135.
idealen, p. 25-37; Rescher, A System of Pragmatic ;
s o g en te langdradig om te citeren. De beginregels

Slotregels van Piter Jelles Troe

ehandeld in mijn proefschrift (Wibren van
de normatieve grondslagen der

zijn een variatie op de eerder geciteerde slotregels:

In het rijk der idealen

Zweeft mijn geest vaak zoekend rond,

Of hij daar weer troost in 't lijden,

In de strijd een rustpunt vond.

Moede van het droeve staren

Op de lage, kale grond,

Wend ik dikwijls 't oog naar boven

Of ik daar veraadming vond. '

6. Vgl. Frans W.A. Brom, Onherstelbaar verbeterd. Biote

probleem (diss. Utrecht), Assen: Van Gorcum 1997, ’
idealen dat mensen in staat zijn om onbehagen met de gang van zaken te

ken.
7. Thomas More, Utopia, Amsterdam: Athenaeum-

1516, vertaald door Marie H. van der Zeyde).

8. Vgl. HJ. Heering,
Boom 1988, p. 61:
onrecht.’

9. Uitgebreider hierove :
Nathan L. Tierney, Imagination and Ethical Ideals. Prospects for a Unifi

164

chnologie bij dieren als ecn moreel
p. 65: ‘Het is in het licht van
ontdek-

Polak & Van Gennep 1996 (Utopia

Moed voor de politick. Ocfeningen in politieke ethiek,.Amsterdam:
‘Wij kennen het recht niet dan in de beslagen spiegel van het

r Rescher, A System of Pragmatic Idealisn II, i.h.b. p. 129-139;
ied Philosophical

10.

11.

12.

13.

14.
15.

16.

17.

18.

19.

20.

and Psychological Understanding, Albany, N.Y.: State University of New York Press
1994.

Vgl. Rescher, A System of Pragmatic Idealism II, p. 132: ‘Ideals are the guideposts
toward these higher, excellence-oriented aspirations. As such, they motivate rather
than constrain, urge rather than demand.’

In zijn beroemde eigen woorden (tegenover zijn liberale vader): ‘Ik moet, het is
mijn roeping.” Over Troelstra uitgebreider: Ernest Hueting, Frits de Jong Edz. en
Rob Ney, Ik moet, het is mijn roeping. Een politieke biografie van Pieter Jelles Troelstra,
Amsterdam: Bert Bakker 1981.

Tierney, Imagination and Ethical Ideals, p. 67: ‘Ethical ideals present themselves to
the self in such a way that not seeking to forward them concretely would be
tantamount to abandoning one’s self — to a kind of death.’

Dit voorbeeld is ontleend aan Jacomien Voorhorst en Toon van der Stok,
‘Dearsum, een dorp dat leefde van mest en wind ...", Oogst 20 december 1996, p.
46-49.

Vgl. Rescher, A System of Pragmatic Idealism II, p. 135.

Om het vol te houden en niet ongelukkig te worden, is het van belang dat we
realistisch zijn over onze mogelijkheden, en concrete, voor ons (gedeeltelijk)
haalbare doelen en tussenstappen niet verwarren met het grotere ideaal. Vgl.
Csikszentmihalyi, Flow, p. 26: “Wij maken ons allemaal een voorstelling van de
dingen die we in ons leven willen bereiken. De afstand tot dit doel wordt de
maatstaf voor de kwaliteit van ons leven. Als het doel buiten bereik blijft, leidt dat
tot woede of berusting. Als we dat doel ten minste voor een deel bereiken, ervaren
we een gevoel van geluk of tevredenheid.’

Frans W.A. Brom, ‘Dynamische publieke moraal. Idealen als perspectief voor
moraalontwikkeling’, in: Van der Burg en Brom, Over idealen, p. 75-90. Hij stelt
dat het kritisch potentieel van de publieke moraal in onze idealen naar voren komt.
Vgl. Ernst Hirsch Ballin, ‘De stroom van het recht’, in: Van der Burg en Brom,
Over idealen, p. 91-101, p. 97: ‘De betekenis van idealen is dan ook dat ze de
rechtsontwikkeling aandrijven.’

Vgl. hierover ook Margreth de Bonth, ‘Het recht op ontwikkeling. Mensenrechten
in ontwikkeling’, in: Van der Burg en Brom, Over idealen, p. 151-168, p. 156:
‘Mensenrechten zijn altijd maar voor een deel gecodificeerd geweest en laten zich
naar mijn mening ook maar ten dele codificeren. Van het andere deel zou men
kunnen zeggen dat het bestaat uit idealen die richting hebben gegeven aan de
codificatie en die richting blijven geven aan de implementatie en interpretatie.’
Vgl. Brom, ‘Dynamische publicke moraal’, p. 86-87, die stelt dat in het
gezondheidsrecht respect voor autonomie (in mijn optiek een ideaal) de centrale
categorie is geworden in de publieke normering van het geneeskundig handelen
en ook tot belangrijke verbeteringen heeft geleid. Voor verdere verbeteringen van
de gezondheidszorgpraktijk moeten we ons nu volgens Brom echter richten op een
ander ideaal, dat van goed hulpverlenerschap.

GJ.M.W. van Thiel en ].J.M. van Delden, Respect in de verpleeghuiszorg. Een
noratief-ethisch en empirisch onderzoek naar respect voor autonomie van bewoners van
verpleeghuizen, Utrecht: Centrum voor Bio-ethiek en Gezondheidsrecht 1998, i.h.b.
p. 66-70.

165



21.

22.

23.

24.

25.

26.

Vgl. Taekema, ‘Vormen van het ideaalbegrip’, p. 28, die tolerantie als een cultureel
ideaal van de Nederlandse samenleving analyseert.
Uitgebreider hierover Bert van den Brink, ‘Idealen in conflict. Het bestaan van
idealen en de verwachting van harmonie’, in: Van der Burg en Brom, Over idealen,
p. 199-216.
Dit is de oplossingstichting waarin bijv. D66, met haar wortels in de democratise-
ringsbeweging van de jaren zestig, het zoekt.
Dit is de (door de meeste juristen sterk bekritiseerde) oplossingsrichting die werd
voorgesteld door een werkgroep onder leiding van de Noord-Hollandse
Commissaris der Koningin Van Kemenade, Bestuur i geding (1997).
Vgl. hetvoorstel van ‘reframing’ in beleidscontroverses van Marc Hertogh, Caroline
Raat en Willem Witteveen, “Tussen rechtmatigheid en doelmatigheid. Proeve van
een idealenperspectief, in: Van der Burg en Brom, Ower idealen, p. 101-129. Zjj
stellen voor om het debat tussen conflicterende visies op de overheid in een breder
kader te plaatsen om aldus de angel uit het conflict te halen. Naast de elkaar min
of meer uitsluitende visies op de overheid als rechtsstaat en als bedrijf construeren
zij een overkoepelend ideaal van ‘de dienende overheid’.
Bijv. in Keerpunt 1972, het regeerakkoord van de progressieve drie (PvdA, D’66
en PPR), werd gesteld dat Nederland uit de NAVO moest als niet voldaan zou

worden aan een aantal voorwaarden.

Noten bij hoofdstuk 3

1. Jean-Frangois Lyotard, in een interview met Emo Eskens, ‘Je moet niet jezelf willen

zijn’, Filosofie Magazine juni 1997, p. 26-28, p. 27.

2. Over de verschillende definities van idealen zie Tackema, ‘Vormen van het

ideaalbegrip’.

3. Deze definitie is vrijwel gelijk aan die in Wibren van der Burg, ‘Het belang van

idealen. Een programmatische verkenning’, in: Van der Burg en Brom, Qver idealen,
p. 1-23, p. 4. Naar aanleiding van een discussie met Jonathan Verschuuren heb ik
mijn vroegere definitie enigszins bijgesteld door het toevoegen van ‘doorgaans’ voor
‘impliciet of latent’. Hij wees er terecht op dat idealen niet altijd impliciet of latent
blijven, maar soms ook expliciet geformuleerd worden.

4. H.R. van Gunsteren, ‘Burgerschap en verantwoordelijkheid’, in: M.A.P. Bovens,

C.J.M. Schuyt en W.J. Witteveen (red.), Verantwoordelijlheid: Retoriek en Realiteit.
Verantwoording in publiek recht, politiek en maatschappij, Zwolle: W.E.J. Tjeenk Willink
1989, p. 101-111, p. 104,

Hertogh, Raat en Witteveen, ‘Tussen rechtmatigheid en doelmatigheid’, p. 126,
noemen dit een constructivistisch idealenbegrip, dat ‘idealen niet als een gegeven
beschouwt, maar juist de nadruk legt op de vorming van idealen in het dagelijks

w

handelen.’
. Vgl. Tackema, ‘Vormen van het ideaalbegrip’, p. 29.
Aandacht voor idealen en perspectivisme vullen elkaar in mijn visie dan ook aan.
Willem Witteveen (De denkbeeldige staat. Voorstellingen van democratische vernieuwing,

~N o

166

10.

11.
12.

13.
14.

15.
16,

17.

Amsterdam: Amsterdam University Press 2000, p. 259) omschrijft pers ivi

als volgt: ‘Het is de bewuste aanvaarding van het naast elkaar berta:)n .
meer verschillende standpunten van waaruit men zinvol naar een ondv-an et
kijken. Het is de erkenning dat het niet in abstracto, op theoretiqc:l':t'zr‘;ft:idke;;rI

VOoOor eens en voor 3[ mogt:lijk i5 cen kcl ze te []lﬂ.kell VOOr een v -
\ =
" an {ilc stand

- Vgl. hierover W. van der Burg, P, Ippel, A.K. Huibers, B.M.J. de Kanter-Loven

M. Krijvenaar, G.J. Smalbraak-Schieven en

» GJ. = L. van Veenendaal, ‘De zo
gccc.i hulpverlener', in: F.W.A. Brom, B,J. van den Bergh en A.K Huil;ﬁ s :lm
Beleid en ethiek, Assen: Van Gorcum 1993, p. 88-99. o e

- Vgl. Philip Pettit, Republicanism. A Theory of Freedom and Govemment, Oxford:

glf;rcndon Press 1997, p. 146: *An ideal will be capable of appealing to the very
ifferent sorts of groups and movements that I have been discussing only insof:
as it lends itself at every point of interpretation and implementation I:t:’ ﬁ:u? o
g!osscs and to further applications. It must be a dynamic ideal that is al eich
in further possibilities of extrapolation and development, not a st1tir.: 'dwzlwshm:'h
:1;:(11 r;:cchanical]y to a fixed pattern of institutional life.'l il
gl. Anton Vedder, ‘“Waar i is’, 1
e ;‘;il;: het web van zin en betekenis’, in: Van der Burg
Vgl. John Rawls, Political Liberalism, New York: Columbia University Press 1993
Het Fo.rmulcrcn van een nieuw, overkoepelend ideaal dat de tt:genstetl{in e. St ‘
Yemclu][ende deelidealen kan oplossen, wordt mooi geillustreerd in tw ¢ atikelon
in de bundel Ower idealen. In het artikel van Hertogh, Raat en Wittey - af;kde“
rcchnn.ati{;hcid en doelmatigheid’ worden verschillende visies op de ::1“’ Lllffzn
ovcrl‘leid in een breder perspectief geplaatst onder de noem.er van ﬁet _‘:{3": vin
‘de dienende overheid. Sophie van Bijsterveld, ‘Grondrechten in delE{E ET"
idealenbenadering’, in: Van der Burg en Brom, Over idealen p. 131-149, | : _‘:“
dat we ook de discussies over de Europese bescherming van Iménsenrecht:::aat o
]e)e.n overlt()oell:ielend ideaal beter kunnen begrijpen. e
1t voorbeeld is ontleend aan Avishai i 1
Mass./London: Harvard Universi‘t,ys}litest/l;;%aéljt'p.T;léf&.Decent e i
Vgl. thrard Reve, Het Boek Van Violet En Dood, Amsterdam: L.]J. Veen 1996
O.vcr dlt‘ondemcheid zie Van der Burg, Het democratisch persp;cu‘.‘ef. 150-1 ‘
Uitgebreider over dit voorbeeld: Van der Burg e.a., ‘De zo ,VP‘ e
::;Ipver?encr'; en Wibren van der Burg, ‘The Morality ;)fAspimtl;%m 3: r:‘:;li‘::g
mmension of Law and Morality’, in: Willem ]. Wittev ibren :
(red.), Rediscovering Fuller. Essays on Implicit Lajw and Ins:;::;:a}WDIS;Fn ‘::“ i
Amsterdam University Press 1999, p. 169-192. Themmten
Vgl. Philip Selznick, The Moral Commonwealth. Social Theory and the Promi
Commmunity, Berkeley, Cal.: University of California Press 1%’92 388 ;‘f"‘"e B
een ‘balanced view of moral realism and moral idealism’ pleit i

167



Noten bij hoofdstuk 4

10.

11.

Frans Fockema Andreae, ‘Over heiligen’, in: W. van der Burg, A. Noord, FJ.
Brinkman, F. Fockema Andreae en J. Duyndam, 'Tijd voor idealen. Geloven tussen
visioen en werkelijitheid, z.p.: Algemene Doopsgezinde Sociéteit/Vrijzinnige Geloofs-
gemeenschap NPB/Remonstrantse Broederschap/Zwinglibond 1996, p. 29-32,
p. 29.

Sanne Taekema (‘Vormen van het ideaalbegrip’, p. 31) verzet zich terecht tegen
een gelijkstelling van helden met de door hen belichaamde idealen. Helden zijn
meer dan dat, omdat ze een concreet verhaal met zich meebrengen en daardoor
heel direct aansprekende verbeeldingen van die idealen zijn. Maar daaruit volgt,
anders dan Taekema suggereert, nog niet dat helden zelf ook idealen zijn.

Isaiah Berlin, The Crooked Titmber of Humanity, Princeton, N.].: Princeton University
Press 1990, p. 29-30: ‘The discovery, for example, of men in a savage state in the
forests of America was used as evidence of a basic human nature, of the so-called
natural man, with natural needs as they would have existed everywhere if men had
not been corrupted by civilisation, by artificial man-made institutions, as a result
of error or wickedness on the part of priests and kings and other power-seekers,
who practised monstrous deceptions on the gullible masses, the better to dominate
them and exploit their Jabour. The concept of the noble savage was part of the
myth of the unsullied purity of human nature, innocent, at peace with its
surroundings and itself, ruined only by contact with the vices of the corrupt culture
of western cities.” Vgl. ook Ton Lemaire, De Indiaan in os bewustzijn, Baarn: Ambo
1986.

Pieter Ippel, ‘Hebben we halve helden (nodig)? Iets over Herder, Herzen, Havel
& Europa’, Communiqué 12 (1996) 2, p. 18-27, p. 26.

John Rawls, A Theory of Justice, Oxford: Oxford University Press 1972, is zonder
meer de belangrijkste uitgewerkte rechtvaardigheidstheorie van de twintigste eeuw.
Het boek heeft voor de filosofisch geinteresseerde zeker een sterke intellectuele
aantrekkingskracht, maar juist omdat er geen mensen van vlees en bloed in
voorkomen, heeft het nauwelijks emotionele kracht.

. George Santayana, The Life of Reason. Volume II. Reason in Society, New York:

Dover Publications 1980 (1905), p. 158-159.

. Vgl. Martha C. Nussbaum, Poefic Justice. The Literary Imagination and Public Life,

Boston: Beacon Press 1995.

_ Graham Greene, The Power and the Glory, Harmondsworth: Penguin 1977 (1940).
. Vgl. Fockema Andreae, ‘Over heiligen’, p. 29. Hij verwijst naar de omschrijving

door Johannes Paulus 1T waarin ‘de consequente navolging van het voorbeeld van
Christus’ een vereiste is en naar de criteria van de orthodoxe kerk die onder meer
een volstrekte orthodoxie in het geloof en een heilig leven vereisen.

Vgl. Ippel, ‘Hebben we halve helden (nodig)?’ Tackema’s omschrijving van een
held (‘Vormen van het ideaalbegrip’) is al zo bescheiden dat zij min of meer
neerkomt op Ippels ‘halve held’.

Martin Luther King, Rosa stond niet op ... Geweldloze opstand in Monigomery,
Amsterdam/Baam: Ten Have 1984 (1959).

168

12.
13.
14.

15.

16.

Vgl. Fockema Andreae, ‘Over heiligen’.

Fockema Andreae, ‘Over heiligen’, p. 30.

Warna Oosterbaan, ‘Het dilemma van de Voetboogstraat’, NRC Handelsblad,
themabijlage Goden & Helden, 24 december 1996, stelt zelfs dat de afwezigheid
van helden een teken van beschaving is, omdat de emstigste ongelijkheden en
gevaren blijkbaar voorbij zijn. Dit sluit aan bij de gedachte dat de betekenis van
idealen het grootst is in situaties waarin ze overduidelijk niet worden gerealiseerd.
Dick A. Werner, Wat het is om groot te zijn. Een persoonlijk signalement van Albert
Sthweitzer, Amsterdam: Boom 1999, p. 5.

Vgl. Fockema Andreae, ‘Over heiligen’, p. 30: ‘Dus is er sprake van een
ambivalentie in mijn verhouding tot de heilige. Hij is het voorbeeld naar wie ik
in ontzag opkijk, zoals een koorddanser, maar tegelijkertijd is er een heimelijk
verlangen dat hij valt. Dan is de ban gebroken en heb ik rust.’

Noten bij hoofdstuk 5

. John Grisham, The Pelican Brief, New York: Doubleday 1992, p. 305.
. Vgl. de tweede betekenis van idealisme die Van Dale (Groot Woordenboek der

Nederlandse Taal, 11de ed., Utrecht: Van Dale Lexicografie 1984) geeft: ‘geloof aan
een zedelijk ideaal en het nastreven daarvan’. In de twaalfde druk van 1995 is de
omschrijving veranderd in: ‘geloof aan een zedelijk ideaal (soms met veronachtza-
ming van de realiteit)’. Die laatste toevoeging zal in volgende hoofdstukken nog
uitgebreid aan de orde komen als mogelijk bezwaar tegen idealisme, maar is m.i.
geen deel van een definitie.

. John Lewis, geciteerd in Menno de Galan, ‘Zwarte activist van de jaren zestig, nu

politicus, John Lewis: Geduld is een vies woord’, NRC Handelsblad 7 november
1998, p. Z7.

. Een veel diepgravender sociologische analyse van enkele motiverende factoren is

te vinden in Ruud Koopmans en Jan Willem Duyvendak, ‘Sociale bewegingen en
het primaat van de politiek’, in: Jan Willem Duyvendak, Hein-Anton van der
Heijden, Ruud Koopmans en Luuk Wijmans (red.), Tussen verbeelding en macht. 25
jaar niewwe sociale bewegingen in Nederland, Amsterdam: Sua 1992, p. 11-38.

. Dit groeiend gevoel van eigenwaarde en zelfrespect, dat voortvloeit uit deelname

aan protestacties, is sinds Gandhi een steeds terugkerend thema in de theorie en
de praktijk van burgerlijke ongehoorzaamheid. Door nee te zeggen, laten mensen
zien dat ze er zijn en serieus genomen moeten worden, en kunnen ze een gevoel
van persoonlijke effectiviteit ervaren. Gandhi’s acties waren niet alleen een middel
om de Britten uit India weg te krijgen, maar hadden tegelijk als doel om de Indiase
bevolking te laten ervaren dat ze macht had, dat ze iets aan haar lot kon
veranderen.

Overigens hadden de Stonewall-rellen in 1969 zelf ook al een dubbel karakter. Ze
waren zowel een uiting als een versterking van het toenemend zelfbewustzijn onder
de New Yorkse homo’s, omdat zij zich bij die rellen openlijk verzetten tegen de
tot dan gebruikelijke intimidatiepraktijken van de politie. Daarmee claimden zij

169



10.
11.

12.

13.
14.

het recht om zichzelf te zijn en weigerden zich nog langer neer te leggen bij de
vanzelfsprekendheid van discriminatie.

Wim Kersten, geinterviewd in Weg van idealen. De Tilburgse actiecultuur van de jaren
zeventig en haar erfenis, Tilburg: Stichting Werkwinkel Tilburg 1998, p. 35.
Yvonne van Zoest, geinterviewd in Weg van idealen, p. 35.

Geciteerd in Daan Bronkhorst, Alledaagse idealen. Portretten van verdedigers van
mensenrechten, Amsterdam: Amnesty International/Jan Mets 1998, p. 112.
Albrecht en Wallaart, ‘Dromen & ambities’, p. 17.

Koopmans en Duyvendak stellen overigens, ondanks een aantal methodologische
slagen om de arm, dat de mate waatin sociale bewegingen in Nederland succes
hebben gehad relatief groot lijkt. Zij verwijzen daarbij onder meer naar het tegen-
houden van nieuwe kerncentrales en van Kalkar, de aanpak van leegstand als gevolg
van de acties van de kraakbeweging en het langdurig blokkeren van besluitvorming
rond de kruisraketten. (Koopmans en Duyvendak, ‘Sociale bewegingen en het
primaat van de politiek’, p. 33.)

Ultgebreider over dit aspect van de milieubeweging: Hein-Anton van der Heijden,
Tussen aanpassing en verzet. Miliewbeweging en milieudiscours, Baamn: Ambo 2000, i.h.b.
p. 42-44.

Bronkhorst, Alledaagse idealen.

Bronkhorst, Alledaagse idealen, p. 10.

Noten bij hoofdstuk 6

1.

d

Natasha Gerson, ‘Engagement is mooi, idealisme is moeilijker’, de Volkskrant 31
januari 1998, p. 19.

George Orwell, Animal Farm. A Fairy Story, Harmondsworth: Penguin 1965 (1945).
Hans Achterhuis, Politiek van goede bedoelingen, Amsterdam: Boom 1999.
Jean-Francois Lyotard, Het postmoderne weten, Kampen: Kok Agora 1987 (vertaling
van La condition postmoderne 1979).

. Francis Fukuyama, The End of History and the Last Man, London: Penguin 1992.

Noten bij hoofdstuk 7

1.

2.

Melvyn L. Fein, The Limits of Idealism. When Good Intentions Go Bad, New York:
Kluwer Academic/Plenum 1999, p. x.

Deze zoekactie verrichtte ik begin 1998. Bij een recentere zoekactie bleken idealen
vooral sterk door de commercie geannexeerd te zijn, maar leverden ze ook
verwijzingen op naar gematigdere groepen als D66 en CDA. Het kan natuurlijk
zijn dat het vooral de extreme groepen waren die het Internet als eersten voor
verbreiding van hun opvattingen inzetten.

Vgl. ook Bernard Gert, Morality. A New Justification of the Moral Rules, New York:
Oxford University Press 1988, p. 165, die erop wijst dat veel religieuze, natio-
nalistische en raciale bewegingen idealen aanhangen ‘that no impartial person can

170

10.

advocate be publicly allowed to be followed when doing so involves violation of
the moral rules’. Ik denk dat het te ver gaat om het criterium dat idealen door
iedereen geaccepteerd of getolereerd kunnen worden als absolute eis te stellen, maar
wanneer dat niet het geval is, ligt er op zijn minst een zware bewijslast als men
toch aan het ideaal wil vasthouden.

Vgl. over het failliet van het funderingsdenken in de ethiek: Wibren van der Burg
en Theo van Willigenburg (red.), Reflective Equilibrium, Dordrecht: Kluwer
Academic Publishers 1998, in het bijzonder de ‘Introduction’. Zie ook mijn ‘Op
zoek naar een eigentijdse ethiek’, in: W.B. Drees (red.), Een beetje geloven. Actua-
liteiten en achtergronden van het vrijzinnig christendom, Amsterdam: Balans 1999, p. 167-
180.

. David Simmons stelt dat er zowel bij Marx en Engels als in de marxistische

literatuur nauwelijks iets te vinden is over de communistische eindtoestand. Curieus
is zels dat het lijkt alsof in ieder geval Engels zich helemaal kan vinden in de
beschrijving hiervan door Robert Owen, een veel gematigder en reformistischer
socialist, wiens ideeén nog doorklinken in het denken van gematigde Britse saciaal-
democraten als Tony Blair. David Simmons, Ideals and Dogma. A Critique of Pure
Marxism, Northolt: Third Avenue Press 1980, p. 77-79.

Isaiah Berlin, zelf een toonaangevend liberaal denker, zegt bijvoorbeeld: “Whatever
his errors, no one can today deny that Marx displayed unique powers of prognosis
in identifying the central trend at work — the concentration and centralisation of
capitalist enterprise — the inexorable trend towards ever-increasing size on the part
of big business, then in its embryo, and the sharpening social and political conflicts
that this involved.” Berlin, The Crooked Timber of Humanity, p. 241.

Vgl. hierover Selznick, The Moral Commonwealth, o.m. p. 160. Selznick stelt dat
idealen ‘viable’ moeten zijn in het licht van ‘social experience’.

Een mooi voorbeeld hoe charismatisch leiderschap enerzijds ten volle kan bijdragen
aan het leveren van grote inspanningen, maar toch niet hoeft te leiden tot
kritiekloze aanvaarding van het gezag op alle terreinen is de verkiezingsnederlaag
die Winston Churchill leed na de Tweede Wereldoorlog. Ondanks zijn charismati-
sche persoonlijkheid en groot gezag werd hij als premier door de kiezers naar huis
gestuurd. De kwaliteiten en opvattingen die hadden geholpen om de oorlog te
winnen waren blijkbaar volgens hen andere dan die welke nodig waren om daarna
de samenleving weer op te bouwen.

Vgl. bijv. de bijdragen van Paul Scheffer, ‘Land zonder spiegel. Over de politieke
cultuur in Nederland’, en Erik van Ree, ‘Tolerantie. Het “Osmaanse” versus het
moderne model’, in: Koen Koch en Paul Scheffer (red.), Het nut van Nederland.
Opstellen over soevereiniteit en identiteit, Amsterdam: Bert Bakker 1996 (resp. p. 10-39,
i.h.b. p. 26-27, en p. 85-101, i.h.b. p. 89).

Mede als gevolg van de uitwassen van het nationalisme wordt deze mogelijk
positieve kant van het beroep op een nationale missie in het grootste deel van de
literatuur genegeerd. Vgl. bijv. Berlin, The Crooked Timber of Humanity, p. 176-177,
die in zijn negatieve oordeel over nationalisme representatieflijkt voor de overgrote
meerderheid van moderne auteurs die nationalisme uitsluitend als iets negatiefs
kunnen zien.

171



Noten bij hoofdstuk 8

. Uit: P.A. de Génestet, Volledige dichtwerken, Amsterdam: Gebroeders E. & M.

Cohen, zj., p. 307.

Vgl. Simmons, Ideals and Dogma, p. 8: ‘Each facet of Marxism has its own
psychological appeal, and if some facets are contradicted by others, well, that’s life.
The net result is a system that can answer all questions, refute all objections, attract
all classes. What it loses in logic and rationality, it more than makes up for by its
comprehensive appeal; the philosophy with something for everybody.’

Vgl. hierover Betlin, The Crooked Timber of Humanity, p. 177-179.

Overigens is dat natuurlijk in belangrijke mate ten koste gegaan van grote groepen
elders in de wereld.

Vgl. Rescher, A System of Pragmatic Idealism II, p. 132: ‘In appraising ideals, we
must look not to the nature of these ideals alone but also to their work — their
actual effects in applicative operation.’

Vegl. hierover mijn Het democratisch perspectief, hoofdstuk 9, i.h.b. p. 230-231.

Noten bij hoofdstuk 9

1.

172

Isaiah Berlin, ‘Philosophy and Government Repression’, in: idem, The Sense of
Reality. Studics in Ideas and Their History, London: Chatto & Windus 1996, p. 75.
Hans Crombag en Frank van Dun, de Utopische Verleiding, Amsterdam/Antwerpen:
Contact 1997.

Hans Achterhuis, De erfenis van de utopie, Amsterdam: Ambo 1998.

Hij onderscheidt de sociale utopie van de meer op technische vooruitgang
gebaseerde utopie, waartegen hij veel minder bezwaren heeft. Ik beperk me hier
tot zijn kritieck op de sociale utopie, die vooruitgang verwezenlijkt door de
samenleving en vaak ook de mensen daarin te veranderen.

Achterhuis (De erfenis van de utopie, p. 106) stelt dat in de zestiende eeuw het
utopisch denken voor het eerst in de geschiedenis een kader biedt om existentiéle
menselijke ervaringen op een niet-religicuze manier te begrijpen. De opkomst
hiervan is daarom verbonden met de periode van het humanisme en het
verlichtingsdenken. Ook Kuiper ziet het utopisch denken als een vervanging van
(en deels ook als onverenigbaar met) een christelijke levensbeschouwing: ‘Het
utopisch denken van de moderne tijd kan worden beschouwd als een moderne
(geseculariseerde) heilsverwachting.” Roel Kuiper, Op zoek naar de samenleving. Over
anti-utopisch denken en politicke verantwoordelijkheid (oratie Rotterdam), Rotterdam:
Erasmus Universiteit, Faculteit der Wijsbegeerte 1999, p. 17.

Om een voorbeeld te noemen: Thomas More, de schrijver van Utopia, die het
begrip en het literaire genre introduceerde, was een machtig politicus. Er is geen
enkele indicatie dat hij zijn Utopia daarbij zag als een uitgangspunt voor de
praktische politiek. (Integendeel, in de inleiding tot het boek zelfwordt aangegeven
dat het in de praktische politick van weinig nut zou zijn.) Waarschijnlijk meende
hij wel dat de daarin verwoorde kritick op de Engelse samenleving van zijn tijd

10.

11.

12.
13.

14.

15.

16.

17.

bruikbaar kon zijn voor het politieke denken, en misschien ook vond hij bepaalde
ideeén uit Utopia bruikbaar voor de praktische politiek. Maar Achterhuis meent nu
juist dat utopisten de hele utopie als uitgangspunt moeten nemen, en dat is bij More
zeker niet het geval. Vergelijkbare analyses zijn mogelijk voor verschillende andere
auteurs.

Curieus is bijvoorbeeld zijn kritiek op Boerwinkels, in de jaren zestig en zeventig
veelvuldig herdrukte pleidooi voor inclusief denken, dat als een vorm van
totalitarisme wordt weggezet. (Feitse Boerwinkel, Inclusief denken, Bussum: Paul
Brand/Werkgroep 2000 1966.) Boerwinkel bepleit aanvaarding van verscheidenheid
en neemt stelling tegen dogmatische en ideologische geslotenheid. Om hemnu juist
als een tegenstander daarvan te schetsen die het geluk van de ander wil bereiken
door geweld uit te oefenen, vergt wel enige intellectuele acrobatiek en vooral
extreem veel ‘Hineininterpretieren’.

Deze twee karakteristieke stappen vereisen niet dat men een complete blauwdruk
heeft voor de ideale samenleving. Daarom zijn de analyse en kritiek in dit
hoofdstuk niet alleen van betekenis voor puur utopische bewegingen; ook bij
bewegingen als het communisme met veel vagere ideeén over de gewenste toe-
komst komen deze twee ideeén voor.

Vgl. ook Hans Crombag in een interview met NRC Handelsblad d.d. 24 januari
1998: “Kenmerkend voor elk Utopia is het opheffen van alle individualiteit en het
opgaan in het grote geheel. Geluk is bereikbaar als we maar ophouden onszelf te
zijn en ons gezamenlijk inspannen voor de goede zaak.’

Aangenomen natuutlijk, for the sake of argument, dat zo’n samenleving bestaanbaar
zou zijn — wat ik hierboven heb aangevochten.

Vgl. Crombag en Van Dun, de Utopische Verleiding, p. 71: ‘Het radicale aspect van
Utopia is gelegen in de onverbiddelijkheid waarmee het diversiteit en pluralisme
afwijst. De absolute eenheid van de samenleving is de noodzakelijke voorwaarde
voor de moralisering ervan, die slechts kan wortelen in één waarachtige opvatting
van het goede. (...) het utopische ideaal vereist de volledige opheffing van diversiteit
in opvattingen en doelen onder de burgers, de opheffing derhalve van het
onderscheid tussen “ik” en “de ander”.’

Bertrand Russell, Political Ideals, London: Routledge 1997 (1917), p. 17.

In de filosofische terminologie van Isaiah Berlin: voor ‘negatieve vrijheid’ is weinig
ruimte, maar dit wordt gerechtvaardigd door te kiezen voor de "positieve vrijheid’.
Aldus ook Witteveen in zijn boek De denkbeeldige staat, p. 281: ‘Een volledig
kenbare, verdedigbare en beheersbare politieke werkelijkheid is geen ideaalbeeld
maar de grootste nachtmerrie; de staat moet denkbeeldig blijven.’

Jan Willem Duyvendak, De planning van ontplooiing. Wetenschap, politiek en de
thaakbare samenleving, Den Haag: Sdu 1999.

CJ.M. Schuyt en E.R.M. Taverne stellen het in hun voorwoord bij het in de
vorige noot genoemde boek van Duyvendak (p. xiii) als volgt: “Tussen een totale
planning en een totale afwijzing van planning, dus in de kleine marge van bewuste
en gestuurde ontplooiing van mensen ligt wellicht de kiem van een beschaafde
samenleving.’

Uitgebreider hierover Bert van den Brink, The Tragedy of Liberalism. An Alternative
Defense of a Political Tradition, Albany, N.Y.: SUNY Press 2000.

173



18.

19.

20.

21.

22,

23.

24,

Vgl. ook Bertlin, The Crooked Timber of Humanity, p. 15: ‘In a society in which the
same goals are universally accepted, problems can only be of means, all soluble by
technological methods. That is a society in which the inner life of man, the moral
and spiritual and aesthetic imagination no longer speaks at all. Is it for this that men
and women should be destroyed or societies enslaved? Utopias have their value —
nothing so wonderfully expands imaginative horizons of human potentialities — but
as guides to conduct they can prove literally fatal. Heraclitus was right, things
cannot stand still.’

Werner (Wat het is om groot te zijn, p. 87) noemt Schweitzer een ‘polyfone
persoonlijkheid’, maar geeft daarbij aan dat het hem niet lukte op elk van de ver-
schillende terreinen zich te blijven ontwikkelen.

Zie hierover o.m. Bernard Williams, Shame and Necessity, Berkeley, Cal.: University
of California Press 1993.

Hermann Hesse, Narzif und Goldmund, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1980 (1957),
p. 21.

Vgl. Rescher, A Systemt of Pragmatic Idealism II, p. 134: ‘Conflicting ideals are a fact
of life (...) But of course, the prospect of goal alternatives no more invalidates one’s
ideals than the prospect of spouse alternatives invalidates one’s marriage.” Vgl. ook
Joseph Raz, The Morality of Freedom, Oxford: Clarendon Press 1986.

Het gaat hier om een hypothetische kwestie: binnen de huidige, redelijk
democratische Nederlandse samenleving is geweld tegen personen m.i. geen ge-
rechtvaardigd middel om bepaalde idealen na te streven. Uitgebreider daarover mijn
Een andere visie op burgerlijke ongehoorzaamheid, Arnhem: Gouda Quint 1986, p. 93-
101.

In zijn artikel ‘Vuile handen’ (Wending december 1960, p. 645-653) bepleit ook
oud-premier Schermerhorn, in andere termen, een dergelijk pluralisme van mensen
die vuile handen willen maken en mensen die als wegwijzers ‘met een heilige
eenzijdigheid en in een zegenrijke eenvoudigheid z6 hun leven in dienst kunnen
stellen van een ideaal’ (p. 646). Hoewel hij zelf duidelijk tot de eerste categorie
hoorde, achtte hij ook de tweede groep als tegenkracht onmisbaar, juist om bij
politici het besef levend te houden dat hun handen vuil zijn en om te voorkomen
dat ze alleen nog maar oog hebben voor partijpoliticke compromissen.

Noten bij hoofdstuk 10

1.

174

Kees Schuyt en Max Kommer, ‘Inleiding. De strafrechtelijke keten is rond’, in:
Kees Schuyt en Max Kommer (red.), Niet bij straf alleen. De spanning tussen idealisme
en realisme in het reclasseringswerk, Amsterdam: Amsterdam University Press 1998,
p. 9-13, p. 13.

Overigens is het goed hierbij de nuances in het oog te houden. Sommige
idealistische leefgemeenschappen hebben wel uitstekend gefunctioneerd. De kib-
boetsen in Israél hebben jarenlang een uitermate belangrijke bijdrage geleverd aan
de opbouw van dit land. Nu die pionierfase achter de rug is, blijkt hun formule
overigens moeilijker te handhaven. Maar dat een project niet het eeuwige leven

10.

11.

12.

13.

heeft maar alleen in bepaalde contexten succesvol blijkt, is natuurlijk geen reden
om het als een mislukking te beschouwen.

Achterhuis (Politiek van goede bedoelingen, p. 68) wijst op het conflict in Biafra waar
veel van de gelden bedoeld om de hongerende bevolking te voeden werden
doorgesluisd naar de aficheidingsbeweging, die daarmee wapens kon kopen om het
gewapend conflict te verlengen.

Jacques de Milliano, geciteerd in de Volkskrant van 5 december 1998.

Het opmerkelijke is overigens dat het succes van deze actie nog losstond van wie
er gelijk had. Achteraf bleek Greenpeace de negatieve gevolgen van het dumpen
van het platform namelijk emstig overdreven te hebben.

. Vgl. hierover bijv. S.C. van Bijsterveld en W.J.M. van Genugten, ‘Mensenrechten

in gedragscodes voor het internationale bedrijfileven’, Ars Aequi 46 (1997) 7/8, p.
500-505.

Het internationale recht speelt daarbij overigens in toenemende mate een rol.
W .J.M. van Genugten wijst erop dat door de ontwikkelingen van de laatste jaren
in het internationale recht ook bedrijven juridisch aangesproken kunnen worden
op respect voor rechten van de mens, en dat dit in de toekomst alleen maar sterker
zal worden (‘Multinationale ondememingen en de rechten van de mens. Van
voorzichtige toenadering tot paradigmawisseling’, Nederlands Juristenblad 75 (2000)
25, p. 1231-1236).

Albrecht en Wallaart, ‘Dromen & ambities’, p. 17.

Tets wat overigens geen nieuw verschijnsel is. De eerste christenen hadden volgens
Handelingen 4: 32-37 ook gemeenschap van goederen. In Handelingen 5: 1-11
blijkt uit het verhaal van Ananias en Saffira dat sommigen daar onderuit probeerden
te komen.

Rescher, A System of Pragmatic Idealism IL p. 137: ‘A lack of ideals is bound to
impoverish a person or a society.’

In een interview met NRC Handelsblad (4 juli 1998, p. 47) zegt Csikszentmihalyi
het als volgt: ‘Mensen die alleen maar hedonistisch leven, kunnen toch niet echt
tevreden zijn met hun leven, zo blijkt uit onze beeper-onderzoeken en de vele
diepte-interviews. Mensen die het bevredigende gevoel hebben dat zij het beste
uit hun bestaan hebben gehaald en halen, zijn de mensen die altijd proberen een
stapje verder te gaan dan wat ze op dat moment aan het doen zijn.’
Csikszentmihalyi benadrukt daarbij overigens dat de doelen niet te hoog (en niet
te laag) gesteld moeten zijn — ze moeten realistisch zijn en in principe haalbaar
(Csikszentmihalyi, Flow, p. 135). Daarmee gaat hij op het eerste gezicht een andere
richting in dan ik hier bepleit, omdat idealen in mijn opvatting niet goed haalbaar
zijn. Maar een realistisch idealisme moet nu juist ook zorgvuldig afwegen wat de
mogelijke tussenstappen, de concretere doelen zijn waarlangs men het ideaal
nastreeft. Die tussenstappen moeten dus wel degelijk in principe haalbaar zijn, of
op zijn minst moet gedeeltelijke realisering van de tussenstappen ook zinvol en
bevredigend zijn. Het boek dat alle overige boeken, met uitzondering van de
Bijbel, overbodig maakt, zal Reve nooit schrijven, maar dat maakt ook de gedeelte~
lijk geslaagde pogingen (zoals Het Boek Van Violet En Dood) nog alleszins de moeite
waard.

Albrecht en Wallaart, ‘Dromen & ambities’, p. 17 en 21.

175



14.

15.

16.

17.

18.

19.

20.
21.

Vgl. Ronald Dworkin, Justice and the Good Life (The Lindley Lecture), Lawrence,
Kan.: University of Kansas 1990.

Waarbij ik nog buiten beschouwing laat dat de meeste mensen er plezier in
scheppen om zich maatschappelijk verdienstelijk maken en zich daarvoor ge-
waardeerd te weten.

Fein (The Limits of Idealism, p. 14) stelt dat ‘frustrated idealism is an inevitable part
of growing up’.

Voor een uitgebreidere analyse van tal van autoritaire of totalitaire regimes die in
de afgelopen decennia vervangen werden door meer democratische regeringen, zie
Fukuyama, The End of History and the Last Man, hoofdstuk 2 en 3.

Vgl. Fukuyama, The End of History and the Last Man, hoofdstuk 3, i.h.b. p. 49-50.
Monique de Knegt, ‘Nieuwe generatie idealisten ondermijnt het Rimpelloze
Bestaan. Meer geest, minder geld’, Gelders Dagblad 10 mei 1997.

Schuyt en Kommer, ‘Inleiding’, p. 13.

Selznick, The Moral Commonwealth.

Noten bij hoofdstuk 11

1.

176

Vgl. ook Harry Kunneman, Postmoderme moraliteit, Amsterdam: Boom 1998, p. 18:
‘Op het einde van de twintigste eeuw lijkt de moderne tijd in een midlife crisis
geraakt.’

Vgl. Lyotard, Het postmoderne weten.

Fukuyama, The End of History and the Last Man. Overigens is de gedachte van het
einde der ideologie of het einde der geschiedenis bepaald niet nieuw. Zo werd
begin jaren zestig Daniel Bell bekend met zijn boek The End of Ideology. On the
Exhaustion of Political Ideas in the Fifties, Cambridge, Mass.: Harvard University Press
1988 (1960). Eerder waren er al verschillende anderen geweest met soortgelijke
ideeén; de negentiende-eeuwse filosofen Hegel en Marx zijn daarbij vaak inspiratie-
bronnen.

Zie daarover hoofdstuk 8.

Vgl. ook Kunneman, die in zijn ‘Brief aan mijn leermeester’ (d.w.z. Jiirgen
Habermas) deze (m.i. terecht) verwijt dat zijn analyse wordt ‘gekenmerkt door het
verlangen naar zekerheid, verankering en onwankelbare fundamenten’. Hij pleit
voor een ‘postmodemn denkkader waarin niet langer de zoektocht naar een basale
logica, naar onwankelbare fundamenten en naar objectieve kennis centraal staan,
maar meervoudigheid, interferentie en interplexiteit de horizon van de analyse
vormen’ (Postmoderne moraliteit, p. 36, resp. 37). Hoewel mijn analyse vanuit heel
andere filosofische tradities vertrekt dan die van Kunneman (en daardoor ook
andere terminologieén en denkkaders hanteert), kan ik me in veel van zijn kritieken
(maar niet altijd in zijn alternatieven) vinden, zowel in die op de grote verhalen
als in die op de klaagzangen over de teloorgang van sociale cohesie en verlies van
normen en waarden. Mijn voornaamste bezwaar is dat hij in zijn essay zelf ook
regelmatig vervalt in eenzelfde soott zwart-wit denken in grote lijnen dat
kenmerkend is voor de grote verhalen. De moraal van ‘theemutsculturen’ wordt

10.

11.
12.

bijvoorbeeld zo eendimensionaal neergezet dat het geen kunst meer is haar
vervolgens geheel onderuit te halen.

Kunneman, Postmoderne moraliteit, p. 80.

Dit tweede punt sluit aan bij de stelling van Fukuyama dat de overwinning van het
liberalisme met zijn vrijhandel en slechts beperkt gereguleerde economie de
ideologische strijd achterhaald heeft gemaake.

Vel. Karl Popper, The Poverty of Historicism, London: Routledge 1999 (1957).
Dit wordt impliciet ook door Kunneman (Postmoderne moraliteit, p. 77) erkend in
zijn kritieck op de te algemene stellingname van Lyotard. Deze laat volgens
Kunneman te weinig ruimte voor nuances en zorgvuldige analyses van de
verschillende ontwikkelingen en heeft een te negatieve toonzetting.

In Nederland geldt dit zonder meer voor de meeste pleitbezorgers van het
postmodernisme. Auteurs als Harry Kunneman, Willem van Reijen en Paul Frissen
hebben alle hun wortels in de Kritische Theorie of zijn actief geweest in
marxistische bewegingen en partijen.

Vgl. Fukuyama, The End of History and the Last Man, p. xi.

Natuurlijk was dit allemaal veel complexer en genuanceerder dan ik het hier
voorstel, en was ook de vredesbeweging zich daarvan wel bewust. Waar het mij
om gaat, is dat bij de vredesacties begin jaren tachtig een relatief simpel beeld van
de problemen en de acties daartegen beschikbaar was. Vergelijkbare simpele beelden
bestonden er ook bij acties als die tegen kemenergie, voor vrije abortus, tegen de
oorlog in Vietnam of voor democratisering in het hoger onderwijs.

Noten bij hoofdstuk 12

1.

Hannah Pitkin, Wittgenstein and Justice. On the Significance of Ludwig Wittgenstein for
Social and Political Thought, Berkeley, Cal.: University of California Press 1972,
p. 190.

Lucas Reijnders weigert dit zelfs idealisme te noemen (in het eerder aangehaalde
artikel van De Knegt in De Gelderlander, ‘Nieuwe generatie idealisten ondermijnt
het Rimpelloze Bestaan’). Hij heeft gelijk voorzover het vaak neerkomt op een
gemakkelijke manier om ‘iets’ te doen, zonder dat dit een echte inzet en
betrokkenheid weerspiegelt. Maar dat geldt natuurlijk soms ook voor het meelopen
in een demonstratie. Het overmaken van geld voor goede doelen kan mijns inziens
wel degelijk een van de vele legitieme manieren zijn waarop idealisme gestalte
krijgt. Er wordt immers een reéle bijdrage geleverd; voor veel mensen is het
bovendien als gevolg van bijvoorbeeld tijdgebrek of ouderdom een van de weinige
manieren waarop ze daadwerkelijk zo'n bijdrage kunnen leveren.

Een tegengestelde conclusie lijke Achterhuis te trekken in zijn Politiek van goede
bedoelingen. Zijn betoog is echter weinig overtuigend, omdat hij zich vrij eenzijdig
richt op één factor (de ontwikkelingshulp) als oorzaak van de situatie in ontwik-
kelingslanden, terwijl tal van andere factoren buiten beschouwing blijven. Maar het
is natuurlijk volstrekt onverantwoord om als er een verlechtering (of geen
verbetering) optreedt, dit toe te schrijven aan één factor. Het zou immers zeer goed

177



.

10.

11.

178

kunnen zijn dat zonder de hulp de situatie nog slechter was geweest.

Veel uitgebreider over de voor- en nadelen van hechtere organisaties en
institutionalisering: Selznick, The Moral Commonwealth, hoofdstuk 9. Selznick stelt
terecht dat sommige aspecten van institutionalisering de centrale waarden (of
idealen) van de organisatie versterken en voeden, terwijl andere die juist ondermij-
nen.

Selznick, The Moral Commonwealth, p. 246.

In sommige andere landen is dit probleem met het aanpassen van de vakbonden
aan de eisen van de moderne tijd nog sterker. Vakbonden in de Verenigde Staten
zijn heel traditionele organisaties, die geassocieerd worden met corruptie en machts-
misbruik. In Groot-Brittannié is de macht van de vakbonden lange tijd een grote
belemmering geweest bij de noodzakelijke modernisering van de arbeidsverhoudin-
gen.

Selznick, The Moral Commonwealth, p. 248.

Uitgebreider hierover: Selznick, The Moral Cowmmonwealth, p. 246-247.

Paul Kalma, De illusie van de ‘democratische staat’. Kanttekeningen bij het sociaal-
democratisch staats- en democratiebegrip, Kluwer: Deventer 1982; Paul Frissen, De
vittuele staat. Politiek, bestuur, technologie: een postmodern verhaal, Schoonhoven:

Academic Service 1995; Paul Frissen, De lege staat, Amsterdam: Nieuwezijds 1999.

Mijn beschrijving van maatschappelijke verschijnselen als die van individualisering,

fragmentatie en horizontalisering vertoont veel overeenkomsten met die van Frissen,

De virtuele staat. Alleen de normatieve conclusies die ik daaraan verbind, staan haaks
op de zijne. Frissen lijkt te kiezen voor een postmodernistisch, sterk anti-normatief
verhaal, waarin de staat en de burgers geen normatieve idealen meer nastreven,

maar alleen nog ‘esthetische’ criteria als vermijding van wreedheid, consensus en
participatie hanteren. (Overigens blijkt hier al uit dat hij dat niet-normatieve

standpunt volstrekt niet kan vasthouden, omdat deze criteria sterk inhoudelijke

normen of idealen belichamen.) Ik kies daarentegen voor het doortrekken van een
horizontale, pluralistische opvatting van democratie, waarin juist meer ruimte komt
voor morele debatten en idealistische inzet van burgers omdat deze zich niet langer
primair op de staat hoeven te oriénteren, maar er naast de staat tal van andere

aanknopingspunten voor inhoudelijk debat en engagement worden gecreéerd. Vgl.

mijn ‘Het primaat van de praktijk’, in: Bart van Klink en Willem Witteveen (red.),

De overtuigende wetgever, Deventer: W.E.J. Tjeenk Willink 2000, p. 105-122. Frissen

heeft zonder meer gelijk dat onze samenleving ook om een nieuw type staat vraagt,

maar dat moet m.i. niet in de richting gezocht worden die hij voorstelt. Hierop

uitgebreider ingaan valt helaas buiten het bestek van dit boek. Zie voor inspirerende

perspectieven op de rol die staat en burgers kunnen spelen: Witteveen, De

denkbeeldige staat.

Overigens is ook dit zeker geen eenvoudige keuze, want om effectief invloed uit

te oefenen, zal men toch vaak zich moeten aanpassen. Duyvendak, Van der
Heijden, Koopmans en Wijmans schrijven dan ook in hun ‘Conclusies’ over de

nieuwe sociale bewegingen: ‘Al deze bewegingen staan in het spanningsveld tussen

verbeelding en macht: om uit te dagen moeten ze afstand bewaren tot gevestigde

opvattingen en instellingen, maar om invloed uit te oefenen moeten ze zich tot

op zekere hoogte juist onderwerpen aan de bestaande politieke spelregels.” (Jan

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

Willem Duyvendak, Hein-Anton van der Heijden, Ruud Koopmans en Luuk
Wijmans, Tussen verbeelding en macht. 25 jaar nieuw sociale bewegingen in Nederland,
Amsterdam: Sua 1992, p. 213))

Vgl. het klassieke boek van G.J. Heering, De zondeval van het Christendom. Een studie
over Christendom, staat en oorlog, Utrecht: Bijleveld 1981 (1929). Met de titel duidde
Heering op het moment dat het christendom veranderde van onderdrukte
godsdienst in een staatsgodsdienst en zijn pacifistisch karakter vetloor.

Overigens blijven de implicaties van deze idealen niet beperke tot de staatsorgani-
satie. Controle op machtsuitoefening kan ook van belang zijn voor andere
organisaties zoals bedrijven, en ook voor de macht die burgers onderling
uitoefenen. Het rechtsstaatideaal en het democratie-ideaal hebben dus wel degelijk
ook betekenis binnen bijvoorbeeld bedrijven. Vgl. hierover Selznick, The Moral
Commonwealth, p. 300-310, voor het rechtsstaatideaal en Van der Burg, Het
democratisch perspectief, voor het democratie-ideaal.

Het onderscheid tussen interne en externe idealen is ontleend aan Lon L. Fuller,
The Morality of Law, New Haven, Conn.: Yale University Press 1969. Het is
overigens geen scherpe scheiding. Zo is het rechtvaardigheidsideaal ook deels intem
aan het recht, en is dit dus voor de rechtstaat deels ook een intern ideaal.
E.M.H. Hirsch Ballin, In Ernst. Oriéntaties voor beleid, Den Haag: Sdu 1994, p. 25;
vgl. ook p. 38.

Vgl. Ruud Koopmans, ‘Van provo tot RARA. Golfbewegingen in het politiek
protest in Nederland’, in: Duyvendak, Van der Heijden, Koopmans en Wijmans,
Tussen verbeelding en macht, p. 74-75: ‘Van een algehele desillusie met betrekking
tot de mogelijkheden van sociale bewegingen is blijkbaar geen sprake, en al
helemaal niet van een verlies van interesse in de onderwerpen die ze aan de orde
stellen. Er is sprake van een participatie op een andere manier: ondanks de in de
tweede helft van de jaren tachtig tamelijk ongunstige voorwaarden voor
buitenparlementair protest en de daardoor teruggelopen bewegingsactiviteit, lijken
velen betrokken te willen blijven bij het onderwerp en middels hun steun aan
organisaties te willen verzekeren dat het overheidsbeleid ook in tijden van minder
bewegingsactiviteit kritisch gevolgd wordt.’

Vgl. Duyvendak, Van der Heijden, Koopmans en Wijmans, Tussen verbeelding en
macht, p. 36: ‘Weinigen zijn nog beschikbaar om full-time te vergaderen, “folderen”
of filosoferen, maar part-time blijkt heel veel mogelijk. (...) De intensiteit van het
engagement is dus veranderd.’

Vgl. Richard Sennett, The Corrosion of Character. The Personal Consequenices of Work
in the New Capitalism, New York: W.W. Norton 1998.

Noten bij hoofdstuk 13

Kalma, De illusie van de ‘democratische staat’, p. 117.

2. Uitgebreider over de rechtvaardiging van democratie: Van der Burg, Het democratisch

perspectief, waar ook verdere literatuurverwijzingen te vinden zijn rond verschillende
thema’s uit dit hoofdstuk.

179



10.

11.

12

180

. Daarbij zit overigens wel de problematiek van de betrouwbaarheid van de gebruikte

modellen zoals die van het CPB of het RIVM. Naarmate voorgestelde beleidswij-
zigingen sterker afwijken van de status quo is het moeilijker om hun gevolgen te
voorspellen. Een grotere pluraliteit van modellen en bureaus die dergelijke
modellen ontwikkelen zou dan ook vanuit democratisch gezichtspunt wenselijk
zijn.

. Overigens moet — voor ik beschuldigd wordt van te grote naiviteit — hierbij

worden aangetekend dat juist ten aanzien van het luisteren naar de bevolking de
huidige democratische praktijk vaak ernstig tekortschiet. Een grotere responsiviteit
van de overheid is zeker noodzakelijk. Vgl. bijv. Witteveen, De denkbeeldige staat,
p. 271-272. Democratische instellingen bieden helaas geen garantie voor luister-
en leervermogen.

. Bij de introductie van dergelijke ideeén begin jaren tachtig (vanuit onder meer de

vakbeweging en klein-links) werden ze aanvankelijk juist vanuit liberale en sociaal-
democratische hoek geheel weggehoond. Inmiddels is de acceptatie veel breder
geworden, overigens niet alleen omdat men vergroening van het belastingstelsel
nastreeft, maar ook omdat deze belastingen vaak minder gemakkelijk te ontduiken
zijn.

Greenpeace heeft bijvoorbeeld rond de Brent Spar-affaire de consumentenboycot
als belangrijk drukmiddel ontdekt. Aandeelhoudersvergaderingen worden de laatste
jaren regelmatig gebruikt om maatschappelijke aspecten van het ondememingsbeleid
aan de orde te stellen. Op tal van manieren wordt aldus door idealistische groepen
rechtstreeks op de markt ingespeeld en niet alleen via de band van de overheid.

Vgl. hierover ook Selznick, The Moral Commonwealth, .h.b. p. 111-112 en p. 517-
521; Witteveen, De denkbeeldige staat, hoofdstuk 10; Van der Burg, Het democratisch
perspectief, hoofdstuk 9.

De uitdrukking ‘piecemeal engineering’ is ontleend aan Popper, The Poverty of
Historicism, p. 64-70. Popper stelt dit tegenover ‘Utopian engineering’: een holisti-
sche benadering die de hele samenleving vergeefs probeert te modelleren op basis
van een uitgewerkte blauwdruk.

Toch is in een heel laat stadium terugkeren op verkeerde besluitvorming nog steeds
mogelijk. Een goed voorbeeld hiervan is de volledig afgebouwde kweekreactor in
Kalkar, die als gevolg van de aanhoudende druk vanuit de bevolking uiteindelijk
niet in gebruik werd genomen. Misschien gebeurt iets soortgelijks alsnog in het
geval van de Betuwelijn.

Vgl. ook Witteveens stelling dat democratie en rechtsstaat juist voorwaarden zijn
voor doelmatigheid (De denkbeeldige staat, p. 275): ‘Een overheid die rechtsstatelijk
en democratisch opereert, heeft meer mogelijkheden om de eigen bestuurskracht
te vergroten.’

Hetzelfde geldt immers op analoge wijze voor andere vormen van bestuurlijke ver-
antwoordelijkheid in allerlei contexten: in besturen van verenigingen, ovetlegraden,

kerkenraden en zelfs in de leiding van actiegroepen. Het geldt ook voor de indivi-
duele medewerking aan activiteiten, bijvoorbeeld als ambtenaar of medewerker van
een bedrijf.

Vgl. ook Selznick, The Moral Commonuwealth, p. 526: ‘This want of purity is neither
a conceptual flaw nor a second-best ideal. Rather, it is a wholly appropriate

13.
14.

condition, given that we routinely expect and warmly endorse the multiplicity of
interests in a flourishing community.’

Schermerhom, ‘Vuile handen’.

Vgl. hierover Witteveen, De denkbeeldige staat, p. 101.

Noten bij hoofdstuk 14

S

Robert Long en Dimitri Frenkel Frank, ‘De voetstap van 't geluk’ uit de musical
Tsjechov.

Beatrijs van der Weijden, geciteerd in Weg van idealen, p. 19.

Ik pas hier een onderscheid toe tussen overtuigingen, persoonlijke identiteiten en
praktijken, cen onderscheid dat ik eerder heb uitgewerkt in ‘Beliefs, Persons and
Practices. Beyond Tolerance', Ethical Theory and Moral Practice 1 (1998) 2, p. 227-
254.

P.W. Tops, ‘Co-productie als cultureel proces. Publieke besluitvorming en het
Oma-Cor-Complex’, in: H.M. Loerakker en G.W. Rijnja (red.), De overheid
communiceert! Dertien essays bij dertig jaar VVO (Jaarboek voor overheidscommuni-
catie 1998), Den Haag: Sdu 1998, p. 43-49.

Albrecht en Wallaert, ‘Dromen & ambities’.

Beatrijs van der Weijden, geciteerd in Weg van idealen, p. 18.

In de hoofdstukken 5 en 7 is op een aantal aspecten hiervan al uitgebreider
ingegaan.

Vgl. Elisabeth Etty, Liefde is heel het leven niet. Henriette Roland Holst 1869-1952,
Amsterdam: Balans 1996, p. 618: ‘Al uit haar vroegste jeugdwerk blijkt dat zij
behoefte had aan een alles omvattend ideaal om voor te werken en te leven.
Zonder zo’n ideaal, al spoedig belichaamd in het socialisme, kon ze zich als
dichteres en als mens niet ontplooien. Omgekeerd vallen haar maatschappelijke
invloed en gezag, haar politieke charisma en uitstraling niet los te zien van haar
bevlogen en profeterende dichterschap. Voor Roland Holst stond haar poézie in
dienst — letterlijk — van het ideaal, waar ze zich ook op talloze andere manieren

voor inzette.’

Noot bij hoofdstuk 15

1. Aangehaald op http://www.cyberquotations.com. De oorspronkelijke vindplaats

heb ik niet kunnen achterhalen.

181



Bibliografie

Achterhuis, Hans, De erfenis van de utopie, Amsterdam: Ambo 1998.

Achterhuis, Hans, Politiek van goede bedoelingen, Amsterdam: Boom 1999.

Albrecht, Yoer, en Tino Wallaart, ‘Dromen & ambities. De nieuwe generatie’, Vrij
Nederland 25 december 1999, p. 16-21.

Bell, Daniel, The End of Ideology. On the Exhaustion of Political Ideas in the Fifties.
Cambridge, Mass.: Harvard University Press 1988 (1960}).

Berlin, Isaiah, The Crooked Timber of Humanity, Princeton, N.J.; Princeton University
Press 1990.

Betlin, Isaiah, ‘Philosophy and Government Repression’, in: idem, The Sense of Reality.
Studies in Ideas and Their History, London: Chatto & Windus 1996.

Bijsterveld, Sophie van, ‘Grondrechten in de EU. Een idealenbenadering’, in: Van der
Burg en Brom, Over idealen, p. 131-149.

Bijsterveld, S.C. van, en W.J.M. van Genugten, ‘Mensenrechten in gedragscodes voor
het internationale bedrijfsleven’, Ars Aequi 46 (1997) 7/8, p. 500-505.

Boerwinkel, Feitse, Inclusief denken, Bussum: Paul Brand/Werkgroep 2000 1966.

Bonth, Margreth de, ‘Het recht op ontwikkeling. Mensentechten in ontwikkeling’, in:
Van der Burg en Brom, Over idealen, p. 151-168.

Booij, Lennart, en Erik van Bruggen (red.), Niet Nix. Ideeén voor de Partij van de Arbeid,
Amsterdam: Balans 1996.

Brink, Bert van den, ‘Idealen in conflict. Het bestaan van idealen en de verwachting
van harmonie’, in: Van der Burg en Brom, Over idealen, p. 199-216.

Brink, Bert van den, The Tragedy of Liberalism. An Alternative Defense of a Political
Tradition, Albany, N.Y.: SUNY Press 2000.

Brom, Frans W.A., Onherstelbaar verbeterd. Biotechnologie bij dieren als een moreel probleem
(diss. Utrecht), Assen: Van Gorcum 1997.

Brom, Frans W.A., ‘Dynamische publicke moraal. Idealen als perspectief voor
moraalontwikkeling’, in: Van der Burg en Brom, Over idealen, p. 75-90.

Bronkhorst, Daan, Alledaagse idealen. Portretten van verdedigers van mensentechten,
Amsterdam: Amnesty International/Jan Mets 1998.

Burg, Wibren van der, Een andere visie op burgerlijke ongehoorzaamheid, Atnhem: Gouda
Quint 1986.

Burg, Wibren van der, Het democratisch perspectief. Een verkenning van de normatieve
grondslagen der democratie, Amhem: Gouda Quint 1991.

Burg, Wibren van der, ‘Het belang van idealen. Een programmatische verkenning’, in:
Van der Burg en Brom, Over idealen, p. 1-23.

Burg, Wibren van der, ‘Beliefs, Persons and Practices. Beyond Tolerance’, Ethical Theory
and Moral Practice 1 (1998) 2, p. 227-254.

Burg, Wibren van der, ‘Op zoek naar een eigentijdse ethiek’, in: W.B. Drees (red.),
Een beetje geloven. Actualiteiten en achtergronden van het vrijzinnig christendom, Amsterdam:
Balans 1999, p. 167-180.

Burg, Wibren van der, “The Morality of Aspiration. A Neglected Dimension of Law
and Morality’, in: Willem J. Witteveen en Wibren van der Burg (red.), Rediscovering
Fuller. Essays on Implicit Law and Institutional Design, Amsterdam: Amsterdam

182

University Press 1999, p. 169-192,

Burg, Wibren van der, ‘Het primaat van de praktijk’, in: Bart van Klink en Willem
Witteveen (red.), De. overtuigende wetgever, Deventer: W.EJ. Tjeenk Willink 2000,
p. 105-122.

Burg, Wibren van der, en Frans W.A. Brom (ted.), Over idealen. Het belang van idealen
in recht, moraal en politiek, Deventer: W.E]J. Tjeenk Willink 1998.

Burg, Wibren van der, en Theo van Willigenburg (red.), Reflective Equilibrium,
Dordrecht: Kluwer Academic Publishers 1998,

Burg, W. van der, P. Ippel, A.K. Huibers, B.M.J. de Kanter-Loven, M. Krijvenaar, GJ.
Smalbraak-Schieven en L. van Veenendaal, ‘De zorg van een goed hulpverlener’,
in: F.W.A. Brom, B.J. van den Bergh en A.K. Huibers (red.), Beleid en ethiek, Assen:
Van Gorcum 1993, p. 88-99.

Crombag, Hans, en Frank van Dun, de Utopische Verleiding, Amsterdam/Antwerpen:
Contact 1997.

Csikszentmihalyi, Mihaly, Flow. Psychologie van de optimale ervaring, Amsterdam: Boom
1999.

Dijn, H. de, “Waarden en normen, idealen en principes’, Tijdschrift voor filosofie 58 (1996)
2, p. 261-276.

Duyvendak, Jan Willem, De planning van ontplooiing. Wetenschap, politiek en de maakbare
samenleving, Den Haag: Sdu 1999,

Duyvendak, Jan Willem, Hein-Anton van der Heijden, Ruud Koopmans en Luuk
Wijmans (red.), Tussen verbeelding en macht. 25 jaar nieuwe sociale bewegingen in
Nederland, Amsterdam: Sua 1992.

Dworkin, Ronald, Justice and the Good Life (The Lindley Lecture), Lawrence, Kan.:
University of Kansas 1990.

Etty, Elisabeth, Liefde is heel het leven niet. Henriette Roland Holst 1869-1952, Amsterdam:
Balans 1996.

Fein, Melvyn L., The Limits of Idealisti. When Good Intentions Go Bad, New York:
Kluwer Academic/Plenum 1999.

Fockema Andreae, Frans, ‘Over heiligen’, in: W. van der Burg, A. Noord, FJ.
Brinkman, F. Fockema Andreae en J. Duyndam, Tijd voor idealen. Geloven tussen
visioen en werkelijkheid, z.p.: Algemene Doopsgezinde Sociéteit/ Vrijzinnige Geloofs-
gemeenschap NPB/Remonstrantse Broederschap/Zwinglibond 1996, p. 29-32.

Fresco, Louise, ‘Een vleugje passie’, NRC Handelsblad 12 april 1997.

Frissen, Paul, De virtuele staat. Politick, bestuur, technologie: een postmodern verhaal,
Schoonhoven: Academic Service 1995.

Frissen, Paul, De lege staat, Amsterdam: Nieuwezijds 1999.

Fukuyama, Francis, The End of History and the Last Man, London: Penguin 1992,

Fuller, Lon L., The Morality of Law, New Haven, Conn.: Yale University Press 1969.

Galan, Menno de, ‘Zwarte activist van de jaren zestig, nu politicus, John Lewis: Geduld
is een vies woord’, NRC Handelsblad 7 november 1998, p. Z7.

Génestet, P.A. de, Volledige dichtwerken, Amsterdam: Gebroeders E. & M. Cohen, z,j.

Genugten, W. van, ‘Multinationale ondernemingen en de rechten van de mens. Van
voorzichtige toenadering tot paradigmawisseling’, Nederlands Juristenblad 75 (2000)
25, p. 1231-1236.

Gerson, Natasha, ‘Engagement is mooi, idealisme is moeilijker’, de Volkskrant 31 januari
1998, p. 19.

183



Gert, Bernard, Morality. A New Justification of the Moral Rules, New York: Oxford
University Press 1988.

Giddens, Anthony, The Third Way. The Renewal of Social Democracy, Cambridge: Polity
Press 1998.

Greene, Graham, The Power and the Glory, Harmondsworth: Penguin 1977 (1940).

Grisham, John, The Pelican Bricf, New York: Doubleday 1992.

Gunsteren, H.R. van, ‘Burgerschap en verantwoordelijkheid’, in: M.A.P. Bovens,
C.J.M. Schuyt en W.J. Witteveen (red.), Verantwoordelijkheid: Retorick en Realiteit.
Verantwoording in publiek recht, politick en maatschappij, Zwolle: W.E.]J. Tjeenk Willink
1989, p. 101-111.

Heering, G.J., De zondeval van het Christendom, Een studie over Christendom, staat en oorlog,
Utrecht: Bijleveld 1981 (1929).

Heering, H.]., Moed voor de politick. Oefeningen in politicke ethiek, Amsterdam: Boom
1988.

Heijden, Hein-Anton van der, Tussen aanpassing en verzet. Milieubeweging en milieudiscours,
Baarn: Ambo 2000.

Hertogh, Mare, Caroline Raat en Willem Witteveen, “Tussen rechtmatigheid en
doelmatigheid. Proeve van een idealenperspectief , in: Van der Burg en Brom, Over
idealen, p. 101-129.

Hesse, Hermann, Narziff und Goldmund, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1980 (1957).

Hirsch Ballin, E.M.H., In Emst. Oriéntaties voor beleid, Den Haag; Sdu 1994.

Hirsch Ballin, Ernst, ‘De stroom van het recht’, in: Van der Burg en Brom, Over idealen,
p- 91-101.

Hueting, Ernest, Frits de Jong Edz. en Rob Ney, Il moet, het is mijn roeping. Een politieke
biografie van Pieter Jelles Troclstra, Amsterdam: Bert Bakker 1981.

Ippel, Pieter, ‘Hebben we halve helden (nodig)? lets over Herder, Herzen, Havel &
Europa’, Communiqué 12 (1996) 2, p. 18-27.

Kalma, Paul, De illusic van de ‘democratische staat’. Kanttekeningen bij het sociaal-democratisch
staats- en democratiebegrip, Kluwer: Deventer 1982.

King, Martin Luther, Rosa stond niet op ... Geweldloze opstand in Montgomery, Amster-
dam/Baarn: Ten Have 1984 (1959).

Knegt, Monique de, ‘Nieuwe generatie idealisten ondermijnt het Rimpelloze Bestaan.
Meer geest, minder geld’, Gelders Dagblad 10 mei 1997.

Koopmans, Ruud, ‘Van provo tot RARA. Golfbewegingen in het politiek protest in
Nederland’, in: Duyvendak, Van der Heijden, Koopmans en Wijmans, Tussen verbeel-
ding en macht, p. 74-75.

Koopmans, Ruud, en Jan Willem Duyvendak, ‘Sociale bewegingen en het primaat van
de politiek’, in: Duyvendak, Van der Heijden, Koopmans en Wijmans, Tussen
verbeelding en macht, p. 11-38.

Kuiper, Roel, Op zoek naar de samenleving. Over anti-utopisch denken en politieke
verantwoordelijkheid (oratie Rotterdam), Rotterdam: Erasmus Universiteit, Faculteit
der Wijsbegeerte 1999,

Kunneman, Harry, Postmodeme moraliteit, Amsterdam: Boom 1998.

Lemaire, Ton, De Indiaan in ons bewustzijn, Baarn: Ambo 1986.

Lyotard, Jean-Frangois, Het postmoderne weten, Kampen: Kok Agora 1987 (vertaling van
La condition postmoderne 1979).

Lyotard, Jean-Frangois, in een interview met Erno Eskens, ‘Je moet niet jezelf willen

184

zijn’, Filosofie Magazine juni 1997, p. 26-28.

Margalit, Avishai, The Decent Society, Cambridge, Mass./London: Harvard University
Press 1996.

More, Thomas, Utopia, Amsterdam: Athenaeum-Polak & Van Gennep 1996 (Utopia
1516, vertaald door Marie H. van der Zeyde).

Nussbaum, Martha C., Poetic Justice. The Literary Imagination and Public Life, Boston:
Beacon Press 1995,

Oosterbaan, Warna, ‘Het dilemma van de Voetboogstraat’, NRC Handelsblad,
themabijlage Goden & Helden, 24 december 1996.

Orwell, George, Animal Fann. A Fairy Story, Harmondsworth: Penguin 1965 (1945).

Pettit, Philip, Republicanism. A Theory of Freedom and Government, Oxford: Clarendon
Press 1997.

Pitkin, Hannah, Wittgenstein and Justice. On the Significance of Ludwig Witigenstein for Social
and Political Thought, Berkeley, Cal.: University of California Press 1972.

Popper, Karl, The Poverty of Historicism, London: Routledge 1999 (1957).

Rawls, John, A Theory of Justice, Oxford: Oxford University Press 1972.

Rawls, John, Political Liberalism, New York: Columbia University Press 1993,

Raz, Joseph, The Morality of Freedom, Oxford: Clarendon Press 1986.

Ree, Erik van, “Tolerantie. Het “Osmaanse” versus het moderne model’, in: Koen Koch
en Paul Scheffer (red.), Het nut van Nederland. Opstellen over soevereiniteit en identiteit,
Amsterdam: Bert Bakker 1996, p. 85-101.

Rescher, Nicholas, Ethical Idealism. An Inquiry into the Nature and Function of Ideals,
Berkeley, Cal.: University of California Press 1987.

Rescher, Nicholas, A System of Pragmatic Idealism. Volume IL The Validity of Values,
Princeton, N.J.: Princeton University Press 1993.

Reve, Gerard, Het Boek Van Violet En Dood, Amsterdam: L.J. Veen 1996.

Russell, Bertrand, Political Ideals, London: Routledge 1997 (1917).

Santayana, George, The Life of Reason. Volume II. Reason in Society, New York: Dover
Publications 1980 (1905).

Scheffer, Paul, ‘Land zonder spiegel. Over de politieke cultuur in Nederland’, in: Koen
Koch en Paul Scheffer (red.), Het nut van Nederland. Opstellen over soevereiniteil en
identiteit, Amsterdam: Bert Bakker 1996, p. 10-39.

Schermerhorn, W., ‘Vuile handen’, Wending december 1960, p. 645-653.

Schuyt, Kees, en Max Kommer, ‘Inleiding. De strafrechtelijke keten is rond’, in: Kees
Schuyt en Max Kommer (red.), Niet bif straf alleen. De spanning tussen idealisme en
sealisme in het reclasseringswerk, Amsterdam: Amsterdam University Press 1998, p. 9-13.

Selznick, Philip, ‘Sociology and Natural Law', Natural Law Forum 6 (1961), p. 84-108.

Selznick, Philip, The Moral Commonswealth, Social Theory and the Promise of Community,
Berkeley, Cal.: University of California Press 1992.

Sennett, Richard, The Corrosion of Character. The Personal Consequetices of Work in the New
Capitalist, New York: W.W. Norton 1998.

Simmons, David, Ideals and Dogta. A Critique of Pure Marxism, Northolt: Third Avenue
Press 1980.

Taekema, Sanne, ‘Vormen van het ideaalbegrip’, in: Van der Burg en Brom, Over
idealen, p. 25-37.

Taekema, Sanne, The Concept of Ideals in Legal Theory (diss. Tilburg), Tilburg: Schoordijk
Instituut 2000.

185



Thiel, G.J.M.W. van, en J.J.M. van Delden, Respect in de verpleeghuiszorg. Een normatief-
ethisch en empirisch onderzoek naar respect voor autonomie van bewoners van verpleeghuizen,
Utrecht: Centrum voor Bio-ethiek en Gezondheidsrecht 1998.

Tierney, Nathan L., Imagination and Ethical Ideals. Prospects for a Unified Philosophical and
Psychological Understanding, Albany, N.Y.: State University of New York Press 1994.

Tops, P.W., ‘Co-productie als cultureel proces. Publicke besluitvorming en het Oma-
Cor-Complex’, in: H.M. Loerakker en G.W. Rijnja (red.), De overheid communiceert!
Dertien essays bij dertig jaar V'V O (Jaarboek voor overheidscommunicatie 1998), Den
Haag: Sdu 1998, p. 43-49.

Troelstra, Piter Jelles, ‘Mijn ideaal’, in: idem, Samle Fersen, Baarn/Ljouwert: Bosch &
Keuning/De Tille 1981, p. 382-385.

Vedder, Anton, “Waarden en het web van zin en betekenis’, in: Van der Burg en Brom,
Over idealen, p. 39-54.

Voorhorst, Jacomien, en Toon van der Stok, ‘Dearsum, een dorp dat leefde van mest
en wind ...", Oogst 20 december 1996, p. 46-49.

Weg van idealen. De Tilburgse actiecultuur van de jaren zeventig en haar erfenis, Tilburg:
Stichting Werkwinkel Tilburg 1998.

Werner, Dick A., Wat het is om groot te zijn. Een persoonlijk signalement van Albert
Schweitzer, Amsterdam: Boom 1999.

Williams, Bernard, Shame and Necessity, Berkeley, Cal.: University of California Press
1993.

Witteveen, Willem, De denkbeeldige staat. Voorstellingen van democratische vernieutwing,
Amsterdam: Amsterdam University Press 2000.

186





