JURGEN HABERMAS

RECHT EN
MORAAL

Twee voordrachten

Ingeleid door
Wibren van der Burg
en Willem van Reijen

UITGEVERI] KOK AGORA, KAMPEN
DNB/ UITGEVERTI] PELCKMANS, KAPELLEN



CIP-GEGEVENS KONINKLIJKE BIBLIOTHEEK, DEN HAAG
Habermas, Jirgen

Recht en moraal / Jirgen Habermas ; ingel. door Wibren van
der Burg en Willem van Reijen ; [vert. uit het Duits door Angela
Pfaff ... et al.]. — Kampen : Kok Agora ; Kapellen : DNB/
Pelckmans

Vert. van: Recht und Moral : zwei Vorlesungen. — Salt 1ake
City : University of Utah Press.

ISBN 90-242-7602-0 (Kok Agora)

ISBN 90-289-1314-9 (DNB)

SISO 390.4 UDC 340.12 NUGI 612

Trefw.: rechtsfilosofie.

Qorspronkelijke tirel:

Recht und Moral. Zuwet Vorlesungen

© University of Utah Press, Salt Lake City, U.S.A.

De Engelse editie van deze lezingen is opgenomen in:

The Tanner Lectures on Human Values, vol. 8

Copyright © 1988, University of Utah Press and Cambridge
University Press

Vertaald door Angela Pfaff en Bertine van Sluys

© Nederlandse editie, 1988, Kok Agora, Kampen

Alle rechten voorbehouden. Niets uit deze uitgave mag worden
verveelvoudigd, opgeslagen in een geautomatiseerd gegevensbe-
stand, of openbaar gemaakt, in enige vorm of op enige wijze,
hetzij elektronisch, mechanisch, door fotokopieén, opnamen, of
op enig andere manier, zonder voorafgaande schriftelijke toe-
stemming van de uitgevers.

Omslag Rob Lucas
ISBN 90 242 7602 0 (Nederland)

ISBN 90 289 1314 9 (Belgié)
D/1988/0055/45

i Wibren van der Burg
en Willem van Reijen

INLEIDING



DE PLAATS VAN DE ‘TANNER LECTURES®
IN HET OEUVRE VAN JURGEN HABERMAS

De spanningsverhouding van legitimiteit en legaliteit
speelt in de filosofie van Jiirgen Habermas van het
begin af aan een belangrijke rol. Er kunnen drie
kristallisatiepunten in het verloop van Habermas’
positiebepaling ten aanzien van de relatie van legali-
teit en legitimiteit worden aangegeven. In zijn eerste
grote werk, Strukturwandel der Offentlichkeit, uit
het jaar 1962, schetst Habermas het belang van een
goed functionerende openbare politieke menings-
vorming. Een democratische rechtsorde kan alleen
blijvend worden verwezenlijkt wanneer in het open-
baar argumenten pro en contra ten aanzien van
wetsvoorstellen te berde kunnen worden gebrachten
zo alle burgers de genomen besluiten niet alleen als
legaal maar ook als legitiem, dat wil zeggen als ratio-
neel gerechtvaardigd kunnen beschouwen.

Op voor hem karakteristieke wijze geeft Haber-
mas een reconmstructie van het ontstaan en de
ontwikkeling van de burgerlijke maatschappij sinds
het begin van de negentiende eeuw. Zo’n reconstruc-
tie houdt in dat bepaalde aspecten van de ge-
schiedenis in zodanig verband met elkaar worden
gebracht, dat onder de oppervlakte van de verschijn-
selen de dynamiek van een ontwikkeling wordt
blootgelegd.

Een tweede kristallisatiepunt in de ontwikkeling
van Habermas’ rechtsfilosofie is de Theorie des kom-
munikativen Handelns uit 1981. Nu laat Habermas
zien op welke filosofische grondslagen onze westerse

9



politieke en maatschappelijke orde rust en welke
betekenis de rationeel gerechtvaardigde consensus
heeft die strijdende partijen moeten nastreven om
politiek en sociaal verantwoord te kunnen handelen.

Het derde en voorlopig laatste kristallisatiepunt in
Habermas’ overwegingen ten aanzien van het ver-
band tussen politicke en morele rechtvaardiging
wordt gevormd door de hier weergegeven Tanner
Lectures (1987). Wij zullen nu eerst op de twee eerst-
genoemde kristallisatiepunten ingaan en daarna op
de Tanner Lectures.

1. Strukturwandel der Offentlichkeit’

De ontwikkeling van de handel aan het eind van de
zeventiende eeuw brengt volgens Habermas met zich
mee dat er bij de kooplieden een steeds grotere be-
hoefte aan informatie ontstaat. Naarmate handel en
industrie voor het voortbestaan van de staat steeds
belangrijker worden verliezen ze hun ‘privé’-karak-
ter; de overgang van de privé-sector naar de publieke
(overheids-)sector wordt vloeiend. Daarmee wordt
ook de informatie die nodig is voor het op gang
houden van de commerciéle relaties en dergelijke
steeds meer openbaar. Deze tendens wordt kracht
bijgezet door een steeds sterker overheidsingrijpen in
het commerciéle gebeuren, niet alleen door het hef-
fen van belastingen, maar ook door ondersteunende
wetten.

In samenhang met deze situatie ontstaat wat Ha-
bermas het raisonnerende publiek noemt, dat wil
zeggen: de gemeenschap van burgers die de legitimi-
teit van de wetten bediscussiéren. Van de staat wordt
verlangd dat hij rekenschap aflegt van de maatrege-
len die hij neemt. Daarbij beroepen de burgers zich

10

op de Vernunft (rationaliteit). Dit betekent dat de
overheid zich bij haar maatregelen niet kan beperken
tot het handhaven van de orde, maar door middel
van argumenten de burgers ervan moet overtuigen
dat de getroffen maatregelen het beste voor allen
zijn. Alleen op deze wijze kan de overheid haar
macht- en geweldmonopolie op den duur legitime-
ren.
Volgens Habermas hebben de burgerlijke demo-
cratieén deze taak steeds meer uitgehold. In plaats
van een forum te constitueren dat de rationele discus-
sie over politieke problemen mogelijk maakt,
organiseert het politieke systeem in de vorm van een
partijenstelsel alleen nog een soort verkiezingscircus,
waarbij het er slechts op aankomt de mensen z6 te
paaien, dat ze op de ‘gewenste’ partij stemmen, zOn-
der dat dit tot een controle op de politiek door de
burgers leidt. Dit systeem werkt zolang als de staat
door verbetering van de materiéle omstandigheden
van de burgers zijn bestaan legitimeert. Politieke
participatie wordt vervangen door consumptie. De
problemen die dit met zich meebrengt worden zicht-
baar in tijden van economische recessie.

In maatschappijen als de onze, zogenaamd libe-
raal-kapitalistische, openbaren crises zich als eco-
nomische crises. Economische crises betekenen
echter direct gevaar voor de politieke en sociale sta-
biliteit. De staat die zich niet aan de burgers
presenteert als coodrdinatiecentrum voOr rationele
beslissingen, maar als regulator van economische
verhoudingen, wordt onmiddellijk in zijn existentie
bedreigd wanneer hij deze taak niet tot ieders tevre-
denheid vervult. Zijn waarde wordt alleen aan zijn
economische prestaties afgemeten, niet aan de ratio-
naliteit van zijn beslissingen. Er kan een loya-
liteitscrisis tussen burgers en staat ontstaan. Deze

11



kan leiden tot een motivatiecrisis bij de burgers, die
zich in hun privésfeer terugtrekken. De depolitise-
ring van de burgerij heeft daarmee haar hoogtepunt
bereikt.

Een oplossing ziet Habermas in het repolitiseren
van de sociale relaties, vooral met het oog op het
bevorderen van het inzicht dat alleen die normen
gelden die op basis van rationele discussie als ge-
rechtvaardigd zijn te beschouwen.

De voorstelling van een brede maatschappelijke
discussie over de normen die algemeen zouden gel-
den heeft natuurlijk een contrafactisch karakter, dat
wil zeggen dat ze geldt als een ideaal dat in de prak-
tijk nooit totaal zal worden verwezenlijkt. Des-
ondanks geeft het een achtergrond, waartegen de
kwestie in hoeverre concrete normen nu wel legitiem
zijn aan de orde kan komen. Legitiem heet hier dus
rationeel, in die zin dat, willen normen legitiem zijn,
ze in principe door alle mensen die het goed menen en
over dezelfde informatie beschikken kunnen worden
geaccepteerd als zijnde in het algemeen belang.

De vraag naar de rechtvaardiging van geldende
normen is voor Habermas dus identiek met de vraag
naar hun rationaliteit, hun algemene aanvaardbaar-
heid. Maar het rechtvaardigen van normen door
middel van een rationele discussie ziet Habermas als
een procedurele voorwaarde voor het oplossen van
de praktisch-politieke en economische crises in de
laatkapitalistische maatschappij, niet als de oplos-
sing zelf.

Habermas’ reconstructie uit het jaar 1962 eindigt
betrekkelijk pessimistisch. Hij laat zien dat de bur-
gerlijke democratie staat of valt met het functioneren
van openbaarheid in politiek, rechtspraak en be-
stuur. In de mate waarin de jonge burgerlijke
maatschappij erin slaagde de eis van openbaarheid

12

politiek te verwezenlijken, was ze in staat vw:m&g
hervormingen tot stand te brengen. Het principe van
de openbaarheid werd echter snel uitgehold, hetzij
door economische dwang van groepen, hetzij door
politicke groeperingen die uit eigenbelang de staats-
organen voor groeps- en privébelangen misbruikten.
Daarmee is een argumentatieve oplossing van belan-
gentegenstellingen, vooral via het parlement, voor
de staat niet meer haalbaar. Dat wil zeggen dat de
discussie niet meer rationeel kan worden gevoerd.
De burgers applaudisseren, met wisselende meerder-
heden, alleen nog voor politieke beslissingen als hun
belangen erdoor worden gediend. Als het de functie
van de politiek is, rationele beslissingen tot stand te
brengen, heeft zij zodoende definitief aan werkzaam-
heid ingeboet. De openbaarheid van de politiek
wordt steeds meer teruggebracht tot het tot stand
brengen van een algemene, en dus diffuse, acceptatie
van het politieke systeem als zodanig, inspelend op
ieders hoop ‘aan zijn trekken te komen’. Habermas
zal in zijn verdere ontwikkeling van zijn theorie vast-
houden aan de opvatting dat het politieke systeem de
openbaarheid als ‘plaats’ voor argumentatieve dis-
cussie moet herstellen, omdat alleen z6 politieke
beslissingen weer rationeel genomen kunnen wor-
den.

2. ‘Theorie des kommunikativen Handelns’

In zijn vroegere werk legde Habermas, zoals we heb-
ben gezien, verband tussen een feitelijk goed
werkende openbare meningsvorming en de verwe-
zenlijking van een democratisch bestel. In zijn
‘magnum opus’ wil Habermas laten zien aan welke
voorwaarden democratische politieke meningsvor-

13



ming en bestuur moeten voldoen en hoe deze
filosofisch kunnen worden onderbouwd. Een cen-
trale positie in zijn argumentatie wordt ingenomen
door de notie van de taal als medium voor de beoor-
deling van de rationaliteit van argumenten.
Habermas gebruikt daarbij de notie van rationaliteit
in een brede betekenis. ‘Rationeel’ noemt hij niet
alleen datgene wat wij met termen als efficiént en
doelmatig identificeren, maar juist ook het recht-
vaardigen van opvattingen en handelingen. Ratio-
neel rechtvaardigen is niet alleen iets dat wij doen
binnen geinstitutionaliseerde kaders, maar, zoals
Habermas betoogt, een wezenskenmerk van com-
municatie. Daarom volgt nu eerst een korte uitleg
van die overwegingen die als de kern van Habermas’
filosofie moeten worden beschouwd.

2.1. Communicatietheorie
Habermas’ communicatietheorie kan als het hart van
zijn sociale filosofie worden beschouwd.

In de mogelijkheid conflicten door argumentatie
op te lossen ziet Habermas de evolutionaire sprong
bij uitstek in de geschiedenis van de mensheid. Hijj
wijdt daarom uitvoerig aandacht aan wat er gebeurt
wanneer mensen door middel van taal verwach-
tingen en intenties te kennen geven, en zodoende een
sociale situatie constitueren. Habermas maakt daar-
bij uitvoerig gebruik van de analyses die op
taalfilosofisch terrein door Austin en Searle zijn ge-
geven. Deze houden in dat taalgebruik als een
handelen moet worden beschouwd; het heeft onmid-
dellijke praktische consequenties voor het menselijk
doen en laten. Niet in de laatste plaats wordt door
taalgebruik (en de daarmee al dan niet corresponde-
rende niet-talige handelingen) iemands betrouw-
baarheid en redelijkheid op de proef gesteld. Deze

14

betrouwbaarheid en redelijkheid bepalen wederom
in hoeverre iemand als gespreks- en handelingspart-
ner au sérieux wordt genomen.

Habermas stelt nu dat alleen al het feit dat mensen
iiberhaupt met elkaar spreken een aantal condities
voor sociale omgang in zijn algemeenheid blootlegt.
Om dit met een wat overtrokken these te illustreren
kan men zeggen dat aan ieder gesprek de A.nonﬁ‘mmmn-
tische) veronderstelling ten grondslag ligt dat de
gesprekspartners niet liegen. Dat geldt ook wanneer
we weten dat iedereen wel eens liegt. De ¢oonm3=:.wm
echter dat liegen of niet liegen de mensen Eo.ﬂm uit-
maakt, zou het voeren van gesprekken zinloos
maken.

De gesprekspartners moeten er echter nog een aan-
tal veronderstellingen op na houden om spreken
iiberhaupt als zinvol te kunnen ervaren en het als deel
van concrete sociale relaties te kunnen vnmnrocimj.

Habermas noemt in totaal vier van zulke princi-
piéle veronderstellingen: )

1. de zinnen die worden gesproken moeten begrijpe-
lijk zijn;

2. de waarbeid van de uitspraken die gedaan wor-
den moet worden aangenomen;

3. de partners moeten van elkaar aannemen dat ze
het serieus bedoelen, dat zij waarachtig ten op-
zichte van elkaar zijn, dat wil zeggen: ze moeten
van elkaar aannemen dat zij hun eigen en ander-
mans taaldaden als bindend opvatten.

4. devoorstellen die gedaan worden moeten, grosso
modo, in het kader van de heersende normen te
plaatsen zijn, d.w.z. als juist’ (‘richtig’) ervaar-
baar zijn, tenzij natuurlijk juist die normen ter
discussie worden gesteld.

Wordt aan al deze voorwaarden voldaan, maakt

15



daarbij geen van de gesprekspartners gebruik van
machtsmiddelen, dan hebben we te maken met de
‘ideale gesprekssituatie’. Zoals gezegd ligt deze con-
trafactisch, dus als ideaal, aan iedere taalmatige
handeling ten grondslag. Evolutionair gezien is het
taalmatig handelen echter het menselijk handelen
par excellence, en moet dus als ideaal voor ieder
menselijk handelen worden beschouwd.

‘Nu is het natuurlijk duidelijk dat in de praktijk
niet aan alle voorwaarden is voldaan. Mensen kun-
nen elkaar bewust misleiden, bedriegen, et cetera.
Dan hebben we uiteraard niet met oprecht handelen
en spreken te maken, maar met een gedegenereerd
soort handelen en spreken (Habermas noemt bij-
voorbeeld het strategisch handelen). Mensen kunnen
omea echter ook onbewust bedriegen. Ze kunnen
zich vergissen in hetgeen ze van anderen menen te
verwachten (bijvoorbeeld wanneer ze zich niet be-
wust zijn van hun diepste verlangens, omdat ze
hebben geleerd dat de bevrediging ervan niet ‘netjes’
is). Ze kunnen zich (al dan niet in samenhang daar-
mee) vergissen in hetgeen anderen van hén ver-
wachten, et cetera. Het is duidelijk dat we ons met
zulke problemen op het terrein van de psychoanalyse
begeven en Habermas grijpt daar in deze context
naar terug, mede om aan te geven dat de ‘ideale
gesprekssituatie’ een ideale voorstelling is. Daarbij
geldt echter dat het niet om een willekeurig ideaal
gaat maar om een ideaal dat noodzakelijk aan iedere
gesprekssituatie ten grondslag ligt.

Hoe abstract het bovenstaande in eerste instantie
ook moge overkomen, aan één ding laat Habermas
geen twijfel bestaan: het geschetste model van een
ideale gesprekssituatie ligt ten grondslag aan onze
westerse democratie. Het houdt immers in dat over
zaken van algemeen belang wordt beraadslaagd en

16

beslist zonder dat er van een informatievoorsprong,
van de status van de spreker, laat staan van andere
vormen van machts- of gewelduitoefening gebruik
wordt gemaakt. Dergelijke elementen vinden we ook
terug in de fundamentele ideeén achter het democra-
tisch model, dat in beginsel ook gericht is op het
bereiken van consensus. Het meerderheidsbesluit
dat door de minderheid wordt geaccepteerd als ver-
bintelijk voor eigen handelen is slechts de noodbrug
die alleen op basis van dit zogenaamde ‘consensus-
principe’ functioneert.

2.2. Rationaliteit

Vanuit deze basisanalyse die Habermas reeds in tal
van essays en hoofdstukken in eerdere boeken heeft
voorbereid, kan hij nu drie zaken aan de orde stellen:
welk verloop onze westerse culturele politieke ont-
wikkeling heeft genomen; welke facetten daarvan in
de sociologie en sociale filosofie zijn belicht en welke
eenzijdigheden ons daarbij tot op heden parten heb-
ben gespeeld.

Aan deze drie beschouwingen ligt de opvatting ten
grondslag dat de drie handelingsdimensies en de
daarmee verbonden pretenties van waarheid, juist-
heid (rechtvaardigheid) en waarachtigheid oor-
spronkelijk een geheel vormen. De ware betekenis
van de term rationaliteit ligt in deze éénheid. De
leidraad van Habermas’ betoog is dat in het verloop
van de ontwikkeling een éénzijdig accent op doelma-
tigheids- en waarheidscriteria is komen te liggen en
dat daarbij ethische en waarachtigheidsaspecten op
de achtergrond zijn geraakt.

Hand in hand daarmee heeft een begripsverschui-
ving plaatsgevonden. De term rationaliteit wordt
uitsluitend nog in de zin van doel-middel-rationali-
teit gebezigd. Daardoor wordt ‘vergeten’ dat ratio-

17



naliteit eigenlijk meer omvat. Wanneer het echter
lukt inzicht te krijgen in de oorzaken en de samen-
hang van onze historische ontwikkeling kan ook
worden verduidelijkt dat het historisch gebeuren
geen noodlot is maar door mensen beheerst kan
worden.

Voor zijn analyse van onze cultureel-maatschap-
pelijke ontwikkeling sluit Habermas aan bij Max
Weber en Durkheim. Weber stelt vast dat aan het
v.mmm: van onze westerse cultuur de mensen hun rela-
ties met elkaar en met hun natuurlijke omgeving tot
uitdrukking brachten in mythen en religieuze inter-
pretaties. Kenmerkend voor deze ‘verhalen’ en de
daarin verwoorde levenservaring is dat er geen on-
derscheid wordt gemaakt tussen feit en fantasie,
tussen het woord (casu quo teken of symbool) en
datgene waar het naar verwijst, tussen eigen (indivi-
duele) behoeften, driften en angsten en het sociaal en
natuurlijk gebeuren. Ook een individueel, persoon-
lijk bewustzijn is onbekend.

In de loop van de tijd vindt plaats wat Weber
Entzauberung noemt. De mythen en religieuze inter-
pretaties van het natuurlijk en sociaal gebeuren
verliezen hun kracht. De mensen leren verschillende
zaken uit elkaar te houden. De vraag naar waarheid
komt los te staan van die naar morele rechtvaardig-
heid. Individueel handelen kan worden onder-
scheiden van handelen in groepen en (nog later) van
handelen door instanties. Mensen leren dat er ver-
schillende oriéntaties voor handelen bestaan: onder
meer een oriéntatie op efficiency-criteria en een op
waardecriteria (respectievelijk Zweckrationalitit en
Wertrationalitit).

Deze ontwikkeling heeft volgens Weber enorme
voordelen. Het belangrijkste is wel dat mensen nu
zeer doelgericht en met optimaal gebruik van hun ten

18

dienste staande hulpmiddelen kunnen handelen. De
enorme vooruitgang op het terrein van de natuurbe-
heersing en de goederenproduktie is alleen z6 te ver-
klaren; zeker in vergelijking van onze westerse
cultuur met andere culturen waarin deze uitsplitsing
in mindere mate heeft plaatsgevonden.

Een verschijnsel dat in deze context goed kan wor-
den geplaatst is de verwetenschappelijking van onze
maatschappij op terreinen van opvoeding, produktie
en beleid. In het moderne kapitalisme ziet Weber de
adequate organisatievorm voor een maatschappelijk
bestel dat aan efficiency een zo hoge waarde toekent
als wij dat doen en hij ziet — zoals bekend — een
samenhang tussen de ‘systematische individuele leef-
wijze’ die bestaat uit een op de realiteit geori-
enteerde, doelen en middelen afwegende en van
prognoses gebruik makende instelling, de prote-
stantse ascetische leefwijze, en de door het politieke
bestel ter beschikking gestelde handelingsmogelijk-
heden.

W at dit laatste betreft steekt Weber de loftrompet
over de uitsplitsing van economie, recht en politiek,
die ieder in de vorm van zelfstandige organisaties en
instanties met eigen regels en wetmatigheden func-
tioneren en zo beter in staat zijn specifieke pro-
blemen op de gunstigste manier aan te pakken,
zonder daarbij met elkaar overhoop te raken. Ook al
is dit voordeel in de loop van de tijd wat twijfelachtig
gebleken — niet te ontkennen is dat de probleemop-
lossingscapaciteit door het uitsplitsen van ver-
schillende handelingsdimensies in eerste instantie
inderdaad wordt vergroot.

Toch ziet Weber ook het nadeel van deze ontwik-
keling. De loskoppeling van effectiviteitscriteria van
rechtvaardigheidsproblemen veroorzaakt een des-
oriéntatie — het succes maakt de mens blind — en

19



bovendien worden rechtvaardigheidsproblemen
steeds meer in procedurele problemen vertaald. De
,_:ro:n_n_:,,rm vraag of iets rechtvaardig is wordt
vertaald’ in de vraag of een gegeven oplossing (bij-
coc&wn_n_ in de rechtspraak) op de juiste wijze tot
stand is gekomen. Toch acht Weber de oriéntatie
op de doel-middel-rationaliteit zo belangrijk dat hij
als het ware het fundament legt voor de vernauwing
van het rationaliteitsbegrip. Weber identificeert

m_a.r_m Habermas, de doel-middel-rationaliteit Bmm
rationaliteit en berooft zichzelf daarmee van de
mogelijkheid de ‘zin’ van het handelen tot onder-
Werp van zijn sociologie te maken.

g.nvm? zo stelt Habermas, heeft alleen 00g voor
de dimensie van de coérdinatie van handelingen en
heeft vooral waardering voor die sectoren waarin
deze codrdinatie zonder taalgebruik, dus ‘sprake-
_cc.m,.rm: plaatsvinden. Dat zijn de economie en de
U_&Emr. Geld en macht zijn media voor het effi-
cent op elkaar afstemmen van handelingen en
intenties. Ze legitimeren zichzelf door het feit dat ze
mcznco:n.:wn. Het gegeven dat ze niet-talig functio-
neren sluit niet alleen de vraag naar andere criteria
dan ‘werkt het?’ uit, maar laat zelfs niet eens de
vraag naar de ontoereikendheid van dit criterium
opkomen.

Habermas werpt hier de fundamentele vraag op
oﬁ geld en macht op den duur als maatschappelijk
bindmiddel kunnen functioneren — of met andere
woorden de integratie van individuele doelstellin-
gen en waardepatronen in het maatschappelijke
patroon uitsluitend door beloningen in geld en
macht (participatie van individuen aan rijkdom en
politiek) tot stand kan worden gebracht — | of dat
het maatschappelijk bestel ook een m_mnanm: aan-
vaard waardenpatroon moet belichamen. In tech-

20

nische termen gevat luidt het alternatief: systeem
integratie of sociale integratie?

2.3. Het tweetrapsmodel van systeem en leefwereld
Wat zojuist met betrekking tot de culturele ontwik-
keling als ‘Entzauberung’ is geanalyseerd, kan met
Weber, Marx en Lukacs voor de dimensies van
menselijke ervaring en handelen ‘Verdinglichung’
worden genoemd. Verzakelijking is het reduceren
van een met zingeving en normatieve rechtvaardi-
ging pas tot zijn recht komend handelen tot een puur
doelmatig handelen.

De ontwikkeling van onze maatschappij tot een
bestel waarin effectiviteit en efficiency de enige maat-
staven zijn geworden om handelingen te rechtvaar-
digen, dreigt de gepropageerde vooruitgang in haar
tegendeel te laten omslaan. Ook volgens Habermas
biedt het uitsplitsen van duidelijk te onderscheiden
handelingsdimensies, doelgericht handelen, norma-
tief handelen en authenticiteit evolutionaire voor-
delen. Op ieder van de terreinen kan optimaal worden
gezocht naar de beste methoden om bepaalde proble-
men op te lossen, zonder dat men elkaar daarbi)
opzadelt met het probleem overwegingen van buiten
af bij de eigen besluitvorming te betrekken.

De daarmee gepaard gaande ontwikkeling van in-
stituties in de brede betekenis van het woord zoals
rechtspraak, politie, welzijnszorg, politiek, econo-
mie en kunst biedt ongeévenaarde ontwikkelingsmo-
gelijkheden. Daartegenover staat echter de ver-
nietiging van de leefwereld: van de op basis van de
alledaagse omgang tussen de mensen steeds weer tot
stand gebrachte overeenstemming over ‘goed’ en
‘kwaad’, over de betekenis van datgene wat men
voor ‘waar’ en ‘onwaar’ houdt, voor ‘echt’ en ‘on-

echt’.

21



De subsystemen economie en politiek ontwikkelen
een eigen wetmatigheid voor hun functioneren en
hebben zich, zo stelt Habermas, al lang losgemaakt
van de doelstelling waarmee ze in het leven zijn ge-
roepen. Ze parasiteren op de leefwereld voor zover
ze alleen het criterium van de doel-middel-rationali-
teit kennen en toepassen. De rationaliteit van de
leefwereld omvat echter de zoveel belangrijkere di-
mensies van de normatieve legitimatie en van de
waarachtigheid. Door de toenemende overheersing
van de systemen (‘kolonialisering’ in het taalgebruik
van Habermas) worden traditionele vormen van
menselijke solidariteit vernietigd. Terwijl vroeger
economische uitbuiting en ideologische misleiding
de vervreemding gestalte gaven, wordt nu de bron
waaruit kracht voor het verzet kan worden geput,
gedempt. Totale regeling van ‘buiten af van datgene
wat alleen op basis van overeenstemming kan leven,
vernietigt dat leven.

Dit proces wordt door Habermas gekoppeld aan
het ‘sprakeloos functioneren’ van politiek en econo-
mie door middel van macht en geld.

De sprakeloze en uitvoerende bureaucratie vernie-
tigt nu weliswaar de leefwereld maar — en dat is het
paradoxe en tegelijk hoopgevende — kan alleen be-
staan voor zover communicatie nog plaatsvindt. Met
dit punt keert Habermas zich tegen het pessimisme
van de Kritische Theorie van Adorno en Horkheimer
uit de Dialektik der Aufklirung, waarin de onstuit-
bare ondergang van onze cultuur wordt geschetst.

Er is een grens aan de mate waarin ‘succes’ en
‘wrijvingsloos functioneren’ zichzelf legitimeren. De
instrumentalisering van de rede, zoals men filoso-
fisch de eenzijdige nadruk op doel-middel-rationa-
liteit noemt, kan niet tot in het oneindige doorgaan.
Praktisch politiek geformuleerd: er is een grens aan

22

de mate waarin men het individu door systeeminte-
gratie (beloning-bestraffing) in de maatschappij kan
integreren en er is een grens aan de mate waarin
objectiverend sociaal-wetenschappelijk onderzoek
‘ware’ uitspraken over mensen kan doen. Uiteinde-
lijk blijft normatieve legitimatie een vereiste in de
politiek. Er is, wetenschappelijk gesproken, een
grens aan de mate waarin sociale processen kunnen
worden geobjectiveerd wanneer men aan een alom-
vattende pretentie van het verklaren en begrijpen van
menselijk gedrag wil vasthouden.

Met behulp van zijn ‘tweetrapsmodel’ van systeem
en leefwereld wil Habermas ontsnappen aan een to-
taal pessimisme. De ontwikkeling heeft weliswaar
een dreigend karakter gekregen, maar in de leefwe-
reld liggen nog reserves om het proces weer beheers-
baar te maken. Ondanks het grote verschil in deze
tussen Habermas enerzijds en Adorno en Horkhei-
mer anderzijds, legt Habermas nadruk op de
overeenstemming in zijn programma voor sociaal-
wetenschappelijk onderzoek en dat van de traditio-
nele Kritische Theorie uit de tijd van het Zeitschrift
fiir Sozialforschung (1932-1941). Evenals toen dient
onderzoek zich te richten op: de integratievormen
(individu-maatschappij) in het moderne bestel; het
opvoedingspatroon; de massamedia; de vormen van
protest en het onderdrukte protest; de kunst en ten
slotte de wetenschapskritiek.

Habermas is bescheiden genoeg het bij het aange-
ven van deze onderzoeksterreinen te laten. Maar de
claim die hij op de basis en de methode van sociaal-
wetenschappelijk onderzoek legt is zwaar genoeg en
niet minder fundamenteel dan zijn politieke kritiek
op het reilen en zeilen van ons politiek bestel.

23



2.4. De brugfunctie van het recht

Hoe wordt volgens Habermas nu de verstoorde een-
heid in dat tweetrapsmodel hersteld en gewaar-
borgd? Het formele recht blijkt hierbij een sleutelrol
te spelen. In de ontwikkeling van een feodale naar
een moderne maatschappij vinden gelijktijdig meer-
dere differentiatieprocessen plaats. Niet alleen
economie, politiek en leefwereld gaan uit elkaar,
maar ook recht en moraal. Het aldus ontstane for-
mele recht zorgt ervoor dat het zelfstandig worden
van de beide subsystemen economie en politiek mo-
gelijk wordt, terwijl tegelijkertijd de essentiéle band
met de leefwereld behouden blijft. Het recht heeft
dus een soort brugfunctie tussen systeem en leefwe-
reld: het institutionaliseert zowel de scheiding als de
verbinding. Maar hoe precies deze brugfunctie ver-
vuld wordt, is het grote probleem bij Habermas.

Het formele recht is in eerste instantie een institu-
tie, die de beide subsystemen en hun media macht en
geld met de leefwereld verbindt, en die zorgt dat de
beide media — die niet uit zichzelf voor voldoende
vertrouwen in het systeem (dus voor de legitimatie
ervan) kunnen zorgen - teruggekoppeld worden
aan de leefwereld. Het medium geld wordt geinstitu-
tionaliseerd via privaatrechtelijke instituties als
eigendom en contract, en het medium macht via de
publiekrechtelijke ambtenorganisatie. Het formele
recht schept een kader, waarbinnen de beide sub-
systemen zuiver resultaatgericht kunnen functione-
ren; bovendien zorgt het in de moderne maatschap-
pij althans gedeeltelijk voor de benodigde legitimatie
van de politiek (en indirect van de economie).

Dit recht wordt zowel gekenmerkt door positive-
ring (het ‘Satzungsprinzip’) als door inhoudelijke
rechtvaardiging (het ‘Begriindungsprinzip’). Via het
eerste principe (inhoudende, dat recht louter geldt

24

als gevolg van uitgevaardigd zijn door de g<ﬁmmm
organen) is het recht <mavo=m.n: met het politieke
subsysteem, via het tweede (inhoudende, dat het
moet worden gerechtvaardigd) met de leefwereld.
Hierdoor heeft het recht een eigenaardig mengkarak-
ter; het lijkt zowel tot het systeem als tot @n
leefwereld te behoren. Het blijkt echter om verschil-
lende componenten van het recht te gaan. Het ﬂnnrﬁ
als institutie behoort tot de leefwereld. Daarnaast is
er een recht als resultaatgericht medium dat tot het
systeem behoort.

Hiermee zet Habermas zich af tegen een rechtspo-
sitivisme zoals dat onder andere bij Max Weber
voorkomt. Deze tweehoofdigheid van het recht
maakt het minder juist om bij Habermas anno 1981
nog te spreken van een politiek-juridisch systeem. Er
bestaan veel verbindingen tussen recht en politiek,
maar beide vormen zeker geen geheel; het recht is
evenzeer verbonden met de leefwereld. Het politieke
systeem codrdineert handelingen via rm_n zuiver nn.mc_-
taatgerichte medium macht en soms via het Bnﬁ.m:”:.s
recht. De institutie van het recht, die per definitie
behoort tot de leefwereld, zorgt voor de (gedeelte-
lijke) legitimatie van het politieke subsysteem.
Weliswaar heeft Habermas het soms over het ‘rechts-
systeem’, maar dit dient in de mnv:mmhnm_.r.n. niet
specifiek systeemtheoretische betekenis van rechts-
stelsel’ te worden geinterpreteerd. Voor zover het
recht behoort tot de maatschappij als systeem, is het
in de vorm van een medium, en niet van een subsy-
steem.

Habermas constateert zelf in zijn Theorie des
kommunikativen Handelns vrij terloops, dat er
sprake is van een accentverschuiving F.N;a:n_onrn:
over juridische procedures. Terwijl hij in zijn vroe-
gere werk, met name in de discussie met Luhmann

25



(Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie
H.w.\: processueel handelen als een vorm van mﬁamﬁnu
gisch handelen beschouwde (en dat deel van het recht
dat dit handelen reguleerde dus als tot het systeem
behorend), stelt hij in 1981 expliciet dat juridische
processen gebaseerd zijn op communicatief handelen.
Ditimpliceert dat een belangrijk deel van het recht niet
meer tot het politieke systeem wordt gerekend, maar
tot de leefwereld. Echter de consequenties van deze
verandering in zijn denken worden nog niet volledig
doorgetrokken, waardoor zijn rechtstheorie in 1981
nog een merkwaardig halfslachtig karakter behoudt.

Uit het voorgaande zou mogelijk kunnen worden
afgeleid, dat het recht een onveranderlijk geheel is,
wanneer eenmaal de overgang naar de moderne
maatschappij is gemaakt. Niets is echter minder
waar. Weliswaar blijft het recht steeds de centrale
verbindingsschakel tussen systeem en leefwereld,
maar die schakel zelf verandert sterk. Volgens Ha-
bermas is er namelijk sprake van een juridisering van
de moderne samenleving. Juridisering wordt door
hem gedefinieerd als de in moderne maatschappijen
te constateren tendens van vermeerdering van het
geschreven recht. Deze juridisering in ruimere zin
wordt door Habermas op zich niet negatief beoor-
deeld; er zitten juist veel positieve kanten aan.
Habermas onderscheidt in de Westeuropese ge-
mn.rmnamim vier globale juridiseringsbewegingen, die
_w_n_m: tot successievelijk de burgerlijke staat u?ns
tijde van het absolutisme), de rechtsstaat, de demo-
cratische rechtsstaat en de democratische rechts- en
verzorgingsstaat. In de eerste fase (die de overgang
naar de moderne samenleving markeert) gaan staat
en economie zo uiteen, dat een vrij zelfstandig econo-
misch subsysteem kan ontstaan naast het politieke

26

subsysteem, terwijl beide los komen te staan van de
leefwereld. De volgende drie fasen zijn dan te zien als
successievelijke pogingen om vanuit de leefwereld de
drie verzelfstandigde subsystemen weer onder con-
trole te krijgen.

Tegelijk wordt hierdoor een ontwikkeling moge-
lijk waarin de absolute staat omgevormd wordt tot
een moderne staat die nieuwe legitimatie verkrijgt
vanuit een gerationaliseerde leefwereld. Deze ont-
wikkelingen beoordeelt Habermas zonder meer als
gunstig. De constitutionalisering en de democratise-
ring van het aanvankelijk absolute staatsgezag zijn
een teken van het ondubbelzinnig vrijheid garande-
rende karakter van juridische normeringen. De in het
kader van de democratische rechtsstaat ontwikkelde
verzorgingsstaat is ook te zien als een dergelijke vrij-
heid bevorderende juridisering. Daardoor wordt het
economische systeem op een vergelijkbare wijze on-
der controle gebracht als in de voorgaande juridi-
seringsfasen het politieke systeem.

Maar deze laatste fase, de verzorgingsstaat, kent
een sterke ambivalentie; er beginnen nu ook nega-
tieve gevolgen van de juridisering zichtbaar te
worden. De verzorgingsstaat geeft namelijk wel hulp
bij allerlei levensrisico’s, maar doet dit via het admi-
nistratieve apparaat en doorgaans door middel van
financiéle compensatie, terwijl deze problemen,
zoals ouderdom en werkloosheid, doorgaans niet
primair van financiéle aard zijn. Daardoor worden
de leefpatronen van de leefwereld zodanig ver-
vormd, dat ze hanteerbaar worden voor het politieke
subsysteem en definieerbaar zijn in termen van indi-
viduele rechtsaanspraken. De leefwereld wordt nu
niet alleen meer beinvloed en aangetast door de beide
media macht en geld, maar ook door het als medium
functionerende recht. In deze fase blijkt namelijk het

27




recht volgens Habermas ook in de leefwereld het
karakter van een medium aan te nemen, dat welis-
waar verbonden blijft met de institutie recht, maar
als medium niet meer op overeenstemming gericht is.

Het is het optreden van dit recht als medium in de
leefwereld, dat leidt tot de ongewenste gevolgen van
de juridisering, met andere woorden: het is het me-
dium recht dat een rol speelt in de kolonialisering van
de leefwereld. Het dringt namelijk door in allerlei
mwvmnmnn. zoals het schoolrecht en het familierecht,
die voorheen slechts door rechtsinstituties geregu-
won_..a werden. Het karakter van het recht als
institutie brengt mee dat wordt aangesloten op al
binnen de leefwereld bestaande (morele) overtuigin-
gen; recht als medium daarentegen herstructureert
de leefwereld en vervangt communicatief handelen
door resultaatgericht handelen. Het medium recht
tast dus de leefwereld aan en draagt bij aan haar
verzwakking. Deze ongewenste vorm van juridise-
ring kan slechts voorkomen worden als het recht
bepaalde beperkingen worden opgelegd. In de plaats
van het medium recht moeten conflictoplossingspro-
cedures komen, die communicatief handelen be-
vorderen, zoals op consensus gerichte beslissings-
procedures. De oplossing van Habermas is dus dat
recht in de leefwereld nooit als medium mag functio-
neren, maar alleen als institutie.

We kunnen nu de rechtstheorie van Habermas anno
1981 kort samenvatten. In de moderne maatschappij
is het recht een essentiéle verbinding tussen systeem
en leefwereld. Het zorgt voor de onafhankelijkheid
ten opzichte van én voor de verankering (legitimatie)
in de leefwereld van de politieke en economische
subsystemen. In een normale toestand doet het recht
dit als institutie, het reguleert slechts de al aanwezige

28

structuren van de leefwereld en vult deze aan, en het
normeert vanuit de leefwereld de politicke en econo-
mische subsystemen. Daarnaast functioneert het
recht ook als medium binnen die subsystemen. Pa-
thologische verschijnselen treden op wanneer het
recht ook binnen de leefwereld als medium gaat fun-
geren; dan wordt deze namelijk geherstructureerd op
een niet-communicatieve basis. Deze gevolgen moe-
ten worden vermeden door in de leefwereld slechts
rechtsinstituties toe te laten die de voorwaarden voor
een op overeenstemming gericht handelen scheppen
en waarborgen.

Habermas’ visie uit 1981 is echter te zien als een
soort overgangsfase tussen de periode waarin sprake
was van een politiek-juridisch systeem (tot begin
jaren zeventig) en de Tanner-lezingen waarbij het
recht heel duidelijk primair tot de leefwereld be-
hoort. Vandaar dat er in de Theorie des kommuni-
kativen Handelns een onopgeloste spanning bestaat
tussen de beide vormen van recht, zonder dat duide-
lijk wordt hoe die twee vormen van recht in
onderling verband staan. Met andere woorden, Ha-
bermas verschuift het probleem van de verbinding
tussen systeem en leefwereld slechts naar dat van de
verbinding tussen recht als medium en recht als insti-
tutie. (Zie voor een uitgebreidere kritiek ook W. van
der Burg, ‘De rechtstheorie van Jiirgen Habermas’,
Recht en kritiek 11 (1985) 1, pp. 6-26, uit welk
artikel fragmenten zijn overgenomen in deze para-
graaf.) Met name zou men kunnen stellen dat
Habermas in 1981 een te positivistisch beeld van
recht schetst (iets wat hij overigens in 1988 in een
discussie met de auteurs erkende, zie Theory, Cul-
ture, and Society, ter perse.

29



3. De ‘Tanner Lectures’ over recht en moraal

3.1. Recht tussen legitimiteit en instrumentaliteit
1. Hiermee zijn we dan beland bij de lezingen die
hier in vertaling worden aangeboden: de Tanner-
Lectures over recht en moraal. Binnen het oeuvre van
Habermas zijn dit de teksten waarin hij de meest
expliciete theorie ontwikkelt over het recht en over
de legitimiteit van het recht. Het interessante is dat
daarbij uitgebreid wordt ingegaan op enkele actuele
debatten in de rechtssociologie en rechtsfilosofie. Zo
mengt Habermas zich in het (tot dusverre voorname-
lijk in Duitsland gevoerde) debat over de juridisering
van de samenleving in de verzorgingsstaat. Hij ana-
lyseert en corrigeert de uitgangspunten waarmee
Weber het debat bepaald en volgens Habermas in de
verkeerde richting gestuurd heeft, en komt aldus tot
een veel minder negatieve waardering van de juridi-
sering dan in 1981 nog het geval was.

Ook andere rechtstheorieén komen uitgebreid ter
sprake. De zwakke punten van een aantal stromin-
gen uit Duitsland worden geanalyseerd, waarbij in
het bijzonder Luhmanns positie fundamenteel bekri-
tiseerd wordt. Daarnaast geeft Habermas er ook
blijk van redelijk op de hoogte te zijn van de Ameri-
kaanse discussies rond Dworkin en rond de Critical
Legal Studies. Deze veelomvattendheid maakt de le-
zingen heel geschikt als een eerste kennismaking met
de actuele discussies in de rechtstheorie. We zullen er
eerst enkele thema’s uitlichten, voor we overgaan tot
een meer gedetailleerde bespreking van de teksten.

2. Het thema van deze lezingen is de spanning in
het recht tussen twee aspecten die beide volgens Ha-
bermas essentieel zijn voor het moderne recht: de
noodzaak tot rechtvaardiging of legitimatie, en de
positiviteit en instrumentaliteit van het recht. Het

30

eerste zorgt voor een interne verbinding met moraal;
het tweede voor een interne verbinding met politiek.
Deze twee aspecten kwamen we ook al in 1981 te-
gen.

Anders dan in 1981 zijn dit echter niet twee soor-
ten recht, maar twee aspecten van een en hetzelfde
recht. Centrale stelling van deze lezingen is dan ook
dat, willen we nog van recht kunnen spreken, het
recht beide aspecten moet omvatten. We kunnen dus
niet van een inhoudelijke rechtvaardiging door de
verbinding met de moraal afzien, zoals het rechtspo-
sitivisme bepleit. Evenmin kunnen we echter afzien
van de positiviteit van het recht, zoals in sommige
natuurrechtsleren gebeurt, waar tussen recht en mo-
raal geen verschil meer is.

Het grote probleem is ook nu weer, hoe beide
aspecten verenigd kunnen worden. Habermas pro-
beert daarvoor een oplossing te ontwikkelen, die niet
alleen een normatieve aanbeveling, maar zelfs in ze-
kere zin een begripsmatige noodzaak en een feitelijke
onvermijdelijkheid is. Deze oplossing is dat zowel de
politiek als het recht gebaseerd is op de idee van een
procedurele rationaliteit, die haar pendant dient te
vinden in een proceduralistische moraaltheorie. In
feite wordt daarmee de politieck weer meer in de
richting van de moraal getrokken of, in oudere ter-
men, teruggekoppeld naar de lecfwereld. Het is de
vraag of daarmee niet toch de spanning op een te
onrealistische wijze wordt opgelost ten gunste van de
Jegitimiteit en ten koste van een verwaarlozing van
de positiviteit van het recht en ook van de eigenheid
van de politiek.

3. Nog sterker dan in veel andere teksten van
Habermas geldt dat deze lezingen ten eerste vooral
een discussie met andere auteurs zijn en ten tweede
vrij omvangrijke historische beschouwingen bevat-

31



ten. Het tweede kenmerk kwamen we al in 1962
tegen, terwijl de Theorie des kommunikativen Han-
delns zelfs helemaal gestructureerd is als syste-
matische discussie met diverse grote auteurs. In deze
lezingen worden twee auteurs vrij fundamenteel be-
kritiseerd: Weber en Luhmann, beide auteurs
waarmee Habermas in eerder werk ook al vrij uitge-
breid in discussie ging, al was zijn houding tegenover
Weber doorgaans aanmerkelijk positiever dan tegen-
over Luhmann. Aangezien deze keer het hoofd-
motief van Habermas een weerlegging van het
rechtspositivisme is, worden nu beide schrijvers, die
beiden als rechtspositivist te karakteriseren zijn, zeer
kritisch geanalyseerd.

Weber heeft volgens Habermas de juridiserings-
discussie helemaal op een verkeerd spoor gezet door
zijn begrippenpaar formeel-materieel. Volgens We-
ber lag de rationaliteit van het recht in zijn formele,
d.w.z. niet -inhoudelijke eigenschappen zoals de al-
gemeenheid van de wet. Daaraan ontleent het recht
zijn legitimiteit. Door de verzorgingsstaat wordt ech-
ter een toenemend beroep gedaan op -juridische
regulering (er is dus sprake van juridisering) en wel
op een manier waardoor het recht meer met substan-
tiéle morele inhoud wordt gevuld. Deze materiali-
sering van het recht zou volgens Weber de legitimiteit
ervan aantasten.

Volgens Habermas heeft Weber ten onrechte de
legitimiteit van het recht in de moreel-neutrale for-
mele eigenschappen gezocht; het zijn juist de
inhoudelijke morele aspecten van het recht die voor
de legitimatie zorgen. Daarbij gaat het echter niet
zozeer om concrete morele waarden en normen,
maar om een abstracte procedurele rationaliteit.
Aldus is er een onverbrekelijke band tussen recht en
moraal.

52

Is de eerste lezing een kritiek op Weber, de tweede
begint met een fundamentele kritiek op Luhmanns
systeemfunctionalisme. Luhmann koppelt het recht
en de juridische procedure geheel los van inhoude-
lijke argumentatie. Habermas toont aan dat deze
benadering niet kan verklaren, waarom het recht
nog een autonoom systeem is en niet geheel opgaat in
de politiek. Vervolgens ontwikkelt hij zijn eigen
theorie die wel een verklaring kan geven voor de
autonomie van het recht, en wel door deze te funde-
ren in de idee van de rechtsstaat. Daarmee heeft hijj
bovendien aangetoond dat de procedurele rationali-
teit van het recht niet los gezien kan worden van
inhoudelijke morele overwegingen.

4. Dit brengt ons op het laatste centrale thema
van de lezingen, namelijk de ontwikkeling van de
idee van een democratische rechtsstaat. Deze is na-
tuurlijk niet nieuw, maar de argumentatie ervoor is
wel vrij origineel. Habermas probeert namelijk aan
te tonen, dat in het recht zelf de idee van de rechts-
staat en ook die van de democratie besloten ligt. Een
dergelijke methode is typerend voor Habermas; we
kwamen haar al tegen in het verband van de commu-
nicatietheorie, waar hij stelde dat we in ons spreken
contrafactisch de ideale gesprekssituatie veronder-
stellen.

In deze lezingen doet hij iets soortgelijks voor de
idee van een rechtsstaat, die gebaseerd is op het
uitgangspunt van onpartijdigheid, hetgeen tegelijk
grondslag kan zijn voor de idee van democratie. Zo-
wel historisch als inhoudelijk gaat hij vrij uitgebreid in
op de idee van de rechtsstaat en maakt duidelijk dat
deze niet positivistisch mag worden gereduceerd tot
een overheid en burger die zich aan de wet houden.
Uiteindelijk is het zelfs zo dat volgens Habermas de
rechtsstaat de democratie veronderstelt.

33



3.2. Legitimatie door een interne procedurele ratio-
naliteit

Aangezien de lezingen bepaald niet eenvoudig zijn,
zullen we hier kort de hoofdlijnen schetsen, om de
bestudering ervan te vergemakkelijken. In de eerste
lezing gaat Habermas in discussie met Max Weber.
Webers stelling was dat het recht (en daarmee ook
het wettig gezag) zijn legitimiteit ontleende aan de
formele eigenschappen van het recht. De met de
verzorgingsstaat gepaard gaande materialisering
(volgens Weber identiek aan moralisering) van het
recht wees hij daarom af als een gevaarlijke ontwik-
keling, die de eigen rationaliteit van het recht in
gevaar brengt. Met dit begrippenpaar ‘formeel-ma-
terieel” heeft Weber de discussie over juridisering in
de verzorgingsstaat sterk bepaald, en volgens Haber-
mas in de verkeerde richting gestuurd.

Wat zijn nu die formele eigenschappen van het
recht, en op welke wijze zijn deze de grondslag voor
de eigen rationaliteit van het recht? Het recht heeft
een drietal formele eigenschappen: de systematische
bewerking van alle rechtsnormen tot een overzichte-
lijke ordening; de algemene, abstracte vorm van de
wet, en de door de binding aan de wet gegarandeerde
voorspelbare en volgens de regels gaande toepassing
en uitvoering van de wet. Deze drie eigenschappen
corresponderen met Webers drie rationaliteitsbe-
grippen, resp. de wetenschappelijke rationaliteit, de
doelrationaliteit en de regelrationaliteit.

Echter de vraag is, of deze drie rationale aspecten
van het recht, wanneer zij als moreel neutraal wor-
den gezien, wel de grondslag kunnen zijn voor de
legitimiteit van het recht. Volgens Habermas is dat
niet het geval, en ontleent het recht zijn legitimiteit
weliswaar mede aan die drie eigenschappen, maar
alleen voor zover zij gecombineerd kunnen worden

34

met inhoudelijke morele uitgangspunten. De forma-
liteit van het recht alleen kan dus niet voor zijn
legitimiteit zorgen. Met andere woorden, de legiti-
miteit van de legaliteit valt niet te verklaren uit een
moreel neutrale rationaliteit die inherent is aan het
recht, maar moet juist op een intern verband tussen
recht en moraal worden teruggevoerd.

Dit interne verband is volgens Habermas gelegen
in de procedurele rationaliteit van het recht. In de
juridische procedures worden juridische discoursen
geinstitutionaliseerd, waarin juridische argumenta-
tie centraal staat. Door de belangrijke rol van
principes in het moderne recht, principes die zowel
van morele (natuurrechtelijke) als juridische aard
zijn, staan deze discoursen open voor morele dis-
coursen. Wanneer er sprake moet zijn van een ver-
strengeling van recht en moraal als grondslag voor
legitimiteit, is dat dus niet zozeer een inhoudelijke
moralisering van het recht, alswel een procedurele
verstrengeling.

Weber mag dan ongelijk hebben gehad met zijn
verbinding tussen pure formaliteit en legitimiteit van
het recht; zijn diagnose van een deformalisering van
het recht is, sinds hij die stelde, alleen maar verder
bevestigd, ook in vormen die Weber niet had voor-
zien. Als eerste aspect noemt Habermas het ontstaan
van reflexief recht, een type recht dat in Duitsland
momenteel het middelpunt van de rechtssociologi-
sche discussie vormt. Dit type recht is met de
verzorgingsstaat sterk opgekomen, en delegeert be-
sluitvorming aan onderhandelingen tussen de direct
betrokkenen (in Nederland valt hier bijvoorbeeld de
publiekrechtelijke bedrijfsorganisatie als een voor-
beeld van reflexief recht te noemen). Daarnaast is er
ook sprake van een toenemende marginalisering en
instrumentalisering van het recht. Met de versnelde

35



verandering van het recht komt ook de legitimiteits-
vraag sterker naar voren. Merkwaardigerwijze gaat
dit gepaard met een toenemende moralisering van
het recht in de zin van een sterkere oriéntatie op
rechtsbeginselen met een natuurrechtelijke her-
komst. Deze tendensen zijn samen te vatten onder de
term ‘Verrechtlichung’ (in de Duitse discussie heeft
deze term, anders dan het door ons gekozen Neder-
landse equivalent ‘juridisering’, veelal een sterk
pejoratieve klank).

Na aldus de uitgangspunten voor de rechtstheoreti-
sche discussie aan de hand van Webers aanzet te
hebben geschetst, gaat Habermas in op een drietal
stromingen in de Duitse discussie over de legitimiteit
van het recht.

De eerste benadering is die van Forsthoff, die ver-
der gaat in de lijn van Webers juridisch formalisme.
Hij houdt vast aan het klassieke model van de rechts-
staat, en wil de verzorgingsstaat geheel in dat model
gieten. Dit betekent echter dat Forsthoff niet in staat
is de ontwikkeling van de verzorgingsstaat werkelijk
een rol te geven in zijn theorie.

Zijn tegenstander in de jaren vijftig was Wolfgang
Abendroth met zijn democratisch rechtspositivisme.
Abendroth zoekt de legitimatie niet in de vorm van
de wet, maar in de democratische wetgever, die de
wet heeft gecreéerd. Door democratische wetgeving
als uitgangspunt te nemen, kunnen rechtsstaat en
verzorgingsstaat verzoend worden. Ingeborg Maus
bouwt hierop verder, en bekritiseert de materialise-
ring omdat rechter en bestuur een grotere vrijheid
krijgen welke niet meer gedekt wordt door de legiti-
miteit van de democratische wetgever. Probleem van
deze benadering is echter dat een fundering van een
dergelijk primaat der democratische wetgever ont-

36

breekt. (In Nederland is de kritiek op een ver-
gelijkbaar denken vooral sterk naar voren gebracht
door Paul Kalma, De illusie van de ‘democratische
staat’, Deventer 1982.) Een oplossing zou, volgens
Habermas, kunnen zijn om het in de procedure zelf
te zoeken. Maar ook dan blijft de vraag hoe deze
legitimatie van de wetgever via een niet-formeel recht
op bestuur en rechter kan worden overgedragen.

De derde stroming, een wat diffuse verzameling
van natuurrechtelijke en contextualistische benade-
ringen, kiest daarom een ander uitgangspunt. Men
doet een beroep op bovenpositieve waarden en prin-
cipes die aan de constitutie ten grondslag liggen.
Daarbij wordt de rechter een grote rol toebedeeld,
juist ook tegenover de wetgever. Natuurrecht en
neo-aristotelisme beroepen zich aldus op niet-veran-
derbare waarden. Het bezwaar van Habermas tegen
deze stroming is, dat procedures, abstracte principes
en concrete waarden op hetzelfde niveau door elkaar
heen lopen, zonder dat uiteindelijk duidelijk is
waarop de aldus tot stand gekomen besluiten gefun-
deerd kunnen worden. In een pluralistische samen-
leving is een dergelijk beroep op algemeen geldende
norminhouden onhoudbaar; de enige mogelijkheid
om toch de feitelijke moralisering in goede banen te
leiden, is een beroep te doen op een proceduralisti-
sche rechtvaardigheidstheorie. Daarmee is Haber-
mas weer terug op zijn aanvankelijke stelling, die nu
geillustreerd is aan de hand van de gebreken van de
drie genoemde benaderingen.

De legitimiteit van het recht is dus te danken aan de
impliciete morele inhoud van de formele eigenschap-
pen van het recht. Maar die formele eigenschappen
moeten niet gezocht worden in bepaalde semanti-
sche kenmerken van het recht, maar in de proce-

37



dures waarin de idee van onpartijdigheid geinstitu-
tionaliseerd is. Als dat de idee achter de procedure
is, dan kan die echter gelijkelijk gelden voor wetge-
ving en voor rechtspraak en uitvoering. Zowel
procedures van rechtspraak als die van wetgeving
en uitvoering kunnen dus geanalyseerd worden
vanuit dit uitgangspunt, zoals niet alleen in diverse
rechtsvindingstheorieén, maar ook in procesge-
richte constititionele theorieén gebeurt. Deze juri-
dische procedures kunnen echter alleen naar een
morele rechtvaardiging van principes verwijzen als
ook die morele rechtvaardiging procedureel geo-
riénteerd is.

Dit werpt de vraag op of er abstractere rechtvaar-
digheidstheorieén zijn, die een dergelijke onpar-
tijdigheid garanderende procedure als basis hebben.
Volgens Habermas zijn er drie serieuze kandidaten
voor een dergelijke proceduralistische rechtvaardig-
heidstheorie, allen in de Kantiaanse traditie: Rawls’
contractstheorie, Kohlbergs model van een ideale
rolovername, en de theorie van Apel en Habermas
zelf die morele argumentatie als zodanig als model
gebruikt.

Dit betekent overigens niet dat recht en moraal in
elkaar op moeten gaan. Er is een duidelijke wissel-
werking, maar beide hebben hun eigen specifieke
kenmerken en eigen logica. Morele discoursen heb-
ben slechts een onvolkomen procedurele ratio-
naliteit. Daardoor kunnen noch onfeilbaarheid,
noch eenduidigheid, noch resultaten binnen een re-
delijke termijn gegarandeerd worden. Bovendien
kent de moraal problemen van een niet afdwingbare
naleving. Het recht, dat deze problemen wel kan
oplossen, kan daarom in die zin moreel gerechtvaar-
digd worden als de aanvulling van een ontoereikende
moraal. Aan de andere kant is het recht ook instru-

38

ment voor politicke doelen. Dit maakt dat het recht
tussen politiek en moraal in staat.

In deze eerste lezing wordt derhalve vanuit het
interne perspectief de rationaliteit van het recht on-
der de loupe genomen, en getraceerd tot procedures
die openstaan voor morele argumentatie. De vraag is
echter of deze benadering niet hopeloos naief en
idealistisch is. Daarom gaat Habermas in de tweede
lezing over op een maatschappijtheoretische benade-
ring vanuit het perspectief van de waarnemer.

3.3. De idee van de rechtsstaat
In de tweede lezing begint hij daarom met de meer
sociologische vraag of het rechtssysteem een sterke
spanning tussen de normatieve eisen en functionele
behoeften, tussen functioneel recht en het goede
recht, wel aan kan. Daartoe gaat hij eerst in op een
functionele analyse van het recht in de vorm van
Luhmanns systeemfunctionalisme. Luhmann is de
eeuwige tegenstander van Habermas in de rechtsdis-
cussie, omdat hij in feite juridische procedures
loskoppelt van inhoudelijke rechtvaardiging. Ook
Luhmann zoekt de legitimatie in de procedure, maar
verklaart deze alleen als een psychologisch proces
van ontmoediging en isolering van de uiteindelijk
verliezende partij, waardoor deze zich bij de uit-
komst zal neerleggen, zonder daarbij inhoudelijk
overtuigd te zijn. Het zal duidelijk zijn dat een derge-
lijke cynische benadering van juridische procedures
voor Habermas ten enenmale onaanvaardbaar is.
Luhmann ziet het recht als een gedifferentieerd
zelfstandig systeem, los van moraal en politiek.
Maar deze zelfstandigheid moet een grond hebben,
en Luhmann kan deze niet meer vinden in de formali-
teit van het recht; daarvoor is hij zich te zeer bewust
van het gematerialiseerde en reflexieve recht. De

39



conclusie van Habermas uit dit onvermogen van
Luhmann om de autonomie van het recht te funde-
ren, is dat de systeemfunctionalistische benadering te
kort schiet.

Een analoog verwijt geldt de in de Verenigde Sta-
ten populaire Critical Legal Studies, een beweging
die de interne tegenstrijdigheden van het recht aan de
oppervlakte probeert te brengen, om aldus het recht
van binnenuit te bekritiseren. Habermas toont aan
dat deze kritiek alleen mogelijk is, dank zij het feit
dat in het recht een zelfkritisch uitgangspunt is inge-
bouwd in de vorm van een contrafactische rationa-
liteitsveronderstelling. En die ingebouwde rationali-
teitsveronderstelling verwijst noodzakelijkerwijze
naar politieke doelstellingen en morele rechtvaardi-
ging van het recht, zodat het rechtssysteem niet
volstrekt gesloten kan zijn voor politiek en moraal.

Om te verklaren waarom differentiéring van het
recht niet inhoudt een volledig verbreken van de
band van het recht met politiek en moraal, kiest
Habermas voor een historische terugblik op het ont-
staan van het moderne recht. In de Middeleeuwen
had het recht een drieledige structuur: het theolo-
gisch gefundeerde sacrale recht overkoepelde het
bureaucratische recht van de vorst en het gewoonte-
recht. Dit sacrale recht kon de vorst niet zelf
veranderen, maar het gaf wel de benodigde legitimi-
teit aan het bureaucratische recht. Zolang het sacrale
recht en het gewoonterecht nog een stevige basis
vormden, bleef de spanning tussen de instrumentali-
teit van het bureaucratische recht en de voor de
legitimiteit vereiste aanspraak van onveranderlijke
geldigheid nog verborgen. In de moderne samenle-
ving vervalt echter zowel het gewoonterecht als het
sacrale recht, en wordt het recht gereduceerd tot één
dimensie, die van het door de soeverein gecreéerde

40

recht. En daarmee komt de vraag op of er nog vol-
doende legitimiteit is.

Het rechtspositivisme heeft deze vraag positief be-
antwoord. Binnen dat rechtspositivisme kunnen
twee varianten worden onderscheiden. Austin heeft
met zijn bevelstheorie het recht alleen nog maar in-
strumenteel gedefinieerd, terwijl Kelsen het element
van onveranderlijke geldigheid zocht in de formele
eigenschappen van het recht, die de autonomie van
het recht waarborgen. Beide varianten menen dat de
legitimatie door het sacrale natuurrecht zonder pro-
blemen en zonder vervanging kan vervallen.

Historisch lijkt dit echter onwaarschijnlijk, alleen
al omdat het recht voorafgaat aan en verbonden is
met het ontstaan van de politieke macht en het dus
onwaarschijnlijk is, dat het recht hetzij volledig op-
geslokt kan worden door de politiek, hetzij volledig
zelfstandig kan worden ten opzichte van de politiek.
Ook begripsmatig is het rechtspositivisme onwaar-
schijnlijk — onze begrippen recht en politiek zouden
we ermee prijsgeven. Daarom is er in de moderne
samenleving aanvankelijk een equivalent gevonden
voor het sacrale natuurrecht in de vorm van het
rationeel natuurrecht, in het bijzonder in diverse
vormen van sociaal contractstheorieén. In dit ratio-
neel natuurrecht articuleert zich een nieuwe
posttraditionele fase van het moreel bewustzijn, die
het moderne recht op principes baseert en op proce-
durele rationaliteit omschakelt. Deze morele
ontwikkeling is bovendien de motor geweest van de
rechtsontwikkeling. Al naar gelang men de nadruk
legde op de positivering van het recht (Hobbes) of op
de legitimatieproblematiek (Kant) heeft het rationeel
natuurrecht zich in twee hoofdstromingen ontwik-
keld. Beide houden echter onoplosbare problemen.

Het rationeel natuurrecht is echter niet alleen om

41



theoretische redenen verworpen; uiteindelijk kon het
de complexiteit van de samenleving ook niet meer
vatten. In Duitsland heeft de morele inhoud van
Kants natuurrecht op twee gescheiden wegen door-
gewerkt: via de privaatrechtelijke dogmatiek en in
het publiekrecht via de rechtsstaat-idee. In de loop
der negentiende eeuw zijn echter beide langzamer-
hand meer positivistisch ingevuld en aldus van hun
morele inhoud ontdaan. Het gevolg was dat op-
nieuw de vraag naar de legitimiteit opkwam, en die is
volgens Habermas alleen te beantwoorden door na
te gaan hoe in de kern van het recht zelf het moreel
gezichtspunt van een onpartijdige besluitvorming
kan worden vastgelegd. Zowel .voor gerechtelijke
procedures als voor de wetgeving is een dergelijke
analyse mogelijk. Wat betreft de laatste is echter het
misverstand ontstaan dat de algemeenheid in de zin
van op algemene instemming kunnen berusten, werd
vervangen door de semantische algemeenheid van de
wet. Oftewel dat de puur formele eigenschappen van
het recht in de plaats kwamen van de veel essentiélere
idee van de op goede procedures gebaseerde instem-
ming. En daarmee zijn we weer terug bij Habermas’
uitgangsstelling dat de rationaliteit van het recht niet
gevonden kan worden in puur formele eigenschap-
pen, maar in een bepaalde procedurele rationaliteit
gezocht moet worden.

Voor wetgeving en rechtspraak heeft dit verschil-
lende implicaties. Voor de rechtspraak gaat het om
een adequaat en volledig begrijpen van de relevante
contexten. Voor de wetgeving daarentegen om een
toetsing van de universaliseerbaarheid van normen,
d.w.z. van de mogelijkheid dat alle betrokkenen er-
mee zouden kunnen instemmen. Op deze basis kan
een kritische theorie van het recht worden ontwik-

keld.

42

Om alles mooi ineen te laten passen, stelt Haber-
mas ten slotte dat de regulatieve idee van een
rechtsstaat niet zomaar van buiten komt, maar in het
recht zelf gelegen is, en wel als de grond voor de
autonomie van het rechtssysteem. Daarmee heeft hij
aangetoond dat zijn benadering superieur is aan die
van Luhmann. Maar tegelijk is duidelijk dat de
rechtsstaat-idee via de idee van procedurele rationa-
liteit verwijst naar een werkelijke democratie. En zo
zijn we bij de slotconclusie dat het recht alleen zijn
legitimiteit kan ontlenen aan een zoveel mogelijk ver-
wezenlijken van de democratische rechtsstaat.

3.4. Slotbeschouwingen

1. Na deze weergave wordt het nu tijd de theoreti-
sche beschouwingen van Habermas kritisch te
analyseren. Wanneer we beginnen met zijn eigen
theorie, kunnen we constateren dat er sprake is van
een ontwikkeling in zijn denken over recht, die als
een ontwikkeling ten goede gezien moet worden. De
halfslachtigheid van 1981 is verdwenen en het recht
wordt duidelijk gefundeerd in een procedurele ratio-
naliteit en aldus verbonden met morele argumenta-
tie. Waar hij eerst nog probeerde belangrijke
elementen van Luhmanns theorie in zijn eigen bena-
dering te incorporeren, kiest hij thans ondubbel-
zinnig stelling tegen Luhmann.

Vanuit een algemeen theoretisch gezichtspunt zijn
deze lezingen echter ook interessant. We kunnen
vaststellen dat Habermas een uitgebreide en origi-
nele kritiek op het rechtspositivistische standpunt
geeft, en aldus een van de voornaamste Duitse critici
van het rechtspositivisme is. Opmerkelijk is dat hij
zijn kritiek zowel van binnenuit ontwikkelt, als van-
uit een meer sociologisch gezichtspunt. In het
Angelsaksische taalgebied zijn van elk van deze be-

43



naderingen pendanten te vinden; we kunnen hierbij
denken aan respectievelijk rechtsfilosofen als Ronald
Dworkin en rechtssociologen als Philip Selznick. De-
zen analyseren het recht echter binnen een Angel-
saksische context. Er zijn echter vrij grote verschillen
tussen het Engelse en Amerikaanse recht enerzijds en
het ‘continentale’ Europese recht anderzijds. Aange-
zien het Nederlandse recht een vrij grote verwant-
schap heeft met het Duitse (ook al vindt er onder
invloed van het EG-recht en internationale verdra-
gen een ontwikkeling plaats in de richting van het
Amerikaanse model), is Habermas’ analyse juist van
groot belang voor het Nederlandse recht.

2. Het tweede interessante thema van Habermas’
teksten is zijn stelling dat het recht begrepen moet
worden vanuit de ideeén van rechtsstaat en democra-
tie. De vraag is echter of hij wel consequent genoeg
doorredeneert. Is het werkelijk mogelijk een zuiver
procedurele rationaliteit te ontwikkelen of is een
procedurele theorie uiteindelijk gebaseerd op sub-
stantiéle uitgangspunten die ook inhoudelijke im-
plicaties hebben op het niveau van concrete rechten
en normen? Twee auteurs waar ook Habermas
naar verwijst, Ely en Dworkin, verschillen nu juist
op dit punt van mening. Dworkin meent dat het
niet mogelijk is een democratie-idee te ontwikkelen
waaruit niet ook belangrijke inhoudelijke morele
en juridische conclusies volgen, bijvoorbeeld dat
discriminatie op grond van ras moreel onjuist en
juridisch onrechtmatig is. Het is jammer, dat Ha-
bermas op dit punt zijn theorie niet verder heeft
uitgewerkt, waar hij de positie van Ely schijnt te
kiezen, zonder op de argumenten van Dworkin in te
gaan.

3. Een tweede vraagteken kunnen we plaatsen bij
zijn theorie, waar het om zijn toch vrij eenvormige

44

theorie van recht gaat. Is zijn theorie wel gedifferen-
tieerd genoeg om alle verschillende typen recht in
onze complexe samenleving te verklaren? Is het niet
zo dat recht, politiek en moraal soms niet alleen
verstrengeld zijn, maar zelfs versmolten, en is dit
soms niet juist een wenselijke zaak? Een goed voor-
beeld hiervan is het terrein van de bio-ethiek, waar in
kwesties als euthanasie, genetische manipulatie e.d.,
morele, politieke en juridische argumenten vrijwel
onlosmakelijk met elkaar verbonden zijn in een juri-
disch en politiek geinstitutionaliseerde discussie over
‘medische ethiek’.

Men zou kunnen zeggen dat het feit dat op dit
terrein recht, moraal en politiek zo sterk met elkaar
verbonden zijn, misschien niet een teken is van on-
voldoende gerationaliseerd zijn, van een achter-
blijven, maar juist van een te voorschijn komen van
een reflexief recht, van een rechtssysteem waarin
belangrijke kwesties zoveel mogelijk in onderlinge
discussie tussen betrokkenen of vertegenwoordigers
van de betrokkenen wordén opgelost. Met andere
woorden, dat het voor een oplossing van deze kwes-
ties juist nodig is dat recht, moraal en politiek niet
scherper gescheiden worden, maar juist sterk ver-
bonden worden, sterker dan binnen Habermas’
model mogelijk is.

4. Nog fundamenteler is de vraag of Habermas de
zowel in de ethiek als in de rechtstheorie thans
plaatsvindende wending naar het neo-aristotelisme
wel serieus genoeg neemt. In de ethiek gaat het om
mensen als C. Taylor en A. Maclntyre, terwijl in de
rechtstheorie ook mensen als Selznick en Dworkin de
waarde van een ‘communal morality’, geinspireerd
op het oude polisideaal ineens sterker benadrukken.
Het lijkt erop dat Habermas te luchthartig heenstapt
over de reéle problemen van een op het universali-

45



seerbaarheidsprincipe gebaseerde morele en juri-
dische argumentatie; problemen waarop het neo-
aristotelisme een antwoord probeert te geven. Ver-
moedelijk kan dit verklaard worden door het feit dat
in Duitsland het neo-aristotelisme zich vooral in een
conservatieve, of zelfs reactionaire variant voordoet,
terwijl de Angelsaksische stroming nu juist een meer
progressieve inslag heeft.

Wat ook de oorzaak mag zijn van deze relatieve
onderwaardering, er ligt hier een serieus probleem
voor de theorie van Habermas. Want de legitimi-
teitsproblematiek mag misschien theoretisch opge-
lost kunnen worden wanneer men uitgaat van een
dergelijke op procedurele rationaliteit ingestelde de-
mocratische rechtsstaat met loyale burgers, daarmee
is het praktisch nog niet opgelost. Want houdt een
dergelijke procedurele rationaliteit wel voldoende
rekening met persoonlijke levenskeuzen, ‘ways of
life’, en concrete maatschappelijke en sociale situa-
ties?

In andere opstellen heeft Habermas zich uitge-
breid beziggehouden met burgerlijke ongehoor-
zaamheid. (Zie bv. Ziviler Ungeborsam — Testfall
furden demokratischen Rechtsstaat. Wider den au-
toritdren Legalismus in der Bundesrepublik (Ned.
vertaling in Krisis 6 (1986) 1, pp. 54-69.) Hijj stelt
daarin dat het veelal bij de protesten tegen kerne-
nergie en kernwapens niet zozeer gaat om protesten
tegen concrete maatregelen, maar om een protest
tegen de dominante technologische, kapitalistische
levensvorm, en om het daartegenover stellen van
een andere levenswijze. Een dergelijk conflict lijkt
niet op te lossen binnen zijn democratie-theorie, en
daarmee zijn wezenlijke legitimatievoorwaarden
van het moderne recht afwezig. Kortom, de legiti-
miteitsvraag is misschien op theoretisch niveau

46

opgelost, maar in de concrete prakrijk nog levens-
groot aanwezig.

Hoe men ook mag denken over deze en andere the-
ma’s van de moderne rechtstheorie, duidelijk is dat
Habermas’ lezingen uitlokken tot verdere discussie.
We hopen dan ook dat deze Nederlandse vertaling
bij mag dragen aan een verdere inhoudelijke discus-
sie over de legitimiteit van het recht en van de
moderne democratische rechtsstaat.

Utrecht, april 1988

47



