Wouter Achterberg (red.)

NATUUR:
UITBUITING OF RESPECT?

Natuuriwaarden in discussie

CIP-GEGEVENS KONINKLIJKE BIBLIOTHEEK. DEN HAAG

Nartuur

Natuur: uitbuiting of respect? : natuurwaarden in discussie /
Wourer Achterberg {red.). — Kampen: Kok Agora

Mer lit. opg.

ISBN 90-242-7651-9

SISO 570.3 UDC 1:502.3 NUGI 825

Trefw.: milieu; filosofie.

© 1989 Kok Agora, Kampen
Omslagontwerp Rob Lucas
ISBN 90 242 7651 9

Alle rechren voorbehouden. Niets uit deze uitgave mag worden
verveelvoudigd, opgeslagen in een geauromatiseerd gegevens-
bestand, of openbaar gemaakr, in enige vorm of op enige wijze.
hetzij elektronisch, mechanisch, door fotokopieén, opnamen, of
enig andere manier, zonder voorafgaande schriftelijke roestem-
ming van de uitgever.



I
i

T Tt DL TEN

{ﬂﬂﬂ‘:!‘“"wt by B0 TIES s

Wibren van der Burg

Het milieu in de politieke filosofie: naar
een andere staatsopvatting

1. Inleiding

Wanneer men de politieke discussie van dit moment
vergelijkt met die van zo’n twintig jaar geleden, lijkt
het alsof het milieu zich een vaste plaats in de politiek
heeft verworven. Een politieke partij kan hert zich
eenvoudigweg niet meer veroorloven om in haar ver-
kiezingsprogramma het milieu niet als belangrijk on-
derwerp van zorg te noemen; een kabiner dart in zijn
presentatie het milieu openlijk als minder belangrijk
zou beritelen, zou veel kritiek oogsten. Kortom, af-
gaande op de officiéle woorden is milieubescherming
tot een algemeen aanvaarde doelstelling van beleid
geworden.

Echter, de cruciale vraag is natuurlijk in hoeverre
die geformuleerde doelstelling ook doorwerkt in de
praktijk van het dagelijks beleid, en hoe men in geval
van conflicterende doelstellingen de belangen van
het milieu afweegt tegen andere belangen. En op dat
punt is het overduidelijk dat het milieu het nog te
vaak moet afleggen tegen met name economische
belangen, tenzij natuurlijk milieuwaarden recht-
streeks vertaald kunnen worden in economische be-
langen. Dit lijkt meer en meer het geval bij vervuiling,
waar dreigende schadeclaims ondernemers vanzelf
dwingen tot een iets zorgvuldiger omgang met het
milieu. Wanneer die vertaling in economisch belang
niet mogelijk is, wordt het milieu in de praktijk ech-
ter nog vooral als luxe-artikel gezien.

Tot zover is deze analyse natuurlijk weinig ver-

96

rassend. Tussen officiéle norm en feitelijk beleid
gaapt een kloof, nog daargelaten of de officiéle norm
wel ver genoeg gaat. Hiervoor zijn verschillende oor-
zaken aan te wijzen, maar ik wil in dit hoofdstuk mij
concentreren op €én, ten onrechte onderschatrte, fac-
tor. De stelling die ik wil verdedigen is, dat deze
luxe-status van het milieu in her praktisch beleid en
ook in de rechtspraak mede te wijten is aan de non-
status, ¢.q. puur instrumentele status van het milieu
in de gangbare politieke filosofieén. Anders gezegd:
het feit dat officiéle beleidsdoelstellingen van milieu-
behoud in de praktijk te weinig uirwerking hebben, is
het gevolg daarvan, dar zij juist op theoretisch niveau
eigenlijk in het luchtledige zweven en geen of on-
voldoende backing hebben, terwijl andere Feleids-
doelstellingen die backing wel hebben.

De politick tilosoof die geinteresseerd is in milicu-
filosofie heefr dan als taak her analyseren en be-
kritiseren van de thans gangbare politicke filoso-
fieén, voorzover daarin een te geringe rol aan de
natuur wordt toebedeeld, en vervolgens het onrwik-
kelen van meer adequate theorieén. In dit hoofdstuk
wil ik daartoe een voorzichtige poging wagen, en
schetsen hoe een dergelijke politieke filosofie eruir
zou kunnen zien. Ik zal me daarbij mer name richten
Op twee aspecten: ten eerste de fundamentele staarts-
opvatting, de staatstheorie die gezien wordr als de
normatieve grondslag van het overheidshandelen, en
ten tweede de consequenties die daaruit zijn af te
leiden voor de institutionele vormgeving van de over-
heidsorganisatie. Aangezien in mijn visie politicke
filosofie, staatsfilosofic en rechrsfilosofie onlosma-
kelijk met elkaar verbonden zijn, heeft mijn betoog
ook implicaties voor de rechtstheorie.

Voor ik tot die meer staatsfilosofische vragen overga,
MOet er eerst een uitstapje gemaakt worden naar de

sociale ethiek. Ik heb daarvoor twee redenen.

97




s

ey

Ten eerste dient er op het meest fundamentele
niveau een bepaald verband te zijn tussen de norma-
tieve grondslagen van de staat en de basisprincipes
van de sociale ethiek. De staat is enerzijds bepaald
niet identiek met de som van de samenstellende bur-
gers, zodat normen uit de sociale ethiek niet direct te
vertalen zijn in normen voor het overheidshandelen.
Overheidshandelen is immers niet zomaar collectief
handelen, maar een op een bepaalde manier gein-
stitutionaliseerde vorm van collectiet handelen. En
die institutionele vorm kan bepaalde beperkingen
aan het overheidshandelen opleggen of juist sommi-
ge normen extra zwaar benadrukken. Anderzijds
geldt echter, dat de normen voor het overheidshan-
delen en de hele overheidsorganisatie uiteindelijk wel
op dezelfde uitgangspunten dienen te worden geba-
seerd als de normen voor de sociale ethiek, d.w.z. de
normen voor het niet in staatshandelen geinstitutio-
naliseerde collectieve handelen'.

De tweede reden voor het uitstapje naar de sociale
ethiek is, dat een aantal problemen die in de staats-
filosofie een rol spelen m.b.t. het milieu, in de sociale
ethiek reeds min of meer uitgebreid besproken zijn,
zodat we steunend op het daar reeds verrichte werk
sneller ons doel zullen bereiken.

2. Het milieu in de sociale ethiek

De centrale en tegelijk sterk omstreden kwestie in de
milieu-ethiek lijkt die van de morele status van de
natuur. Vaak wordt deze kwestie ook geformuleerd
als: hoe kan aan de natuur een niet-instrumentele
waarde worden toegekend? Naar mijn idee leidt deze
vraagstelling ons echter op een verkeerd spoor. Om
de discussie te verhelderen lijkt het me zinvol eerst
enige onderscheidingen aan te brengen, waarvan ne-
geren m.1. tot veel onnodige verwarring heeft geleid.

Natuurlijk gaat het in de ethiek om het handelen

98

R —

van mensen, en om het beoordelen door mensen van
dat handelen. Uiteindelijk is het dus de mens die zich
al dan niet laat overtuigen door argumenten om aan
bepaalde zaken waarde toe te kennen. In deze zin is
moraal noodzakelijk antropocentrisch: de mens is
handelend en waarderend (kennend) subject®. De tijd
van de dierenprocessen, waarin dieren zondig hande-
len werd verweten, ligt gelukkig al weer geruime tijd
achrer ons.

Dit antropocentrisme impliceert echter nog niet
noodzakelijk een antropocentrische inboud van de
moraal, m.a.w. dat alleen dat waardevol wordr
geacht war (instrumenteel) waardevol is voor de
mens. Om het anders uit te drukken: dat moraal iets
is van mensen (de handelende mens) en door mensen
(de waarderende mens) houdt niet in dat moraal er
ook mtmm: 1s voor mensen (de mens als maar en
norm)’.
~ Daarmee ligr de vraag naar een al dan niet puur
instrumentele benadering van de natuur nog volledig
open. Deze vraag kan mijns inziens, althans in be-
paalde ethische theorieén, los gezien worden van
metafysische discussies over de feit-waarde of sub-
ject-object-scheiding®. Kentheoretische onderschei-
dingen en discussies zijn namelijk niet noodzakelijk
ook zinvol in een constructivistische deontologische
ethiek, zoals ik die voorsta. Ik vraag me zelfs afof het
tiberhaupt zinvol is om te discussiéren over intrinsie-
ke, inherente, instrumentele waarde, en of diegenen
die dat doen, in een aantal gevallen niet nog steeds
het slachtoffer zijn van een feit-waarde distinctie en
bovendien uitgaan van een specificke teleologische
ethiek’.

Het begrip instrumentele waarde is immers een
afgeleid begrip, dat veronderstelt, dat op fundamen-
teler niveau reeds beslist is waaraan intrinsieke waar-
aw moet worden toegekend. En op dat fundamentele
niveau laat zich m.i. nauwelijks verdedigen dat alleen

99



yrpae

A s YR Bt o A e

mensen en tevens alle mensen waarde, en bv. dieren
helemaal geen waarde moet worden toegekend.
Want als moraal er zou zijn voor het goede van de
handelende en waarderende persoon, waarom zou
die zich dan nog iets aantrekken van andere perso-
nen, en niet gewoon egoistisch handelen? Het ant-
woord hierop moet een moreel antwoord zijn, en zal
zich baseren op een variant van het universaliserings-
beginsel. Maar wanneer we menen dat we op grond
van dat beginsel het belang van alle mensen in aan-
merking moeten nemen, waarom mogen we dan bij
mensen stoppen? Het antwoord op deze vraag ten-
slotte zal zich moeten beroepen op een absoluut ver-
schil in waarde tussen mensen en alle andere wezens,
en de bewijslast hiervan lijkt me niet eenvoudig®. Het
kentheoretisch onderscheid tussen subjecten en ob-
jecten is in ieder geval onvoldoende voor een moreel
absoluut onderscheid.

De conclusie kan dan ook zijn dat een instrumentele
benadering van de natuur minstens zoveel proble-
men heeft met het verdedigen van een absolute mo-
rele grens tussen mens en natuur, als een niet-in-
strumentele benadering volgens tegenstanders zou
hebben met aan te geven waarom we niet bij mensen
moeten stoppen en waar we dan wel een grens moe-
ten stellen. De bewijslast in de discussie over de
mogelijkheid van een niet-antropocentrische ethiek
ligt dan ook niet bij de voorstanders daarvan, maar
veeleer bij de tegenstanders.

De fundamentele vraag die dan ook voor beide
modellen geldt, is: welke criteria hanteren we wan-
neer we iets moreel relevant achten, of zo men toch
de waarde-terminologie wil hanteren, waarde toe-
kennen? Ik hanteer hier bewust het woord criteria in
het meervoud, omdat ik denk dat het onmogelijk is
om een alomvattend criterium te vinden, dat tegelijk
aangeeft waar de grenzen getrokken moeten worden,

100

— NS e i 0 e g i e

i = in o N,

en waarom we binnen dar geheel toch aan sommige
dieren meer waarde toekennen dan aan andere”,

Op deze criteria zal ik hieronder uirgebreider te-
rugkomen in het verband van de te ontwikkelen
staatstheorie. Maar voor sociale ethiek en staats-
filosofie kan een gemeenschappelijke basis gevonden
worden in het principe van formele rechtvaardigheid
(of equity). Dit houdt in dat het gelijke gelijk behan-
deld moet worden, en het ongelijke ongelijk naar de
mate van ongelijkheid. Als we het probleem zo for-
muleren wordt het duidelijk, dat het er om gaat
goede argumenten te vinden voor bepaalde criteria,
en tegelijk dat het wel heel onwaarschijnlijk is dat de
complexe werkelijkheid kan worden ingedeeld op
basis van één supercriterium, dat de grote verschei-
denheid van de schepping kan omvatten®, Ook met
een benadering, die zonder nadere nuancering
spreekt van *de intrinsicke waarde’ van de natuur, of
zelfs van een ‘absolure intrinsieke waarde® komen we
dan niet ver”.

3. Normatieve grondslagen van de staat

Over nu naar de staatsfilosofie: de fundamentelere
theorieén over de grondslagen van de staar. Ik zal
hierbij twee theorieén bespreken, de sociaal-con-
tractstheorie van Rawls, en cen door Dworkin gein-
spireerde variant van de democratietheorie.
Vooropgesteld dient echter te worden dat deze
theorieén m.i. niet gezien moeten worden als recht-
vaardigingen voor de bestaande staat, als absolute
legitimatie van de bestaande staat tegenover zijn bur-
gers. De vraag naar een dergelijke absolute recht-
vaardiging van de staat lijkt mij vanuic praktisch
perspectief uiteindelijk nog minder oplosbaar dan de
vraag naar een absolute rechtvaardiging van her
kwaad in een door een almachrtige, goede God ge-
schapen wereld. De staat, ook al is het dan een cultu-

101



Ll

s b e

reel gegeven, dient te worden gezien als een gegeven
zoals ook de natuur of een concrete mens dat is. Net
zomin als we vragen naar de absolute rechtvaar-
diging van de natuur, heeft het zin te vragen naar de
absolute rechtvaardiging van de staat.

Wat ik bedoel met de normatieve grondslagen van
de staat kan dan ook beter geformuleerd worden als
de vraag, hoe de staat zo juist mogelijk kan handelen,
daarbij inbegrepen het eventuele reorganiseren van
zijn organisatievorm, gegeven het uitgangspunt dat
hij op het moment van handelen bestaat in de con-
crete historische vorm. Het gaat dus om het be-
oordelen en zo goed mogelijk rechtvaardigen van her
overheidshandelen, zoals het in de gewone moraal
gaat om het beoordelen en zo goed mogelijk recht-
vaardigen van het individueel menselijk handelen'.

Dat veronderstelt bepaalde normen voor het over-
heidshandelen. Hierover zijn in de loop der geschie-
denis diverse theorieén ontwikkeld, waarvan ik er
slechts twee kort zal bespreken. Ik begin met het
hypothetisch sociaal contract, zoals door John
Rawls naar voren gebracht''. Deze keuze wordt be-
paald door twee overwegingen: allereerst is het zon-
der meer een van de meest populaire theorieén, en ten
tweede zijn een aantal algemenere problemen hier-
mee goed duidelijk te maken.

Rawls gaat uit van een oorspronkelijke positie met
mensen die hun welbegrepen eigenbelang nastreven,
en samen een contract afsluiten, waarin de basis-
principes voor de samenleving worden vastgelegd.
De vraag is nu, hoe hierin een rol voor de natuur kan
worden gecreéerd. Houden we vast aan een contract-
sluiting tussen mensen die hun eigenbelang nastre-
ven, al dan niet inclusief toekomstige generaties, dan
is er slechts plaats voor een instrumentele waarde
van de natuur, en afthankelijk van de interpretaties
misschien nog voor een inherente waarde. Voor een
zelfstandige morele relevantie van de natuur die niet

102

gebaseerd is op een waarde voor de mens is echter
geen plaats. Breiden we daarentegen de kring van
contractsluitende partijen uit met bijvoorbeeld die-
ren, dan stuiten we op twee problemen.

De eerste is van meer begripsmatige aard. Hoe
moeten we ons dat voorstellen, een oorspronkelijke
positie waarbij wezens die normaal niet kunnen den-
ken en spreken, ineens wel met rede begaafd zijn?
Zijn het dan nog dezelfde wezens? En wat moeten we
verstaan onder het belang van een berg, of van een
bacterie? Moeten we daarbij denken aan die indivi-
duele bacterie, die slechts enkele uren bestaat, of aan
de bacteriesoort?

Maar gesteld dat we voor dit soort problemen een
bevredigende oplossing zouden kunnen construeren,
dan rijst de vraag wat voor contract er zou kunnen
resulteren. Mijns inziens is het in een dergelijke situa-
tie onmogelijk om op overtuigende wijze tot norma-
tieve uitgangspunten te komen, die ook nog in de
concrete werkelijkheid als normarief worden aan-
vaard. Hoe moeten de leeuw en her lam het eens
worden? En hoe het lam en het gras?

Gezien de aard der situatie, waarin de een zijn
dood lerterlijk de ander zijn brood is, is algemene
consensus uitgesloten. Maar zelfs wanneer we min-
der ambitieus zouden zijn, en tot een compromiis
tussen tegenstrijdige belangen zouden willen komen,
lukt het niet'*. Voor het construeren van een com-
promis is een afweging van de verschillende onder-
handelingsposities nodig, dus van de relatieve kracht
van de contracterende partijen, maar hoe moeten we
die in hemelsnaam bepalen? Telt elke diersoort even
zwaar, inclusief de mens? Of telt ieder individu van
een soort even zwaar zodat de belangen van de men-
sen vele malen overstemd worden door de belangen
van de griepvirussen en muggen? Hoe weegt een
ecosysteem mee? En als we niet iedere soort even

103



e

T A e

oy

zwaar wegen, op welke gronden laten we dan bi;-
voorbeeld de mens zwaarder tellen?

Kortom, we hebben een fundamentelere morele
maatstaf nodig om hierop een antwoord te geven, en
dat terwijl het contract nu juist bedoeld was om ons
die maatstaf op te leveren. Hiermee zijn we in een
vicieuze cirkel beland. De conclusie kan zijn, dat het
sociaal contract als basis onbruikbaar is voor een
bevredigende incorporatie van een zelfstandige rol
voor de natuur in de politieke filosofie.

We kunnen deze conclusie echter verruimen, in de
zin dat jedere puur procedurele theorie onbruikbaar is.
Want bij een dergelijke procedure zijn er altijd twee
alternatieven. Of in de procedure spelen alleen mensen
een rol, en dan lopen we vast op het antropocentrisme,
waarin dieren en de natuur alleen instrumentele en
eventueel, afhankelijk van de interpretatie van de mens
en zijn of haar eigenbelang, inherente waarde hebben.
Of in de procedure worden ook dieren en mogelijk
zelfs andere entireiten betrokken, maar dan is er sprake
van een zodanig belangencontlict, dat consensus niet
bereikt kan worden. Dan is dus een strategisch com-
promis nodig, en om dat de construeren, is het nood-
zakelijk om een maatstaf te hebben waarmee bepaald
kan worden wat de onderlinge kracht van de partijen
dient te zijn.

Her mag lijken alsof ik hier voor de hand liggende
kritiek te diep heb uitgesponnen, maar vergelijkbare
problemen spelen bij de tweede benadering, die van
de democratische theorie. Om de problemen te ver-
duidelijken wil ik hier herinneren aan de karakteris-
tiek door President Lincoln van democratie als ‘rege-
ring van het volk, door het volk en voor het volk™".
Voor het tweede aspect is meteen duidelijk dat we net
als in de sociale ethiek met een onvermijdelijk an-
tropocentrisme te doen hebben. De staat is een pro-
dukt van mensen, en handelt door mensen. De staat

104

is in zijn handelen en waarderen noodzakelijk an-
tropocentrisch.

Maar het derde aspect biedt wel mogelijkheden
voor incorporatie van naruurwaarden. De leuze
‘voor het volk’ was in haar begintijd natuurlijk een
progressieve leuze in de zin dat er een verdergaande
universalisering mee bedoeld werd ten opzichte van
de situatie, waarin de overheid er primair was voor
de gezagsdragers zelf. De belangen van alle burgers
dienden behartigd en gerespecteerd te worden. Nu
lijke de tijd rijp voor een verdere universalisering
door niet bij de burgers van een staart te blijven staan,
maar ook de belangen van burgers van andere landen
te behartigen, en eventueel ook rekening te houden
met de toekomstige generaties, maar zeker met de
natuur; kortom met alles waaraan wij ook in de
sociale ethiek morele relevantie dienen toe te kennen.

Voor de normatieve grondslag hiervan kunnen we
inspiratie opdoen bij Ronald Dworkin, die zich uit-
gebreid heeft beziggehouden mer de liberale demo-
cratie’. Hij zier als grondslag daarvan het funda-
mentele gelijke recht op zorg en respect voor alle
burgers. Dat recht dient het fundamentele uitgangs-
punt te zijn voor de overheid. Op dit recht baseert hij
zijn liberaal-democratische constirutionele theorie.

Hert lijkt me, dat vanuit milieu-filosofisch gezichrs-
punt dit grondprincipe moet worden uitgebreid,
door ook het tweede deel van het formele recht-
vaardigheidsprincipe toe te voegen: ongelijke behan-
deling naar de mate van de ongelijkheid. Als basis-
principe van de liberaal-democratische staat zouden
we dan kunnen zien: ‘leder wezen met een eigen
morele relevantie heeft een gelijk recht op zorg en
respect, danwel een ongelijk recht naar de mate van
de ongelijkheid". Dworkins principe zouden we dan
kunnen zien als een verbijzondering van dit principe
t.a.v. mensen.

105



T o

43 s g

Op deze wijze wordt het mogelijk om de waarde
van niet-menselijke wezens te erkennen, zoals dieren
en planten, zonder dat we zoals in zuiver procedurele
theorieén verplicht zijn aan bacterién en virussen
evenveel rechten toe te kennen als aan mensen.

Door dit grondprincipe, zou de tegenwerping kun-
nen zijn, zijn we nog niet veel opgeschoten. Want wat
moet als criterium voor ongelijkheid en gelijkheid
dienen? En hiermee zijn we weer op de eerder be-
sproken kwestie, die zowel in de sociale ethiek als in
de politieke filosofie essentieel blijkt. Op dit gebied
zal in de komende jaren nog veel werk verricht moe-
ten worden.

Enkele voorbeelden van dergelijke criteria wil ik
noemen, maar dit moet slechts gezien worden als een
zeer voorzichtige schets. Een eerste, overigens weer
uit meerdere deelcriteria bestaand, criterium valt on-
der hert trefwoord ‘rationaliteit’: het vermogen tot
redelijk denken en bewust intentioneel handelen —
in feite bepaalt dit criterium kwesties als kiesrecht en
andere politieke rechten, maar ook een aantal essen-
tiéle verschillen tussen mens en dier'®. Een tweede
criterium is natuurlijk de eigenschap van een dier of
mens om pijn te kunnen lijden, hetgeen grondslag
dient te zijn voor een aantal vormen van zorg' . Ook
het door Achterberg voorgestelde criterium van de
mogelijkheid om te leven naar eigen voorkeur dan-
wel naar eigen natuurlijke gerichtheid lijkt me een
relevant onderscheidingscriterium; overigens zijn dit
eigenlijk twee aparte criteria'®. Zoals gezegd, moeten
deze criteria naast elkaar worden gezien: er kunnen
een groot aantal criteria zijn om een ongelijk recht op
respect en zorg, danwel waarde toe te kennen".

Dit is slechts een illustratie van zowel voor staats-
filosofie als sociale ethiek relevante criteria. Daar-
naast zijn er voor de staatsfilosofie specifieke crite-
ria. Het gaat om een staatsorganisatie, dus om rele-
vantie vanuit het perspectief van een staat. Dit brenge

106

met zich mee dat aspecten van belang zijn als: de
band mer de staat (stemrecht alleen voor ingezete-
nen), of met het grondgebied van de staat. De staat
dient zich primair zorgen te maken over de natuur en
ingezetenen van het eigen territoir. Niet omdar de
andere wezens niet relevant zouden zijn, maar omdat
deze hun eigen staatsorganisatic hebben. Alleen
voorzover deze staatsorganisatie tekortschiet, kan de
zorg van een vreemde staat gerechtvaardigd zijn.

4. Institutionele vormgeving

Op het fundament van dit gemodificeerde principe
van formele rechrvaardigheid in samenhang met nog
te ontwikkelen criteria van (on)gelijkheid valt m.i.
een goede staatsfilosofie te onrwikkelen, die de na-
tuur een aanvaardbare rol toekent. Hoe een dergelij-
ke theorie ontwikkeld zou kunnen worden en met
name hoe daaruit bepaalde institutionele desiderata
zijn af te leiden, wil ik tot slor van mijn betoog
schetsen.

Dworkin baseert op het fundamentele principe cen
democrarische staatstheorie. Wanneer iedere burger
gelijkelijk recht heeft op respect, dient ook iedere
burger gelijkelijk invloed te hebben in de staarsorga-
nisatie, hetgeen een democratische staatsvorm im-
pliceert. Maar waarom geven we dan niet ook dieren
een stem in de staar? Het antwoord op deze vraag is
natuurlijk dat alleen mensen denkende, bewust han-
delende wezens zijn en dieren niet. Er is in dit geval
een goede principiéle grond om onderscheid te ma-
ken tussen mens en dier, nog afgezien van de over-
duidelijke praktische problemen. Evenzo zijn erin
hetzelfde criterium van bewust en redelijk kunnen
handelen goede gronden om ook bepaalde groepen
mensen uit te sluiten van stemrechrt, zoals kinderen
en krankzinnigen. Zo is er ook in het criterium van
betrokkenheid bij de staat goede reden om alleen die

107



s

mensen stemrecht te geven, die een bepaalde band
met de staat hebben, bijvoorbeeld doordat ze op het
grondgebied van de staat wonen.

Wil een democratische procedure goed kunnen
functioneren, dan zijn er behalve het actief en passief
kiesrecht ook diverse andere politieke rechten nodig,
zoals het recht op vrije meningsuiting om anderen te
kunnen overtuigen, en het recht op vereniging en
vergadering®. Door dergelijke verfijningen aan te
brengen, kunnen we de democratische procedure be-
ter doen functioneren. Deze grondrechten zouden we
de procedurele grondrechten kunnen noemen.

Op deze manier kan inhoud gegeven worden aan
de eerste twee delen van de trits: van het volk, door
het volk. Maar hier stuiten we op een probleem.
Want het derde onderdeel *voor het volk® hadden we
verruimd tot ‘voor alle wezens met een eigen morele
relevantie’. Maar hoe valt te garanderen, dat wan-
neer alleen de volwassen mensen op een bepaald
grondgebied een bepaald beleid meebepalen, zij toch
rekening houden met die andere wezens die wel cen
eigen morele relevantie of eventueel waarde hebben,
maar geen eigen stem in de politieke besluitvorming?

Het zou nog naiever zijn dan het geloof in de
onzichtbare hand van het marktmechanisme, wan-
neer we geloofden dat de welwillende burgers en de
overheid vanzelf wel het goede voor allen voor ogen
zouden houden?. Integendeel, er zijn helaas goede
gronden om aan te nemen dat in een democratische
staatsordening bepaalde belangen structureel onder-
gewaardeerd worden.

Ik noem exemplarisch enkele factoren: Politici
moeten om in het zadel te komen en te blijven kiezers
winnen en vasthouden. Dit stimuleert een nadruk op
korte-termijn resultaten, op belangen van de eigen
kiezers ten koste van niet-ingezetenen, niet-stemge-
rechtigde ingezetenen, minderheden, maar ook van
de natuur. Dit komt mede omdat grote groepen kie-

108

zers hun eigen belangen sterk laten meewegen in hun
stemgedrag. Natuurlijk zijn er ook meer universalis-
tisch denkende kiezers, maar deze vormen in de
praktijk vaak een minderheid, die bovendien omdat
ze vaak op de politieke linkerzijde zit, niet echt inte-
ressant is bij de in de meeste landen essentiéle slag om
de middenkiezers. Anders gezegd: belangen van mi-
lieubeschermers zijn electoraal niet interessant, ten-
zij die milieubeschermers in staat zijn op enkele aan-
sprekende punten de publieke opinte te mobiliseren.

De conclusie 1s dat de antropocentrische input in de
staatsorgamsatie die op zich beschouwd onvermijde-
lijk en gerechrvaardigd is, niettemin tot een onrecht-
vaardige output van beleid kan leiden. Om toch tot een
zo goed mogelijke ourpurt te komen zijn er dus correc-
ties nodig. Ik denk dat er drie hootdvormen zijn.

1. Milieubelangen zijn in toenemende mate ook
eigenbelang voor de kiezers en politici. De kiezer wil
ook wandelen in een schoon en gezond bos, en wil
eten met smaak en zonder gevaarlijke toevoegingen.
Een bedrijf wil geen grote schadeclaims vanwege
vervuiling, en zal daarom in ieder geval om economi-
sche redenen voorzichtiger zijn mer zijn atval. Her
lijkt me dat Meijers en Van der Schaar gelijk hebben
met hun vaststelling dat hier in ieder geval voorlopig
een belangrijk stuk terreinwinst voor de milieubewe-
ging valr te halen™,

2. Hert vermogen van kiezers en politici om reke-
ning.te houden met lange termijnwaarden en naruur-
waarden, is niet onveranderlijk. Door gerichte acties
kan dit vergroot worden. Voorbeelden van successen
op dit terrein zijn Greenpeace-acties voor de jonge
zeehondjes, die het publiek in zijn emotionele be-
trokkenheid rechtstreeks weten aan te spreken.
Maar ook goede voorlichting en andere campagnes
kunnen het publiek meer waarde doen toekennen
aan de publieke zaak in de ruime zin.

109



e

T———

3. Ook al denk ik dat met het bovenstaande een deel
van de vertekening kan worden gecompenseerd, vol-
doende zal dit zeker niet zijn. Daarom zal ook gezocht
moeten worden naar aanpassingen in de staatsorga-
nisatie zelf, naar institutionele vormgeving van be-
schermingsmaatregelen voor niet-kiezers.

Het blijjkt dat er een spanning is tussen streefnorm
voor het beleid ‘voor de hele levende natuur’ en
feitelijke praktijk ‘voor een meerderheid (of zelfs
minderheid) van de thans op het staatsgebied levende
kiezers’. De vraag is in hoeverre er door correcties in
de staatsorganisatie een kleinere kloof tussen norm
en feit kan worden bewerkstelligd. Nu is dit niet een
probleem dat specifiek het milieu betreft. Ook reli-
gieuze of etnische minderheden dreigen immers het
slachtotfer te worden van machtsmisbruik of zelfs
maar kortzichtig handelen van de meerderheid; ook
een democratische procedure kan irrationele, emo-
tionele besluiten opleveren. Dit probleem is natuur-
lijk niet nieuw.

En in de geschiedenis zijn er dan ook allerlei op-
lossingen voor dit probleem gezochr en gevonden.
Onze staatsorde 1s niet een simpel meerderheids-
stelsel, maar een gecompliceerd systeem van ‘checks
and balances’, van gekwaliticeerde meerderheden,
en procedures met vele fasen van goedkeuring, her-
ziening en beroep. Ons stelsel gaat dan ook uit van
een principieel aanwezige noodzaak tot veelvuldige
controle en correctie™.

Er zijn in onze democratische rechtsstaat twee
soorten waarborgen voor de minderheden en waar-
borgen om te komen tot het beste besluit ingebouwd:
procedurele correctiemechanismen en materiéle
waarborgen. Voorbeelden van de eerste zijn gekwali-
ficeerde meerderheden bij essentiéle besluiten, meer-
dere adviserende en goedkeurende instanties (vgl. de
gang van een formele wet), maar ook de eerder ge-

110

noemde procedurele grondrechten als de vrijheid van
drukpers en meningsuiting.

Deze vrijheden kunnen echter ook tegelijk gezien
worden als voorbeelden van materiéle waarborgen.
Grondrechten bieden een sterke status aan bepaalde
belangen, en dan met name aan die belangen die het
gevaar lopen opgeofferd te worden aan machrtiger
belangen in de democratie. Te denken valt hierbij
aan het belang van een ongestoord beoetenen van de
eigen godsdienst, of het belang in het sociale leven
gevrijwaard te blijven van discriminatie op grond
van vooroordelen van medeburgers. In feite is het
hele recht een dergelijke procedurele en materiéle
waarborg. Het recht is te zien als een correctie op de
macht van de sterkste, en garandeert dat burgers
gelijk zijn voor de wet.

De basisgedachte van de reeds bestaande correctie-
mechanismen kunnen we ruimer formuleren als: de
beste staatsordening is die waarin maximale waarbor-
gen zijn geschapen dat niet alleen door het volk, maar
ook voor het hele volk wordt geregeerd. Hier komt de
aloude gedachte weer naar voren datr de democratie
vanzelf zal leiden tot het beste besluit™. Misschien dat
de gedachte in de praktijk te naief was, maar het dient
wel een richtinggevend ideaal te zijn bij de organisatie
van besluitvormingsprocedures.

Deze basisidee laat zich echter zonder problemen
verruimen tot: de beste ordening is die, waarin maxi-
male waarborgen worden geschapen, dat niet alleen
door het volk wordt geregeerd, maar dat het gevoer-
de beleid ook in het belang van alle wezens is, in de
mate waarin zij daar recht op dienen te hebben. M.i.
biedt dit een goede startpositie om de democratische
staatsordening kritisch onder de loep te nemen en
eventueel te hervormen.

Om in te gaan op de precieze uitwerking hiervan zou
te ver voeren. Allereerst omdat de correctiemecha-

111



st e T ARt

.

.

nismen athankelijk zijn van de te compenseren een-
zijdigheden, en daartoe eerst een uitgebreidere empi-
rische analyse van die eenzijdigheden vereist 1s. En
ten tweede omdart dit een verdere doordenking ver-
eist van de precieze doelstellingen van beleid, die
nagestreefd zouden moeten worden en van de moge-
lijkheden om deze institutioneel te garanderen. Ik wil
hier slechts enkele voorbeelden noemen.

Allereerst de procedurele waarborgen™. In de
praktijk zijn deze al aan het groeien. Er zijn dier-
proevencommissies gevormd, die kritisch toetsen of
bepaalde dierproeven terecht zijn. Er is een inspectie
van de volksgezondheid. Dit soort organen zouden
uitgebreid en van een sterkere positie voorzien die-
nen te worden. Zo zou er zowel op landelijk als
regionaal niveau een milieu-inspectie dienen te zijn
met zeer uitgebreide controlerende bevoegdheden.
Een verdere stap zou zijn om organisaties die op-
komen voor niet-menselijke belangen een eigen pro-
cesbelang toe te kennen, verdergaand dan tor dusver-
re mogelijk. En, hoewel ik meen dat daarvan het
belang niet dient te worden overschat, ook burger-
lijke ongehoorzaamheid kan een rol spelen als proce-
dureel correctiemechanisme, om belangen die in de-
mocratische besluitvorming ondergesneeuwd zijn
alsnog een stem te geven™®.

Ook aan de materiéle waarborgen dient het een en
ander gecreéerd te worden, m.n. op juridisch vlak. In
internationale vragen, constituties en gewone wet-
geving dient een legitieme plaats voor belangen van
de natuur te worden ingeruimd. Te denken valt aan
wetten, waarin inbreuken op concrete natuurgebie-
den worden verboden tenzij duidelijk aangetoond
kan worden dat de inbreuken niet of nauwelijks
schadelijk zijn en een groot belang dienen.

Ik betwijfel overigens de opportuniteit van het
spreken van dierenrechten op dit tijdstip in de histo-
rische ontwikkeling. De mensenrechten zijn in een

112

groot deel van de wereld al dusdanig precair, dat het
effect van institutionalisering van dierenrechten op
dit moment waarschijnlijk eerder tot gevolg heeft,
dat de mensenrechten minder serieus worden geno-
men, dan dat de dieren erdoor beter worden be-
schermd. Plus dat er nog zeer serieuze complicaties
zijn, omdar dieren nu eenmaal onderling ongelijker
zijn dan mensen, en het dus heel moeilijk is om daar
sluitende normen voor te vinden die meer zijn dan
holle leuzen.

Wat echter minstens zo belangrijk is als de vast-
legging van natuurwaarden in juridische regels, is de
manier waarop er mee wordt omgegaan. Juridische
normen kunnen beperkter en ruimer worden uit-
gelegd. Ook de rechter is een mens, en loopt het risico
van ongerechtvaardigd antropocentrisme bij de
norminterpretatie, zoals de kiezer en de politicus.
Toch is er cen essentieel verschil, namelijk dar de
rechter functioneert in een setting waarin redelijke
argumenten gegeven dienen te worden voor beslis-
singen” .

Wart redelijke argumenten zijn hangt af van de
dominante rechtstheorie: wat is de rol van het recht
in de samenleving? De door mij hier verdedigde visie
is, dat recht essentieel controle op machrsuiroefening
is, en bescherming van in de knel komende groepen
dient te garanderen. Dat is de essentie van de rechts-
staat. Vanuir een dergelijke visie op rechr moeten
milieubeschermingsnormen ruim worden uitgelegd,
omdat ze waarden beschermen die in de dagelijkse
beleidspraktijk ondervertegenwoordigd zijn.

We kunnen de zaak ook omdraaien: Wil de in-
voering van allerlei milieubeschermingsmaatregelen
en juridische procedures en normen werkelijk zinvol
zijn, en meer zijn dan luxe franje die in tijden van
tegenspoed eenvoudig opzij gezet wordt, dan dient
de rechtspraak doordrongen te zijn van een rechts-

113



)

b

i

Y

theorie waarin de natuur een volwaardige plaats
heeft™®. En dit veronderstelt weer een politieke filoso-
fie die daarvoor de basis legt. Een analoge redenering
geldt natuurlijk ook voor het politiek beleid.

Hiermee zijn we weer terug bij het uitgangspunt:
de behoefte aan een andere politieke filosofie. Ik heb
daartoe een eerste aanzet willen wagen. Ik hoop
echter in ieder geval duidelijk gemaakt te hebben dat
een dergelijke abstracte politieke filosofie hard nodig
is, wil aan de natuur in de politiek en in het recht een
meer dan marginale plaats toekomen.*

NOTEN

1. Het zou te ver voeren deze stelling hier verder uit te
werken; ik hoop dat in de toekomst in ander verband
te doen.

2. Ik laat hier buiten beschouwing de idee dar morele
normen en waarden van bovenaf worden opgelegd,
danwel op de een of andere manier in de natuur te
vinden zijn. Echter ook in die opvattingen is het uit-
eindelijk de mens die als kennend subject moer bepa-
len of de argumenten kloppen, of de documenten
terecht autoriteit hebben en hoe deze moeten worden
geinterpreteerd, of die de waarde van de natuur moet
kennen en interpreteren.

3. Zie hierover Meijers, A.W.M., en M.S. van der
Schaar, ‘Realistische of antirealistische milieufiloso-
fie? In discussie met W. Achterberg en W. Zweers
(red.) Milieucrisis en filosofie’, in: ANTW (1986), pp.
251-261; en Heeger, R., ‘Okologische Verantwor-
tung: Analytisch-normative Uberlegungen’, in: Zeit-
schrift fiir Theologie und Kirche, 74 (1977) 4: 505:

» Unserer Wertung zufolge von Wert’ bedeutet also
nicht dasselbe wie ‘fiir uns von Wert’. Allen Wert zum
Menschen in Beziehung zu setzen, ist ein unhaltbarer
Anthropozentrismus. Tiere, Pflanzen, Landschaften
oder Wildnisgebiete mogen unserer Wertung zufolge

114

e

unabhiingig von thren Bezichungen zu menschlichen
Nutzen oder Vorteil von Wert sein.” Zie ook Hare,
R.M., ‘Moral Reasoning about the Environment’, in:
Journal of Applied Philosophy 4 (1987) 1, pp. 3-14,
die onderscheidt in alfa: entiteiten met waarde voor
zichzelf (mensen, evt. hogere dieren); beta: entiteiten
met waarde in zichzelf voor anderen (bv. een land-
schap, een sequoia); en garuma: entiteiten met in-
strumentele waarde voor anderen. In de discussie over
instrumentele vs. intrinsieke waarde wordr de catego-
rie beta vaak genegeerd.

Zie over dit scheidingsdenken, m.n. Zweers, W., *‘Na-
tuur en cultuur in ecologisch perspectiet’, in Achrer-
berg, W., en W. Zweers (red.), Milieucrisis en filoso-
tie. Westers bewustzijn en vervreemde natuur. Am-
sterdam: Ekologische Uitgeverij/Filosotische Reeks
van de Centrale Interfaculteit van de Universiteit van
Amsterdam, 1984, pp. 97-14 1, en Zweers, W., *Mi-
lieutilosofie: een overzicht van standpunten en litera-
tuur’, in: Filosofie en Prakrijk 8 (1987) 4, pp. 180-
204. Zweers schetst overigens m.i. een karikaturaal
beeld van dit scheidingsdenken. In 1987: 186 stelt hij
zelfs datantropocentrisme, instrumentele waarde van
de natuur en feit-waarde dichotomie hetzeltde zijn.
M.i. zijn dit drie losstaande posities, die alleen in
sommige theorieén gecombineerd zijn.

Meijers en Van der Schaar, o.c., 260 stellen over
Milieucrisis en filosofie, 1984:

‘In de bundel wordt ons inziens overtuigend aange-
toond dat het milieuprobleem in essentie een waar-
denprobleem is, dat voortkomt uit de overheersende
rol van het zogenaamde scheidingsdenken.’

Ik deel hun opvatting dat, in de vorm waarin het nu
gepresenteerd wordt, het om een waardenprobleem
gaat, maar ben niet overtuigd dat dit noodzakelijk
voortkomt uit het scheidingsdenken. De bijdrage van
Zweers, 1984, o.c., poneert en evoceert in dit verband
meer dan dat er steekhoudende argumenten worden
gegeven. Maar zelfs als ook het tweede deel van hun
stelling juist zou zijn, dan impliceert dat nog niet, dat
terugdringen van het scheidingsdenken noodzakelijke

115



s s

Ty

Sl Sacs

-~

U

~l

116

voorwaarde is voor het oplossen van het waardenpro-
bleem, en al helemaal niet voor het normatieve pro-
bleem. Op theoretisch niveau kunnen beide los van
elkaar worden geanalyseerd, en is het onathankelijk
van een kritiek op het scheidingsdenken mogelijk een
niet-instrumentele waarde, ot beter geformuleerd, een
niet-instrumentele relevantie van de natuur te ver-
dedigen. Het voordeel daarvan is dat de geconstareer-
de praktische problemen t.a.v. verandering van het
heersende scheidingsdenken het ingang doen vinden
van een andere waardenleer, laat staan van een niet
puur teleologische ethiek, niet belemmeren.

Een van de redenen voor deze vraag is dat wanneer
men een pluraliteit van normatieve handelingsper-
spectieven erkent — bijv. die van de burger, de over-
heid, de rechter — men genoodzaake zal zijn om aan
bijvoorbeeld dieren in die verschillende perspectieven
ook een verschillende intrinsieke waarde toe te ken-
nen. Het begrip ‘intrinsicke waarde” wordt hierdoor
wel zeer twijfelachtig van aard.

Dirt betekent dat de discussie over intrinsicke waarde
van de natuur m.i. vooral het gevolg is van een niet
voldoende geanalvseerd maar moeilijk verdedigbaar
antwoord op de vraag: Why to be moral?, nl. dat
moreel handelen in ons belang zou zijn.

Ik vraag me zelfs af of het hele begrip *waarde’ nog
wel bruikbaar is. Veronderstelt het poneren van een
intrinsicke waarde nu juist niet een waarde-feit-schei-
ding? Zinvoller lijkt het me om uit te gaan van hande-
lingen, en van normen voor die handelingen. In een
niet-teleologische benadering, zoals hier verdedigd,
komen dan waarden slechts tot op zekere hoogte
VOoor.

M.i. gaat ook Achterberg, W., ‘Het begrip belang en
het formele uitgangspunt van een ccologische ethiek’,
in: ANTW 77 (1985) 3, pp. 133-148, te veel in de
richting van een dergelijk supercriterium. Hij con-
stateert terecht dat, wanneer zijn uitgebreid moreel
gezichtspunt (UMG) werkelijk serieus werd geno-
men, ons leven ten onder zou gaan aan een morele
tirannie, o.c., p. 145). Zijn ‘oplossing” om het UMG

et TR

10.

11.

13.

14.

slechts beperkt werkzaam te laten ziyn, is m.i. een
noodsprong. Deze kan voorkomen worden door
meerdere criteria naast elkaar te erkennen, en aldus
duidelijk te maken dat we goede redenen hebben om
meer zOrg en respect te geven aan een medemens dan
aan een mug.

In zijn dissertatie Partners in de natuur, Utrecht:
Van Arkel, 1986, verdedigt hij met name in het eerste
hootdstuk echter een ruimere opvatting, waarin over
voldoende voorwaarden voor morele relevantie
wordt gesproken. Een dergelijke benadering laat meer
ruimte voor pluraliteit van criteria, en is daarom aan-
trekkelijker.

Zie bv. Zweers, 1984, o.c., 111 en (in kritische zin)
Meijers en Van der Schaar, o.c., 255. Willen we op
basis van het toekennen van (morele) waarde keuzen
kunnen maken voor ons handelen, dan kunnen we
niet ontkomen aan onderlinge vergelijking en afwe-
ging.

En de samenleving zonder staat komt hierbij dus niet
in overweging als beginpunt, als ‘natuurstaat’, maar
hoogstens als een van de te overwegen en moreel te
beoordelen streefdoelen van de staar in de situatie
waarin deze zich thans bevindt. Door het probleem
op deze wijze te stellen, wordt ook regelijk duidelijk
hoe bepaalde romantische opvartingen over de an-
archische samenleving beter gezien kunnen worden
als onhaalbare reactionaire opvattingen: terugdraai-
en van de geschiedenis is niet mogelijk.

Rawls, J., A Theory of Justice, Oxford: Oxford Uni-
versity Press, 1971.

Zie voor deze beslissingsprocedures: Barry, B., Politi-
cal Argument, London: Routledge & Kegan Paul,
(1965) 1976.

Zie hierover o.m. Van der Pot, C.W., Donner, A.M.
{(bew.), Handboek van het Nederlandse staatsrecht,
Zwolle: Tjeenk Willink, 1977, 149.

Dworkin, R., Taking Rights Seriously, Cambridge,
Mass.: Harvard University Press, (1977) 1982% (pa-
perbackuitgave met appendix); Dworkin, R., A Mat-
ter of Principle, Cambridge, Mass.: Harvard Univer-

117



el el i cin

sity Press, 19885, i.h.b. Part Three. Zie over de theorie
van Dworkin ook Van der Burg, W., en T. van Willi-
genburg, ‘Pleidooi voor een radicaal-liberale recht-
spraak. De rechtstheorie van Ronald Dworkin’, In:
Recht en Kritiek 12 (1986) 4, pp. 342-373.

15. Hier ligt vermoedelijk een zekere parallel met Achter-

bergs uitgangspunten van een ecologische ethiek:
kwetsbaarheid en autonomie. In grote lijnen zou men
misschien het recht op zorg met de kwetsbaarheid en
het recht op respect met (althans met bepaalde in-
vullingen van) de autonomie kunnen verbinden. Zie 19
Achterberg, W., ‘Gronden van moreel respect voor de ’
natuur’, in: Achterberg, W., en W. Zweers (red.),
Milieufilosofie tussen theorie en praktijk: van ecolo-
gisch perspectief naar maatschappelijke toepassing,
Utrecht: Jan van Arkel, 1986: 118. Om echter deze
beide uitgangspunten van de politieke filosotie goed
te funderen en begrenzen, dient nog een nauwkeuri-
ger analyse plaars te vinden. Een benadering gein-
spireerd door die van G.J. Warnock, The Object of
Morality, London: Methuen, 1971, lijkt me daartoe
een goed uitgangspunt. Met name zouden daarin ook
mogelijkheden kunnen liggen om de niet-levende na-
tuur een recht op zorg toe te kennen.

16. Ziehierover m.n. Williams, M., ‘Rights, Interests and
Moral Equality’, in: Environmental Ethics 2 (1980)

2. p. 153 v. In een boeiend betoog komt ze tot een
fundamentele kritiek van Singers positie, en geeft bo-
vendien een aantal argumenten waarom wij aan men-
sen meer waarde dienen toe te kennen dan aan dieren.
Het belangrijkste argument is dat de mens het ver-

van de relevante concretere principes, zodat daar-

naast nog andere principes en criteria gelden.
18. Achterberg, 1985, o0.c.,, 137. Achterberg presenteert
het als een soort minimum criterium, waarbij hij zo-
wel te ver gaat, als niet ver genoeg. Voor het eerste zie
noot 8. Hij gaat niet ver genoeg, omdat ik niet wil
uitsluiten dat er goede niet-instrumentele redenen
kunnen zijn om bv. een kunstwerk met zorg en respect
te behandelen, en dit zou ook kunnen gelden voor de
niet-levende natuur,
Overigens betekent dit niet dat we de instrumentele
waarde verder buiten beschouwing moeten laten. In-
tegendeel, doordat er een veel grotere groep is van
WeZens waaraan een niet-instrumentele waarde moet
worden toegekend, is er ook een sterke uitbreiding
gekomen van entiteiten met een belangrijke instru-
mentele waarde waarmee rekening gehouden moet
worden. Of binnen een van waarden uitgaande theo-
rie aan een ecosvsteem intrinsicke waarde moet wor-
den toegekend, is voor mij nog een open vraag. Maar
het heeft een zeer grote instrumentele waarde, die in
een concrete besluitvorming zeker kan opwegen regen
de intrinsieke waarde van veel levende wezens en in
principe zelfs van mensen. Zo is de instrumentele
waarde van het tropisch regenwoud voor het voort-
bestaan van de aarde en daarmee voor de mensen zo
groot, dat zeer stringente beperkingen kunnen wor-
den gesteld aan de ontwikkelingsmogelijkheden voor
mensen in dat gebied. Want er zijn veel levende we-
zens en ook mensen voor hun voortbestaan afhanke-
lijk van het voortbestaan van het ecosysteem.

mogen heeft om van het hier en nu te abstraheren en 20. Cf. Singer, P., Democracy and Disobedience, New
op grond van toekomstplannen kan handelen. %o.nw. Oxmoz.m University Press. 1974 ’
17. Zie hierover Hare, o.c., Singer, P., *Animal Libera- 21. Met betrekking tot de T:mﬁ.m wijst Tellegen er te-

ton’, in: J. Rachels (ed.), Moral Problems, New
York: Harper & Row, 1979, pp. 83-100, en Wil-
liams, o0.c.. Wanneer men puur utilitaristisch (althans
volgens een hedonistische invulling) zou denken, zou
dit het enige criterium kunnen zijn; m.i. dient het
utilistische principe echter gezien te worden als één

recht op dat dit grenzen stelt aan decentralisatie als
ideaal, en juist een vrij actieve overheid vereist. Zie:
Tellegen, E., ‘Milieu en staat; essay over een haat-
liefde verhouding, in Milieucrisis en filosofie, pp. 33-
48, en ook Van Asperen, T., ‘Milieu en overheid’, in:
Milieufilosofie tussen theorie en praktijk, pp. 175-
200. Daarmee is echter het probleem slechts verscho-

118 119

iz ®




1o
8]

[~
jO8}

26.

IQ

—

120

ven: hoe zorgen we nu dat de overheid wel hert alge-
meen belang in ruime zin voor ogen houdt?

Meijers en Van der Schaar, o.c., 260, die het nutsar-
gument zo sterk mogelijk willen maken.

Cf. Habermas, J., “Ziviler Ungehorsam — Testfall fiir
den demokratischen Rechtstaat. Wider den autoriti-
ren Legalismus in der Bundesrepublik’, in: P. Glotz
(Hrsg.), Ziviler Ungehorsam im Rechtsstaat, Frank-
furt am Main: Suhrkamp, 1983.

Zie over dit ideaal van ‘government by discussion’:
Van der Pot/Donner, o.c., 149-150.

Zie voor een pleidooi voor dergelijke procedurele
waarborgen: Stone, C.D., Should Trees Have Stan-
ding? Toward Legal Rights for Natural Objects, Los
Alros, Ca.: William Kaufmann, 1974, i.h.b. pp- 34v.
Zic hicrover Van der Burg, W., Een andere visic op
burgerlijke ongehoorzaanheid, Deventer: Kluwer,
1986.

Zic hicrover o.a. Van der Burg en Van Willigenburg,
0.¢., 332,

Ook Stone, o.c., 42 benadrukt het belang van een
dergelifke achterliggende theorie bij het interpreteren
en verder ontwikkelen van rechtsregels. Hij baseert
hierop zelfs een claim dat by, rivicren juridische rech-
ten hebben, een claim die hij overigens later weer
heeft faten vallen.

Mijn dank gaar uit naar Wouter Achterberg , Robert
Heeger. Anthonie Meijers en Theo van Willigenburg
voor hun kritische commentaren bij eerdere versies
van dir artikel.




