|dealen - we kunnen niet zonder
Wibren van der Burg

Inleiding

Detitel van dit artikel roept ongetwijfeld vraagtekens op. We kunnen toch ook heel goed leven zonder
idedlen? Zetten idealen ons vagk niet op een verkeerd spoor, omdat ze leiden tot dagdromerijen en
gebrek aan realisme? Zijn idealen niet juist gevaarlijk, als ze verworden tot legitimatie voor het met alle
geweld doorvoeren van het eigen gdlijk?

Natuurlijk zullen we niet sterven als we geen idealen meer hebben. Maar of we even goed kunnen leven
zonder idealen, betwijfel ik. Onsleven wordt rijker van inhoud en krijgt een grotere kwaliteit, wanneer
we ons mede laten leiden door idealen. Zo wordt ook een samenleving beter wanneer daarin bepaal de
idealen levend worden gehouden, zoals rechtvaardigheid en demaocratie. Sommige verschijnselen als
demacratie of vriendschap kunnen we zelfs niet goed begrijpen aswe niet erkennen dat idealen daarin
een rol spelen.! Democratie is meer dan een procedure; die procedure ontleent zijn zin aan en dient
daarom ook gericht te zijn op het realiseren van bepaalde ideaen, zoals gdlijk respect voor alle burgers.
Dit zijn de centrale stellingen van mijn betoog, maar ik moet daaraan meteen toevoegen dat ze te
algemeen zijn. Niet elke vorm van idealismeis goed, en niet dleideaen zijn waardevol om nate streven.
Idealisme kan doordaan in fanatisme. Sommige idealen, zoals >Eigen volk eerst= dienen met kracht
bestreden te worden. Het gaat er dus niet alleen om dat we voor idealen een plaatsinruimen in onsleven
en in oze samenleving; minstens zo belangrijk is welke idealen dat zijn en voora hoe we ermee
omgaan.

Wat Zijn idealen?

Bij idealen zijn we vaak in eerste instantie geneigd te denken aan zeer omvattende projecten als de
wereldvrede, de communistische heilstaat of een rechtvaardige verdeling van inkomen, kennis en
macht. Maar idealen kunnen ook een veel concreter karakter hebben. Zo kan iemand zich inzetten voor
het ideaal van een vedkleurige wijk waarin verschillende bevolkingsgroepen vreedzaam met elkaar
samenleven. Het kan ook gaan om meer persoonlijke zaken, bijvoorbeeld het streven om een goede,
zorgzame dokter te zijn of om te leven op een manier die het milieu ontziet. Als we ons niet meer
blindstaren op die omvattende idealen, zien we dat vrijwel iedereen zich laat |eiden door idealen, groot of
klein. Sterker nog, wanneer een mens geen idealen meer zou hebben of een samenleving niet meer mede
gericht zou zijn op ideeén over hoe het beter zou kunnen, dan zou die persoon of die samenleving iets
wezenlijks missen. Er zijn zelfs auteurs die vinden dat daarmee het authentiek menselijke verloren zou
gaan.’

Sommige idealen hebben een sterk mored of politiek karakter, maar dat is niet atijd het geval. Een
schrijver kan alsideaal hebben het boek te schrijven dat ale andere boeken (behave de Bijbel) overbodig
maakt.® In dit artikel zal ik me overigens wel verder op die morele en politieke idealen concentreren.

Ik zou deze ideal en willen omschrijven as >waarden of waardevolle toestanden die nooit helemaal onder
woorden te brengen zijn en die nooit helemaal te realiseren zijn=. Idealen zijn dus niet zonder meer
hetzelfde als waarden; het gaat om een bepaald type waarden.

1. Allereerst zijn idealen vaak enigszins vage ideeén, die niet goed onder woorden te brengen zijn. Alsje
gevraagd wordt wat een ideale samenleving is, dan is het moeilijk daarover heel concrete uitspraken te
doen. Zelfswanneer iemand met een uitgewerkte blauwdruk, een Utopia, komt, houden we meestal het
gevoel dat het maar een zeer onvolmaakte poging isom het ideaal te benaderen. Laat staan dat we ervan
overtuigd zouden zijn dat het de enig mogelijke invulling is van het ideaa. Rond het ideaal van
rechtvaardigheid kunnen we bijvoorbeeld tal van meer concrete principes ontwikkelen. We zien

bovendien vaak heel duidelijk wat apert onrechtvaardigis. Maar precies aangeven hoe de rechtvaardige
samenleving eruitziet, is niet goed mogelijk.



2

Natuurlijk gebeurt dat somswel, dat mensen denken de waarheid in pacht te hebben en hun interpretatie
van het ideaal alsde enig juiste zien. De wereldgeschiedenisis er vol van. Op dat moment verwordt een
open ideaa echter tot een gesoten ideologie; die ideologische oriéntatie kan dan tot gevaarlijke

ontwikkelingen leiden as ze fanatiek wordt nagejaagd. Het bijzondere van idealenisnu juist dat iedere
poging om ze onder woorden te brengen gebrekkig is, omdat we tijdens het proces van gedeeltelijke
realisering ervan steeds weer nieuwe inzichten in de betekenis van het ideaal krijgen. Wanneer er grote
armoede heerst, zullen in het ideaal van een goede samenleving andere elementen naar voren komen dan
in een redelijk welvarende verzorgingsstaat.

Ook voor concrete en persoonsgebonden idealen geldt dat we ze vaak moeilijk onder woorden kunnen
brengen. Deinhoud van idealen is ook nooit uitputtend vast te leggen in regel's, gedragsvoorschriften en
dergelijke; alswe dat wel proberen, dreigt het risico van verstarring en onvol doende aandacht voor de
variaties tussen concrete gevallen. Zo is het belangrijk dat artsen proberen een goede dokter te zijn,
maar het lukt nooit helemaal dit ideaal volledig uit te werken in regeltjes en voorschriften.* Er blijft iets
wat ons ontglipt en dat in nieuwe situaties soms ineens van groot belang blijkt te zijn. Vaak ook is het
persoonsgebonden in die zin dat de manier waarop het ideaal vormgegeven wordt, mede afhangt van
het karakter van de betrokkene. Een zorgzaam iemand zal het ideaal van de goede dokter anders
verwoorden en in eigen handelen gestalte geven dan een primair in de wetenschap geinteresseerde arts.
2. Een ander belangrijk kenmerk is dat idealen meestal niet helemaal gerealiseerd kunnen worden.® Hoe
we hijvoorbeeld ook ernaar streven de bed uitvorming werkelijk democratisch te laten verlopen, er blijft
atijd wel wat te wensen over. Het democratie-ideaal blijft een schijnbaar onuitputtelijke bron van

inspiratie voor ideeén om de bestaande situatie te bekritiseren en te verbeteren. Elke generatie haalt er
weer nieuwe gedachten uit en elke volgende generatie heeft weer kritiek op wat ervan terecht is
gekomen.

Ook op persoonlijk viak geldt dat een ideaal zel den gerealiseerd wordt. Een nieuwe, duurzame levensstijl

die onsmilieu respecteert is een belangrijk ideaal, maar het ukt ons zelden om daar volledig gestalte aan
te geven - een enkele uitzondering daargelaten. Steeds merken we dat het ideaal voor ons te hoog
gegrepen is en moeten we compromissen sluiten.

Natuurlijk zijn er soms concretereidealen (dieik dan liever doelen zou willen noemen) die wel haalbaar
zijn. lemand kan bijvoorbeeld asideaal zien om een eigen bedrijfje te hebben (of een eigen huis) en dat
ook realiseren. Maar voor een grote groep idealen geldt in ieder geval dat ze niet volledig realiseerbaar
Zijn en het is deze groep waar we ons naar mijn idee vooral op zouden moeten richten.

Kort samengevat: Idealen zijn heel open van karakter en we dagen er zelden in om ze volledig te
formuleren of te realiseren. Maar dat betekent niet dat we ze a's vage en onrealistische ideeén maar
beter kunnen laten schieten. Integended, de belangrijke rol dieidealen vervullen in onsleven, ontlenen
zemede aan het feit dat ze zo open zijn en een voortdurend wijkend (maar tegelijk wenkend) perspecti ef
bieden.

De betekenis van idealen

Idealen geven vaak zin aan ons bestaan. Ze bieden ons iets waarvoor het waard is te leven - of het nu
de toekomst van onze kinderen is of een meer abstract doel as de vrede. Ze bieden een wenkend
perspectief, een beeld van iets waardevol s waarvoor we ons graag inzetten. Zonder idealen hoeft ons
bestaan niet per se zinloos te worden, maar het wordt wel vlakker - bijvoorbeeld omdat we ons alleen
nog maar richten op de bevrediging van onze aledaagse behoeften. Juist idealen kunnen ons hier
bovenuit tillen en ons op een >andere werkelijkheid= oriénteren. Er ligt hier overigens - zods bij dle
goede kanten van idealen - het risico van te ver doorslaan op deloer: zweverigheid is niet voor niets een
voor de hand liggende associatie van idealisme.

Met die zingeving hangt samen dat idealen ons motiveren in ons handelen. Het aanlokkelijk perspectief
dat ze ons voorhouden geeft ons vaak de kracht om ook in moeilijke situaties vol te houden. Idealen
vormen daarmee een belangrijke inspiratiebron.



3

Tegelijk vormen ze ook een bron van kritiek, een aansporing om niet tevreden te zijn met de huidige
situatie. In het licht van onze idealen realiseren we ons pas echt hoezeer onze werkelijkheid tekort schiet
en dat het nodig is daaraan iets te doen.® Dat geldt op individueel niveau, maar ook op collectief niveau.
Vaak hebben we een dedl van het ideaal geredliseerd en zijn daarmee reddlijk tevreden. Bezinning op het
achterliggende ideaal kan ons dan wakker schudden om daarbij niet stil te staan. Zo was in de jaren
zestig Nederland natuurlijk al een reddlijk democratisch land, maar vormde het democratiseringsideaal
een belangrijke stimulans om verstarde verhoudingen te bekritisren en te doorbreken.

De openheid van idealen zorgt er daarbij voor dat ze meer een richting wijzen dan ons dwingend
voorschrijven wat precieste doen. Anders dan bijvoorbeeld morele regels als >Gij zult niet doden=zijn
er meerdere mogelijkheden om eenideaal nate streven. Een belangrijk onderscheid daarbij is dat tussen
directe en indirecte manieren.” Bij indirecte manieren ziet men het ideaal as een toekomstig dodl, waarbij

men naar middelen, instrumenten zoekt om dat dichterbij te brengen. Zo kan men proberen de vrede
dichterbij te brengen door te demonstreren tegen kernwapenproeven. Anderen zien in een sterke
bewapening juist de beste weg naar vrede. Dit voorbeel d maakt duidelijk dat rond indirecte manieren om
een idead te bereiken grote meningsverschillen kunnen bestaan.

Men kan ook direct het ideaal proberen te verwezenlijken door nu al geweldloos te gaan leven, of door
zelf nog langer mee te doen aan de moderne consumptiemaatschappij. Deze directe manier laat dan al

hier en nu iets zien van de realisering van dat ideaal, ook a is het dan op bescheiden schaal.

Beide manieren van ideaal gerichtheid vullen elkaar aan en kunnen elkaar corrigeren in hun eenzijdigheid.
Tussen beide bestaat een heilzame spanning. Wie de directe realisering van het ideaal verabsoluteert,
loopt het risico van naiviteit, van afzijdigheid bij pogingen de bestaande orde te veranderen. Als alle
maatschappijcritici zichterugtrekken op een boerderijtjein Frankrijk om daar in harmonie met de natuur
te gaan leven, verandert er weinig aan onze samenleving. Vuile handen zijn soms nodig, omdat we nu
eenmaal in een niet-perfecte wereld leven. Wie daarentegen de indirecte realisering van het ideaal

verabsoluteert, kan vervallen in een benadering waarin het dod alle middelen heiligt. Terwille van de
wereldvrede worden dan bomaansl agen gerechtvaardigd. Maar het kan ook |eiden tot een verwaarlozen
van de praktische problemen dichthij huis: de actievoerder voor het milieu die er zelf een verspillende
levensstijl op nahoudt. Het gaat er dus om een goede balans te vinden tussen indirecte en directe
ideaal gerichtheid, met andere woorden om een evenwichtig idealisme.

Elke persoon, elketijd komt weer tot een andere verhouding tussen beide. Het lijkt mij bijvoorbeeld dat
rond 1980 er veel meer een gerichtheid was op grote maatschappelijke idealen en op indirecte manieren
(zoas demonstraties) om die te realiseren, terwijl er nu meer een accent ligt op persoonlijkeidealen en
op directe manieren om die te realiseren. De weg naar een goede en vreedzame wereld wordt nu vaak
gezocht in een streven om asindividueel mensin harmonie met zichzelf en zijn omgeving te komen. Op
zich kan dit een verantwoorde benadering zijn, zolang er een balans blijft en het niet betekent dat men
gehed afziet van indirecte manieren en politieke en maatschappelijke activiteiten verwaarloost.

Er is nog een laatste punt dat toelichting behoeft. 1k heb geschreven dat idealen meestal niet helemaal

realiseerbaar zijn. Maakt dit het nastreven ervan niet tot een zinloze Sisyphus-arbeid? Alshet ging om
een kwestie van ales of niets, dan zou dat inderdaad het geval zijn. Maar dat is het niet. Ook

gededltelijke redlisering van idedlenis zinvol. Hier ligt een belangrijk verschil met meer concrete doelen.
Aan een half afgebouwd huis heb je meestal weinig en het is dus verstandig van tevoren goed af te
wegen wat een realistisch bouwplan is. Maar aan het gedeeltelijk realiseren van rechtvaardighei d hebben
we wel degelijk iets: de wereld wordt er iets beter van.

Daarbij komt dat we vaak verder komen wanneer we onze aspiraties iets te hoog stellen - het kan ons
boven onszelf uit doen stijgen.? Juist door ons te richten op ietswat onhaal baar lijkt, komen we verder
dan wanneer we ons aleen maar richten op dat wat nu haalbaar lijkt. Dit is de diepere waarheid in

paradoxale uitspraken als> wie niet in wonderen gelooft, is geen realist=. Juist doordat idealen ons
kracht geven, ons mativeren om onszelf te overtreffen, kunnen we verder komen dan we ooit voor
mogelijk hadden gehouden. In uitzonderingsgevallen zal het misschien zelfs lukken het ideaa te

realiseren.

Het ideaal moet dan overigens ook weer niet veel te hoog gesteld zijn, want dat kan juist demotiverend
werken. Alswe aleen maar kunnen constateren dat we op geen enkele manier het streefdoel ooit maar



4

zullen benaderen, werkt het averechts.® Wanneer mijn ideaal is om binnen tien jaar een duurzame en
rechtvaardige samenleving te redliseren, dan zal ik spoedig de moed verliezen. Maar alsik dat ideaal van
een duurzame en rechtvaardige samenleving zie as iets waar we op langere termijn naar toe moeten
groeien, dan kan het zeer motiverend zijn. ledere stap in de goede richting is dan iets waar ik weer
nieuwe bemoediging uit kan halen.

Het feit dat het vrijwel nooit helemaal lukt, heeft overigens belangrijke implicaties. We moeten leren
leven met onze tel eurstellingen en tekortkomingen. Soms raken idealisten te sterk gefrustreerd doordat
het dlemaal niet lukt. Dat kan leiden tot cynisme en verbittering, tot een laten varen van alle idealen of
juist tot een star vasthouden aan het elgen gdlijk. Het gaat er gaat het erom eenrealistisch idealist tezijn
- rekening te houden met de beperkingen van de werkelijkheid, maar tegdijkertijd zich er nooit helemaal
bij neer te leggen. Ook over de gededtelijke realisering van het nagestreefde ideaal kan men dan
tevreden zijn en men kan eraan de kracht ontlenen om verder te gaan.

Overigens moeten ook om andere redenen ideaal en werkelijkheid niet te ver uiteen liggen. Het ideadl
kan aleen dan werkelijk een richting wijzen as de kloof met de werkelijkheid niet te groot is.!® Een
samenleving van engelen is misschien wel een interessant gedachtenexperiment, maar we kunnen er in
de praktijk weinig mee, omdat het overduidelijk is dat dit ideaal, gegeven de aard van de mens, te ver
afstaat van onze dagelijkse werkelijkheid. Wietoch in haar contacten met medemensen zou doen al sof
ze wel engelen zijn, zou spoedig van een koude kermis thuiskomen.

Idealisme - juist in onze tijd

Past het bepleiten van idealen eigenlijk wel in deze tijd? | dealisme wordt vaak geassocieerd met dejaren
zestig, met een naief ngjagen van utopische denkbeel den en flower-power. Volgenssommigenwaren de
idealen uit de jaren zestig zelfs louter illusies.* Hebben we dat niet achter ons gelaten? De periode-
Lubbers met zijn no-nonsense politiek lijkt nog steeds door te werken in de weinig bevlogen,
pragmatische regeerstijl van het paarse kabinet en de nog minder inspirerende oppositie van het CDA.
Ook in de PvdA wastijdens het Nieuw Realisme en isnu onder Kok vaak weinig meer zichtbaar van het
vroegere idealisme - een uitzondering a's Jan Pronk daargelaten. En sociologen spreken zelfs over de
generatie-Nix, de generatie zonder perspectieven en idealen.

Ik denk dat een dergelijke analyse tekortschiet. Allereerst is het niet juist dat er helemaal geen idealisme
was de afgelopen jaren, ook a was het realisme en cynisme misschien beeldbepalender. Jongeren
verzetten zich terecht tegen de gedachte dat ze geen idealen meer zouden hebben. De Tilburgse studente
Barbra van Keulen formuleert het as volgt:

AMijn generatie heeft nog wel idedlen. Ik inieder geval wel. Alleen de perspectieven om dezeidedlente
verwezenlijken zijn veranderd. De wereld lag open voor mensen van de generatie van mijn ouders. Als
zij solliciteerden konden ze kiezen uit verschillende banen. Nu zijn de vooruitzichten veel minder
rooskleurig, maar dat wil niet zeggen dat wij geen idealen meer hebben. Ik wil bijvoorbeeld de wereld
echt helemaal veranderen.(...) In ieder geval zag de wereld er tijdens de vorige generatie anders uit.
Maar daarom hebben wij niet minder idealen, het is aleen moeilijker om ze te verwezenlijken. @'
Bovendien, ook a zou de afgel open periode gekenmerkt zijn door een sterk anti-idealisme, dat hoeft nog
niet hoeft uit te sluiten dat we nu staan voor een periode waarin juist weer meer aandacht voor idealen
komt. Integendee!, het ligt juist heel voor de hand dat, na een periode van overdreven realisme, er als
reactie weer meer aandacht komt voor idealen. Zelfs Lubbers erkent inmiddels dat zijn zakelijke beleid
mogelijk afbreuk heeft gedaan aan het moreel gehalte van de samenleving.'® De V'V D discussieert weer
over gedeelde waarden en burgerzin, (ook a wil de achterban daar nog niet zo aan). Enin defilosofieis
de aandacht voor het zogeheten communitarisme een signaa dat we toe zijn aan een hernieuwde
oriéntatie op de gemeenschappelijke idealen van onze democratische rechtsstaat.

Alleen denk ik dat het hier om een ander soort idealisme gaat dan dat van de jaren zestig. We kunnen de
ontwikkelingen sindsdien niet negeren; we hebben meer besef gekregen van de weerbarstige
werkelijkheid. Geen naief optimisme, geen hemel bestormende grootse ideologieén - dat isinieder geva
niet meer van deze tijd. Waar we nu behoefte aan hebben, is een veel bescheidener, redlistisch



5

idealisme, waarin men durft idealen na te streven onder de erkenning dat het moeilijk zal zijn om het
allemaal te rediseren. De Amerikaanse rechtssocioloog Philip Selznick pleit dan ook voor een
evenwichtige combinatie van moreel realisme en mored! idealisme.™* Met ander woorden, juist dezetijd
vraagt om een realistisch idealisme: een synthese van het idealisme van de jaren zestig en het realisme
van de jaren tachtig.

Einde van de grote verhalen en ideologieén

De vraag of idealisme nog wel van deze tijd is, kan ook op meer filosofisch niveau worden gesteld.
Sommige postmodernistische filosofen beweren dat we het einde van de grote verhalen beleven.
Vroeger, zo gaat hun verhaa, hadden we de grote filosofische stelsels, ideologieén als het
communisme, en omvattende zingevingssystemen als het christendom. Dat zijn we nu alemaal kwijt.
Ons geloof in de Rede zijn we verloren, het communisme is failliet, en van het christendom is ook
weinig meer over dan wat vage rituelen. Betekent dit einde van de verhalen niet ook het einde van de
grote idealen?

Mijn antwoord hierop kan in dit verband niet anders dan heel summier zijn. Ik denk dat de
postmodernistische kritiek slechts een heel specifieke ideologische benadering van idealen treft, maar
zeker niet iedere vorm van idealisme. Het richt zich namelijk in essentie tegen een type van orthodox,
dogmatisch denken dat meent de waarheid in pacht te hebben.

Om de kritiek goed te kunnen begrijpen, moeten we eerst weten wat nu precies een ideologie of een
>groot verhaal = is. Een ideologie kunnen we omschrijven a's een samenhangende en veelomvattende
theorie de pretendeert zekere en ware uitspraken te bieden. Die uitspraken betreffen tenminste een
drietal thema=s. 1. hoe de wereld in elkaar zit (in klassieke termen: een ontologie of metafysica), 2. in
welke richting de historische ontwikkeling gaat of kan gaan (eschatologie en utopie), en 3. hoe we
behoren te handelen (ethiek).

De postmodernistische kritiek richt zich vooral tegen de claim dat we absol ute zekerheid en ware kennis
zouden kunnen hebben over de drie genoemde thema=s. Vaak wordt daaraan verbonden de gedachte
dat we eigenlijk helemaal geen algemene uitspraken meer zouden kunnen doen over die thema=s, dat
ales relatief is en subjectief en puur een kwestie van smaak. Met het eerste kritiekpunt kan ik
instemmen, maar de tweede stelling gaat veel te ver.

Absolute waarheidsclaims kunnen we inderdaad niet meer verdedigen. Ik kan niet onomstotelijk
aantonen dat de democratie de beste regeringsvormiis, of dat je niet mag doden. We beschikken immers
niet over een onfeilbare fundering voor onze kennis, over iets waarin we absol uut vertrouwen, zoals de
Bijbe of de Rede.

Maar dat neemt niet weg dat we wel degelijk uitspraken kunnen doen die voldoende betrouwbaar zijn
om op basis daarvan in de praktijk te kunnen handelen. Misschien weet ik niet absoluut zeker dat meer
productie van CO, schadelijke gevolgen zal hebben voor ons klimaat, maar we hebben voldoende reden
om aan te nemen dat beperking van de uitstoot wensdlijk is. Ook a hebben we geen uitgewerkt model
van een duurzame samenleving, we hebben voldoende inzicht in wat dit ideaal zou kunnen betekenen
om op basis daarvan tot een ander milieubeleid te kunnen komen. En ook a hebben we aan Bijbel of
kerkdlijk leergezag onvoldoende houvast, we zijn er wel degdlijk van overtuigd dat moorden en martelen
moreel verwerpelijk zijn. Van d deze uitspraken geldt dat ze niet 100 % bewijsbaar zijn, maar dat we er
toch voldoende vertrouwen in hebben om ons handel en daarop te kunnen baseren. Dat neemt niet weg
dat ze voor verbetering en verfijning vatbaar zijn: beter inzicht in het klimaat, diepere reflectie in het
ideaal van duurzaamheid kan leiden tot andere opvattingen.

Daarmee krijgen onze opvattingen een voorlopig en relatief karakter, zonder dat dit betekent dat ze
volstrekt willekeurig en subjectief zijn. Onze opvattingen zijn principieel betwijfelbaar en open voor
discussie. Maar desal niettemin kunnen ze voldoende betrouwbaar zijn om onsin ons handelen te leiden.
Daarom is de gedachte van sommige postmodernisten dat alles slechts een kwestie van subjectieve
smaak is, praktisch onzinnig. Er is wel degelijk een tussenweg tussen absolute waarheidsclaims en
volstrekt subjectivisme - een tussenweg waarmee we in de dagelijkse praktijk uitstekend uit de voeten
kunnen.



6

Dit abstracte verhaal kunnen we nu toepassen op idealen. Hier dreigen twee gevaren. Het ene gevaar is
dat we tezeer gegrepen worden door onze idealen en er de relativiteit en openheid niet meer van inzien.
Dit kan leiden tot de neiging om de vage idealen uit te werken tot complete utopieén en gesloten
ideologieén, die immuun zijn voor kritiek en verandering. De morele idedlen van het Christendom
worden dan tot een gedetailleerd uitgewerkt kerkelijk wetboek van strikte regels, uitgevaardigd door een
leergezag dat onfeilbaarheid claimt. De rechtvaardigheidsidealen van het communisme worden dan tot
een >wetenschappelijke= ideol ogie van een marxistischtleninistische doctrine, die revolutionair geweld
rechtvaardigt. Ik denk dat dit gevaar van ideologisering groot is - zoals de geschiedenis ook laat zien.
Juist iemand die werkelijk gegrepen is door iets, wordt vaak blind voor andere visies, andere
interpretaties van dat ideaal en dluit zich af voor open discussies over de interpretatie en de juiste
manieren om het ideaal te bereiken. Deze ideologisering van idealismeis een risico waar we voortdurend
bedacht op moeten zijn, omdat het een bijna natuurlijk procesis.

Het tweede gevaar is het andere uiterste: dat we teleurgesteld raken door de ongrijpbaarheid en

onbereikbaarheid van onze idealen. Dat we niet in staat zijn om ze volstrekt eenduidig teinterpreteren en
tefunderen en al evenmin om ze geheel te realiseren, kan leiden tot de onterechte conclusie dat we maar
beter helemaal kunnen afzien van idealen. Onsresteert dan alleen nog maar een ironische of esthetische
ingtelling (zoals sommige postmoderni sten bepl eiten) of juist een extreem cynische en passieve houding.
Beide extremen miskennen mijnsinziens de rol en het karakter van idealen. We hoeven geen uitgewerkte
utopie te hebben om toch zinvol te kunnen werken aan een rechtvaardiger samenleving. En we hoeven
niet de wetenschappelijke zekerheid te hebben dat die utopie ook gestalte zal krijgen, om toch

gemotiveerd te blijven werken aan concretere veranderingen in de goede richting.

Ik denk dat nu duidelijk is waarom ik in mijn omschrijving van idealen de nadruk legde op de openheid
van idealen en op de gebrekkigheid van iedere interpretatie en van iedere poging om ze te realiseren.
Zolang we dat inzicht in gedachten houden, kunnen we de middenweg bewandelen tussen beide
genoemde uitersten.

De postmodernisme-discussie vormt aldus een opstapje om verder te expliciteren wat voor soort

idealisme we nu precies bedoelen. |k zou dat willen karakteriseren al's bescheiden en open idealisme:
bescheiden in de zin dat het niet beweert de waarheid in pacht te hebben en zich openstelt voor

voortdurende discussie en heroverweging zowel rond deinhoud van deidealen alsrond de manieren om
dieterediseren. Entegelijk alspraktisch idealisme: door het feit van die voorlopigheid laat men zich niet
weerhouden om in de praktijk gestalte te geven aan die idealen.

Vrijzinnig idealisme

Voora rond de beide laatste kenmerken van een eigentijdsidealisme heeft, lijkt me, de vrijzinnigheid een
eigen bijdrage televeren. Want is nu juist niet de principiéle ondogmatische houding tegenover het eigen
standpunt, de erkenning van de voorlopigheid en relativiteit ervan, een wezenskenmerk van
vrijzinnigheid? En zijn in de vrijzinnige traditie bovendien niet veel voorbeelden te vinden van hoe een
dergelijke openheid niet verlammend hoeft te werken, maar gecombineerd kan worden met een groot
praktisch engagement?

Sommige postmodernistische denkers suggereren dat we moeten kiezen tussen dogmatische ideologie
en volstrekt relativisme en subjectivisme. |k denk dat de vrijzinnige traditie met concrete voorbeelden
aantoont dat er tussen die twee extremen nog een derde weg mogelijk is. Men kan daarbij denken aan
grote namen als Schweitzer, of in Nederland Heering en Banning, maar wat mij betreft vooral ook aend
die minder bekende mensen, die in hun leven praktisch engagement koppelden en koppelen aan een
open en ondogmatische houding ten aanzien van hun overtuigingen. Van de doopsgezinde vredesgroep
tot de vrijzinnige jeugdbeweging van voor en viak na de Tweede Wereldoorlog, van inzet voor de
oecumene tot concrete politieke en maatschappelijke activiteiten - op tal van terreinen zien we een zeer
praktisch idealisme gebaseerd op een vrijzinnige levenshouding.

We moeten overigens wel waken voor een idealisering van het vroegere (en het huidige) vrijzinnig
idealisme. De weerbarstigheid van de werkelijkheid en van de krachten in mens en samenleving die tot



7

het kwaad geneigd waren, werd en wordt naar mijn idee in de vrijzinnigheid vaak onvoldoende
onderkend. Daarbij kwam dan soms een zeer sterk (en nu haast naiief lijkend) vooruitgangsgel oof, dat in
tal van gedichten uit het begin van deze eeuw is terug te vinden - denk alleen maar aan het gedicht van
Henriétte Roland Holst dat begint met de veelzeggende woorden ADe zachte krachten zullen zeker
winnenin >t eind. @

Er werden soms ook te hooggestemde idealen aan mensen voorgehouden, alsof het hele leven aleen
maar om de hoogste ethische normen draai de. En het open karakter van idealen houdt ook een duiddlijk
risico in dat in vrijzinnige kring maar a te vaak te zien is geweest (en nog is?): dat van een verval in
vrijblijvendheid, omdat te hooggestemd idealisme tot weinig lijkt te verplichten in het alledaagse leven.
Dit soort kanttekeningen illustreren nog eens hoe moeilijk een verantwoord idealismeis. Het is ook van
groot belang om de mogelijke schaduwkanten en risico=s van een ideadlistische levenshouding goed
onder ogen te zien, juist om daarbij dit soort fouten of eenzijdigheden te vermijden. Idealisme is nooit
gemakkelijk en al helemaal niet vanzelfsprekend. V oortdurende bezinning op wat men nastreeft en hoe
men dat praktisch vormgeeft is een vereiste om uitglijden te voorkomen.

Maar tegelijk moeten we beseffen dat we niet zonder idealisme kunnen: onze tijd heeft behoefte aan een
praktisch en realistisch idealisme. Een dergelijk idealisme moet dan wel de openheid en principiéle
voorlopigheid en relativiteit van de eigen idedlen erkennen. In ale bescheidenheid mag worden
geconstateerd dat dat nu juist uitstekend kan aanduiten op een vrijzinnige houding. Kan - want voor
zelfgenoegzaamheid is geen reden: het moet wel waargemaakt worden.



Sellingen

1. Door een oriéntatie op idealen wordt ons leven rijker van inhoud en wint de samenleving aan
kwaliteit.

2. ldealen geven zin aan ons bestaan, motiveren en inspireren ons in ons handelen en laten ons boven
onszelf uitstijgen. Ze zijn daarbij meer oriéntatiepunt en richtingwijzer dan strikte norm. Tevenszijn ze
een belangrijke inspiratiebron voor kritiek op de concrete werkelijkheid.

3. ldealisme moet evenwichtig zijn, d.w.z. er moet een evenwicht zijn tussen indirecte en directe
oriéntatie op ideden.

4. ldealisme moet realistisch zijn, d.w.z. het moet rekening houden met de beperkingen van de
werkelijkheid, maar zich er nooit helemaal bij neerleggen.

5. Idealisme moet bescheiden en open zijn, d.w.z. uitgaan van de openheid van ideden en de
gebrekkigheid en voorlopigheid van iedere interpretatie en van iedere poging om ze te realiseren.

6. Idealisme moet praktisch zijn, d.w.z. het moet niet alleen met de mond bel eden worden, maar ook in
praktisch handelen tot uiting komen.

7. Een dergdlijk idealisme past bij uitstek bij een vrijzinnige levenshouding.

Noten

1. Vgl. daarover Wibren van der Burg (1991), Het democratisch perspectief, (diss.) Deventer: Gouda Quint. Over
derol van idealen, zie met name hoofdstuk 1. Vgl. ook Philip Selznick, >Sociology and natural laws, Natural Law
Forum, vol. 6 (1961), pp. 84-108.

2 Vgl. Nicholas Rescher (1993), A system of pragmatic idealism. Vol. II. The Validity of Values, Princeton,
NJ: Princeton University Press, p. 131.

3. Vgl. Gerard Reve (1996), Het Boek Van Violet En Dood, Amsterdam: L.J.Veen.

4, Zie hierover Wibren van der Burg, Pieter Ippel et a., >De zorg van een goed hulpverlener, in: FW.A.

Brom et d. (red.)(1993), Beleid en Ethiek, Assen: Van Gorcum, pp. 88-99.

5. Rescher (1993), a.w., p. 130.
6. Vgl. Rescher (1993), a.w., p. 136.
7. Dit onderscheid correspondeert grotendeels met het in de ethiek gangbare onderscheid tussen

teleologische theorieén (in engere zin) en deontol ogische theorieén. |deaal gerichte opvattingen als zodanig
corresponderen ruwweg met tel eol ogische theorieén in ruimere, met name Aristotelische zin.

8. Vgl. Rescher (1993), a.w., p. 135.

9. Vgl. Nicholas Rescher (1987), Ethical Idealism, Berkeley: University of CaliforniaPress.

10. H.R. van Gunsteren, >Burgerschap en verantwoordelijkheid=, in: M.A.P. Bovenset a. (red.) (1989),
Verantwoordelijkheid: Retoriek en Realiteit, Zwolle: W.E.J. Tjeenk Willink, p. 103 heeft het zelfs over Ade

verlammende kloof tussen ideaal en werkelijkheidg.

11. AldusE. Mermans, in: R. Domset al. (red.) (1996), >Het leven is een schone zaak:=. Jongeren over wat hen
beweegt, Tilburg: Centrum voor Wetenschap en L evensbeschouwing en Podiumcafé, p. 10

12, Uit een interview met Barbravan Keulen, in: >Het leven is een schone zaak=, p. 17-18.



13. Vgdl. ook E.M.H. Hirsch Ballin (1994), In Ernst, >s Gravenhage: SDU, p. 2:
A Democratie en rechtsstaat zullen alleen kunnen leven als ze worden gevoed door politiek idealisme.d.

14. Philip Sdlznick (1992), The Moral Commonwealth, Berkeley: University of California Press, p. 38.



