Het persoonlijke in de politiek
Hoe gaan we om met onrecht of fouten uit het verleden? Deze vraag kwam in de afgelopen
maanden veelvuldig in het nieuws

Niet alleen door de excuses van Japan voor de oorlog of die van Nederland voor het Indiébeleid en de
behandeling van de joodse oorlogsdachtoffers. De kwestie-Pinochet en de mogelijke vervolging van
Bouterse voor de decembermoorden maskten duidelijk dat staatshoofden ook persoonlijk
verantwoordelijk zijn voor misdaden van hun regime. De paus kwam met zijn mea culpa: niet voor
fouten van de >onfeilbare= rooms-katholieke kerk, maar voor wat mensen uit naam van die kerk
hadden gedaan. Op een hed ander niveau speelden de affaire-Peper en de affaire-Kohl.

De publieke discussie over deze kwesties concentreerde zich op personen. Er lijkt behoefte te zijn aan
herkenbare daders en herkenbare dachtoffers, aan mensen die het onrecht verpersoonlijken. De
Rotterdamse commissie onderzocht de algemene bestuurscultuur, maar in de media ging het
uiteindelijk vooral om de poppetjes. Wat zou er gebeuren met Peper? De dure jurk en de reiges van
Nedlie werden belangrijker dan de vraag hoe dit ooit had kunnen gebeuren.

Zelfs als er geen concrete daders zijn, kiest men vaak voor benaderingen die beter passen bij mensen
van vlees en bloed. Excuses zijn een gepaste reactie bij een persoonlijke fout tegenover de dachtoffers
van die fout - je kunt aleen excuus aanbieden voor iets wat je zelf gedaan hebt. Excuus is eventued
ook mogelijk namens het instituut waarvoor je verantwoordelijkheid draagt. Daarom kan een
kerkleider wel excuus aanbieden namens zichzelf of zijn kerk, maar niet namens individuele mensen
die in het verleden onrecht hebben begaan. De paus sprak dus een mea culpa uit waar hij had behoren
te zwijgen en zweeg waar hij had moeten spreken.

Kok was in dit opzicht zuiverder. Hij bood excuses aan voor het regeringsbeleid in het vroegere Indié,
maar hij kon dat niet namens individuele veteranen doen. Ook zijn aanvankelijke aarzeling over
excuses tegenover de joodse dachtoffers was ingegeven vanuit de gedachte dat hij as premier
moeilijk namens eerdere generaties kon spreken. Vanuit het gezichtspunt van de dachtoffers waren
excuses terecht, maar eigenlijk blijft onduidelijk namens wie ze precies zijn aangeboden. Het denken
over politiek in dit soort persoonlijke termen is blijkbaar onvermijdelijk, maar niet altijd verhelderend.
De media hebben niet aleen behoefte aan duidelijke daders, maar ook aan herkenbare dachtoffers met
aansprekende verhalen en beelden. Slachtoffers hebben recht op excuses en compensatie voor het
geleden onrecht. Illustratief is de uitspraak van iemand die ten onrechte door de politie was verdacht
van een zedenmisdrijf: "Als recht onrecht wordt, is een vergoeding op zijn plaats'.

Verkeerd spoor
Ik denk dat dit op een algemener verschijnsel wijst, de >verpersoonlijking= van het onrecht - en van

de politiek in bredere zin. De politiek wordt steeds meer aan personen opgehangen, as aanwijshare
daders en zichtbare dachtoffers.

Deds is dit een positieve ontwikkeling. Palitici zijn verantwoordelijk voor hun daden en voor daden
onder hun verantwoordelijkheid. Als ze tekortschieten, moeten ze daarop aangesproken worden. De
toenemende aandacht voor dachtoffers - ook in het strafrecht waarneembaar - is een vooruitgang.
Onrecht is immers niet iets abstracts. Juist door het zien van concrete sachtoffers worden wij geraakt
en aangesproken om te handelen.

Maar toch vraag ik me af of die aandacht voor het persoonlijke wel atijd zo goed is. Ik denk dat de
verpersoonlijking van het onrecht ons vaak op een verkeerd spoor zet.

Allereerst leidt het tot een beperkt en eenzijdig beeld van de wereld. Onrecht kan doorgaans niet
uitduitend aan specifieke personen worden geweten - was het maar zo simpel! Pinochet was een
duidelijk symbool, maar een belangrijk dedl van de Chileense samenleving - en ook het Westen - was
op de een of andere manier medeverantwoordelijk voor zijn regime. Mosilijk grijpbare factoren as
sociale ongelijkheid zijn a helemaal niet goed toe te rekenen aan concrete mensen. De wereld is niet
Z0 zwart-wit.

Bovendien richt het de aandacht teveel op afrekenen met het verleden. Ik ben eigenlijk niet zo
geinteresseerd in wie er nu >fout= was. De treurige details van Pepers gedrag en zijn aftreden - hoe
terecht ook - zijn niet waar het om gaat. De vraag is vooral hoe we kunnen voorkomen dat iets



dergdlijks in de toekomst weer gebeurt. Het belangrijkste is ook niet of de Japanners of de
Oostenrijkers excuses aanbieden voor hun oorlogsverleden, maar of ze het verleden eerlijk onder ogen
durven zien en er consequenties uit trekken. Wat is de zin van een abstract mea culpa van de paus als
hij aan actued onrecht as de achterstelling van de vrouw of de veroordeling van homoseksualiteit
voorbijgaat?

Daarbij is het risico groot dat we voor oplossingen in de verkeerde richting zoeken. De problemen van
de Derde Wereld worden misschien beter voorstelbaar wanneer men ze verbindt aan concrete
gezichten, zods het >eigen= Foster Parents kind of die baby die bij de watersnood in Mozambique in
een boom geboren werd. Maar dat betekent niet dat de beste oplossing ook gericht is op die concrete
dachtoffers. Hulp aan hen is ook nodig, maar minstens zo belangrijk is dan nog dat er ook wordt
gewerkt aan de structurele en culturele omstandigheden die het onrecht in stand houden.

Misschien ben ik teveel een product van de jaren zeventig. Maar op 'Waar recht onrecht wordt', hoort
een ander vervolg dan excuses of schadevergoeding voor het verleden. Daarop volgt voor mij nog
altijd automatisch ‘wordt verzet plicht'. Het gaat er uiteindelijk om dat het nu en in de toekomst anders,
beter gaat en dat we ons daarvoor actief inzetten. De aandacht voor het persoonlijke lijkt die inzet en
dat bredere perspectief soms in de weg te staan.

WIBREN VAN DER BURG



