IN DIT NUMMER

Het gezin: einde en nienw begin. Het
oecumenische leer- en zingrooster van
de Raad van Kerken, de Eerste Dag, is
op eerste paasdag gestart met het boek
Genesis. Op zondag 2 april wordt gele-
zen Genesis 2. Gaat bet in dat verbaal
alleen om de levensverbintenis van
Adam en zijn vrouw, generatiegeno-
ten? Volgens de oud-testamenticus G.
von Rad culmineert Gen. 2 in vers 24:
>, . .daarom zal een man zijn vader en
zijn moeder verlaten . . .”

Het gezin is wel iets dat je verlaat,
maar ondertussen is bet gezin wel
“tets”; bet is zelfs de fundamentele
vooronderstelling van het paradijsver-
haal. Jezus wijst ons wel op de voorrang
van geestverwantschap boven bloed-
verwantschap: *Wie is mijn moeder en
wie zijn min broeders? Want al wie de
wil doet van myn hemelse Vader, die is
mijn broeder en zuster en moeder.”
(Mat. 12:49-50) Maar is Jezus® herkomst
niet een gezin in Nazareth? (Luc. 2:51)
En is byvoorbeeld in Jezus’ situatie niet
duidelijk dat bloedverwanten geestver-
wanten kunnen worden? We zijn er
niet met levensverbintenissen van
generatiegenoten. J. Moltmann pleit
voor een verbintenis ten leven van de
nu levende generatie met de komende
generaties. Hij noemt dat een generatie-
contract. Een vanzelfsprekendbeid in
vroegere culturen, in onze tijd echter
wordt dat contract bedreigd. Van de
Burg spreekt over een moderne vorm
van gezin: sociaal ouderschap. H. .
Heering herinnert zich de woorden uit
het oude huwelijksformulier: “Hierom
moet bet gezin geéerbiedigd worden als
kern der samenleving.” Art. 16¢ van de
Universele Verklaring van de Rechten
van de Mens zegt hetzelfde. Op de AV
van Beraad van 18 maart in Utrecht
zijn precies die zaken behandeld die
duidelijk maken hoe geschonden en
bedreigd de huidige generatie de schep-
ping nalaat aan niewwe generaties. Ter-
wifl Gods’ opdracht toch duidelijk
genoeg was: de hof bewerken en bewa-
ren. (Gen. 2:15)

J.R.N.

Wel-geschapen?

Eind januari organiseerde de
Remonstrantse Broederschap
een conferentie over moderne
voortplantingstechnieken zoals
kunstmatige inseminatie, rea-
eerbuisbevruchting of in vitro
ertilisatie (IVF) en draagmoe-
derschap. Zo’n conferentie laat
zich moeilijk samenvatten, en ik
zal dat ook niet proberen. Wel
wil ik naar aanleiding van de
conferentie enkele persoonlijke
opmerkingen maken in de hoop
dat ook in ruimere kring over

deze thematiek wordt nage-
dacht.

Goed ouderschap

De nieuwe medische technieken
maken het krijgen van kinderen een
mogelijkheid voor wie dat vroeger
niet mogelijk was: voor gehuwde
onvruchtbare paren, maar ook voor
een lesbische relatie, of voor alleen-
staande vrouwen. Deze technieken
nopen ons daarom allereerst ons te
bezinnen op welke eisen we nu
eigenlijk stellen aan goed ouder-
schap, een goede opvoedingssituatie.
Er viel mij hier een parallel op met
de relatiediscussie. Toen werden we
door de aandacht voor andere rela-
tievormen gedwongen ons te bezin-
nen over het huwelijk zelf. Nu wor-
den we door de discussie over
andere vormen van ouderschap
gedwongen ons te bezinnen op “tra-
ditioneel” ouderschap. Je kunt deze
kwesties benaderen vanuit twee per-
spectieven. Het eerste is dat van de
volwassen mensen met kinderen en
zonder kinderen, mensen met een
homosexuele of heterosexuele relatie
en alleenstaanden. De huwelijksrela-
tie is, ondanks deze veelvormigheid,
in onze samenleving nog steeds het
belangrijkste model, en zowel struc-
tureel als sociaal is de norm nog dat
kinderen opgroeien binnen een
huwelijk. Mensen die gewild of
ongewild kinderloos lijven, of die
kinderen opvoeden buiten een
huwelijksrelatie, vallen dus vaak uit
de boot. Ook voor sociaal ouder-

Remonstrants Weekblad, 18-03-'89, 3

schap ("mee-ouderen” is slechts wei-
nig ruimte. Vrijzinnig uitgangspunt
hier dient mijns inziens te zijn dat
alle leefvormen in principe gelijk-
waardig zijn. Dat betekent geen pri-
maat voor het “traditionele” gezin
als vorm van ouderschap, maar ook
niet voor ouderschap boven een
leven zonder (eigen) kinderen. Zoals
gezegd is hier van in de huidige
samenleving geen sprake. Daarom
zou het juist zijn wanneer de remon-
stranten zich tegen deze ongelijke
behandeling door samenleving en
overheid zouden uitspreken, en
zowel het traditionele gezin als het
ouderschap als slechts een van de
vele mogelijke, gelijkwaardige keu-
zen in onze maatschappij zouden
zien. Zouden we daarom niet moe-
ten pleiten voor een open samenle-
ving waar de kinderlozen niet b
voorbaat buiten spel staan, en waar
bijvoorbeeld meer ruim te is voor
sociaal ouderschap? Het tweede per-
spectief op die nieuwe mogelijkhe-
den voor ouderschap is dat van het
kind. Vaak wordt gezegd dat het niet
in het belang van het kind zou zijn
om in een een-oudersituatie of in
een lesbische relatie op te groeien.
Door de aanwezige psychologe Van
Ommeren werden daar nogal wat
vraagtekens bijgezet. Het belangrijk-
ste is dat het kind een omgeving
heeft waarin het zich veilig en gebor-
gen weet. Essentieel is dan een
goede vertrouwde relatie met ten-
minste een ouder en de mogelijkhe-
den om daarbuiten verschillende
contacten en identificaties te krijgen.
Aan deze voorwaarden kan in zeer
uiteenlopende opvoedingssituaties
voldaan zijn. Er is dan geen reden
om homosexueel ouderschap en
een-ouderschap als zeer bijzonder te
zien. In een traditioneel gezin kan
evenzeer of even weinig aan de voor-
waarden voor een goede opvoeding




zijn voldaan. Is dan eigenlijk wel een
toetsing vereist zoals bepleit door de
juriste Rood-de Boer, die voor medi-
sche voortplantingstechnieken
dezelfde voorwaarden wilde stellen
als voor adoptie- en pleeggezinnen?
Die toetsing vergen we immers ook
niet waar langs “natuurlijke” weg
een kind geboren wordt? In de prak-
tijk bestaan nogal wat belemmerin-
gen voor andere vormen van oudet-
schap, bijv. weigeringen om les-
biennes of alleenstaande vrouwen te
insemineren, discriminatie in de
sfeer van belastingen, werk, erfrecht.
In het verlengde van de besluitvor-
ming over de gelijkwaardigheid van
relaties zou daarom mijns inziens
liggen dat remonstranten zich inzet-
ten voor een opener houding tegen-
over deze vormen van ouderschap.
Niet in de zin van een pleidooi voor
deze vormen als zouden zij betere
zijn, evenmin als dat bij relaties
gebeurd is. Wel in de vorm van een
bewust opkomen voor hen die soms
ten onrechte door de samenleving
buiten spel gezet worden.

Grenzen?

Misschien dat we op dit terrein op
basis van ons uitgangspunt van
tolerantie het nog over stellingna-
men eens kunnen worden. Moeilij-
ker is het om wat betreft de andere
probleemgebieden duidelijke ant-
woorden te vinden. Wanneer we
donor-inseminatie aanvaarden, moet
dan de donor bekend worden bij het
kind of niet? Enerzijds kan het in
het belang van het kind zijn om
informatie te krijgen over zijn of
haar wortels. Anderzijds zijn er ook
een aantal nadelen, zoals een derde
(of tweede) opvoedingsrelatie, een
donorvader die na jaren ineens met
zijn kinderen wordt geconfronteerd.
Is het werkelijk zo essentieel om die
informatie te hebben? Vragen waar
we nauwelijks aan toe gekomen zijn,
zijn de vragen over IVF, en het daar-
mee verbonden draagmoederschap.
Is deze techniek al betrouwbaar
genoeg om op grote schaal te wor-
den toegepast, getuige bijvoorbeeld
DES affaire? Bij deze techniek ontst-
aan vaak “overtollige” embryo’s.
Mag dat, en wat mag je dan wel en
niet met die embryo’s doen? Mag je

misschien zelfs uit overtollige eicel-
len embryo’s speciaal kweken? Of
heeft het embryo een bescherm-
waardigheid die zo ver gaat dat we
helemaal niet mogen experimente-
ren? Opmerkelijk is dat ook het
gedeelde uitgangspunt, gebaseerd op
een oude christelijke traditie, van
een groeiende beschermwaardigheid
van het embryo naarmate het ouder
wordt tot verschillende consequen-
ties kan leiden. De Wert vindt speci-
aal kweken wel toegestaan, Schroten
niet, alhoewel deze gebruik van rest-
embryo’s voor wetenschappelijk
onderzoek nog wel toelaatbaar acht.
Voor mij is het echter de vraag of
ook dat laatste niet in strijd is met
de oude idee dat je een menselijk
wezen nooit geheel als middel mag
zien, maar altijd als doel in zich

Placenta

Fetal cells

Amnionic fluid

moet behandelen. Moet dit alles
consequenties hebben voor IVF?
Moeten we daar mee doorgaan, en
er zoveel geld aan uitgeven? Of heb-
ben we als geloofsgemeenschap ook
een taak om duidelijk te maken dat
kinderloosheid dan soms maar aan-
vaard moet worden? Ik wil er dan
wel meteen aan toevoegen dat dit
geen goedkope troost mag worden .
Als we dat zeggen dienen we de con-
sequentie: het opkomen tegen de
achterstelling van kinderlozen te
aanvaarden. Op de conferentie werd
duidelijk dat nogal wat mensen nei-
gen tot een terughoudender opstel-
ling tegenover deze nieuwe technie-
ken. Niet altijd hoeft tot het uiterste
te worden gegaan om een wens naar
eigen kinderen te vervullen. Zijn er
ook niet ergens grenzen in het
ingrijpen in de Schepping? Onze in-

Remonstrants Weekblad, 18-03-'89, 4

Normal Laser

human .
[
it Enucleate
. human egg

T—
J /

Doror

adult etc.

cell /
—_ {&-—-—-1 }ell stage
Human
adult

tuitieve reactie, dat dit ingrijpen in
de scheppingsorde is, lijkt niet
houdbaar. De medische wetenschap
doet dit immers al eeuwen. Zieken
worden genezen of voorkomen, de
vruchtbaarheid wordt gereguleerd,
en we geven erfelijkheidsadviezen
aan mensen uit families met erfelijke
ziekten. Waarom zouden we dan bjj
donor-inseminatie, IVF, prenatale
diagnostiek ineens een grens moeten
leggen? Of moeten we meer funda-
mentele vragen stellen, naar de idee
van de maakbaarheid van mens en
samenleving? Kunnen we tegen-
woordig nog wel omgaan met onvol-
ledigheden in ons bestaan zoals ge-
handicapte kinderen of kinderloos-
heid, eigen handicaps en ziekten?
Deze vragen zijn niet zo eenvoudig
te beantwoorden, maar ik denk dat
we er niet omheen kunnen om ze te
stellen., willen we niet slechts margi-
nale kritiek uitoefenen op de ont-
wikkelingen in wetenschap en
samenleving. Het lijkt me dat hier
ook een taak ligt voor de remon-
strantse geloofsgemeenschap. Onze
traditie van openheid naar weten-
schap en samenleving verplicht ons
niet alleen om er mee bezig te blij-
ven, maar ook om goede aanzetten
te geven voor antwoorden. Tk hoop
dat het dan ook niet bij deze ene
conferentie zal blijven.

W. van der Burg, Centrum voor bio-
ethiek en gezondheidsrecht, Rijksuni-
versiteit Utrecht

(De inleidingen verschijnen binnen-
kort als Kort Bestek)

—




