Euthanasie

Het CDA en een ded van de keken lopen te hoop tegen de voorgenomen
euthanasiewetgeving: de Eerste Kamer mag hier niet mee instemmen.

Ik heb me hier vresdlijk aan geérgerd. Allereerst vanwege de tendentieuze aanpak en de
suggestie dat Nederland onder 'paars van God los is geraakt en het mensdlijk leven niet
meer heilig en vellig is. Maar voora omdat de indruk wordt gewekt dat 'de kerken'
massaal tegen zijn. Op dit soort momenten begin ik bijna naar een remonstrantse
bisschop te verlangen die en helder tegengeluid laat horen. Natuurlijk, het past niet in
onze vrijzinnige traditie. Gelovigen mogen zelf hun morele en politieke oordeel vormen.
Dat democratische kerkbesef en dat respect voor ieders persoonlijke vrijheid wil ik ook
echt niet kwijt. Maar toch, wat zou een duidelijk ander verhaal namens de remonstranten
een verademing zijn.

Conservatief machtsblok

Niet vanwege de politieke besluitvorming. De Eerste Kamerleden kunnen het zelf wel &f.
En een directe politieke invloed van kerken is zeker niet wensdlijk. Nee, ik maak me geen
zorgen over de politiek, maar over de kerken zelf en over hun leden. De campagne
bevestigt het beeld van 'de kerken' as een conservatief machtsblok - als organisaties die
vasthouden aan achterhaalde opvattingen en daarom nauwelijks meer serieus genomen
kunnen worden. Het felle, eenzijdige optreden is bovendien pastoraal onverantwoord. Het
laat ved kerkleden in de kou staan die zelf betrokken zijn of zijn geweest bij euthanasie
en gewetensvol tot een ander oordeel zijn gekomen.

De scherpe veroordelingen doen bovendien geen recht aan de kerkelijke pluriformiteit.
Ook binnen de grote kerken staat immers een aanzienlijk deel van de leden helemaal niet
zo afwijzend tegenover euthanasie. En binnen sommige kleinere kerken, waaronder de
onze, bestaat zeker veel meer begrip voor euthanasie. Dat andere, 60k christelijke geluid
wordt in de huidige acties genegeerd. Vanuit een christelijke levensovertuiging laat mijns
inziens een genuanceerde aanvaarding van euthanasie zich goed verdedigen. Zeker niet
met groot enthousiasme - het blijft een weg van het minste kwaad, in vaak heel moeilijke
omstandigheden. Maar het lijden kan soms zo zwaar worden dat mensen in geweten
ervoor mogen kiezen er een einde aan te (laten) maken.

Ander christendom

Zeker vanuit een vrijzinnige visie, vanuit de remonstrantse beginselen van vrijheid en
verdraagzaamheid, past bovendien respect voor de keuzen van anderen. Of het lijden
ondraaglijk is en het leven voltooid, kan uiteinddijk ieder aleen voor zichzelf uitmaken.
Daarom moet, binnen bepaalde grenzen, voor zo'n keuze ruimte bestaan. Wat mij stoort
in de reacties vanuit SOW en R.K. kerk is dat de menselijke zelfbeschikking zelden wordt
genoemd en dan vaak ook nog in afkeurende zin wordt verbonden met een egoistisch ik-
denken. Juist remonstranten zouden daartegen stelling kunnen nemen en kunnen
opkomen voor het zelfbeschikkingsrecht.

De afgelopen jaren heb ik in remonstrantse kring veel lezingen gehouden en
gediscussieerd over medische ethiek. Mijn indruk is dat een grote meerderheid binnen de
Remonstrantse Broederschap euthanasie onder bepaalde omstandigheden moreel
aanvaardbaar acht. Velen hebben zelf een euthanasieverklaring. Waar precies de grenzen



moeten worden getrokken, en of het huidige wetsvoorstel het best denkbare is, daarover
zijn we het ongetwijfeld niet eens. Maar een principiéle aanvaarding van euthanasie kan
op grote steun rekenen.

Ik weet, het past niet in onze traditie om kerkelijke uitspraken te doen. Dat wil ik ook
niet, ook uit respect voor de minderheid binnen onze kerk die er anders over denkt. Maar
toch, we zouden ons wel wat meer mogen laten horen in dit debat - met alle twijfels die
we ook hebben. Het zou goed zijn as er duidelijke tegenstemmen zouden worden
gehoord van voorgangers, CoZaleden en ook gewone leden - op persoonlijke titel. Om
een ander christendom te laten zien, dat juist opkomt voor het menselijk
zelfbeschikkingsrecht en niet alleen maar afwijzend staat tegenover euthanasie. En vooral
om die mensen te steunen die worstelen met deze vragen en zich nu door de grote kerken
in de steek gelaten voelen.

WIBREN VAN DER BURG



