
Vrijheid en verdraagzaamheid - en verantwoordelijkheid?

W. van der Burg

Het beginsel van vrijheid en verdraagzaamheid is voor mij het meest kenmerkend remonstrantse in de

Beginselverklaring. Dat een kerk geworteld is in het evangelie, en God wil vereren en dienen, is op

zich - afgezien van nuances in formuleringen - niet zo bijzonder. Maar een kerk die vrijheid en

verdraagzaamheid als beginsel kiest, dát is wel bijzonder. Kerken worden immers juist vaak

geassocieerd met onverdraagzaamheid, met bekrompenheid en eng moralisme.

Dat de remonstranten vrijheid en verdraagzaamheid bepleiten, heeft natuurlijk te maken met onze

ontstaansgeschiedenis. De godsdiensttwisten van begin zeventiende eeuw draaiden rond de menselijke

vrijheid, maar ook rond de vraag of er binnen een kerk ruimte mag zijn voor meerdere opvattingen. De

remonstranten waren zich daarbij meer dan anderen bewust van de gebrekkigheid en de voorlopigheid

van iedere poging om geloof te verwoorden. Wie dat erkent, legt de basis voor een houding van

verdraagzaamheid tegenover mensen die hun geloof anders beleven en onder woorden brengen.

De vraag is hoe we aan dit oude beginsel ook in deze tijd vorm kunnen geven. Daarbij moeten we

uitkijken voor een eenzijdig positieve benadering. Vrijheid en verdraagzaamheid zijn zeker niet alleen

maar mooie idealen; ze kunnen snel verworden tot vrijblijvendheid en onverschilligheid. Daarom is een

voortdurende bezinning nodig op wat beide begrippen inhouden en vooral op de praktische uitwerking

ervan.

Vrijheid

Wat moeten we verstaan onder het begrip vrijheid zoals het in de beginselverklaring voorkomt? De

kern ervan is dat mensen zelf kunnen bepalen hoe ze hun leven in willen richten en daarbij niet door

anderen worden gehinderd. Toegespitst op de context van een geloofsgemeenschap gaat het vooral

om de vrijheid zelf te kunnen bepalen wat men wel en niet gelooft en hoe men daaraan in de kerk en

in het dagelijks leven gestalte wil geven.

Die vrijheid moet natuurlijk niet overdreven worden. Geen mens is volledig vrij, los van alle anderen en

los van beperkingen. Een mens leeft in relaties, binnen een bepaalde cultuur en gemeenschap, is kind

van de eigen tijd. Vrijheid sluit ook binding niet uit: men kan er in vrijheid voor kiezen om zich te

binden aan God, aan andere mensen of aan wat men als de opdracht in het eigen leven ziet.

Welke argumenten zijn er om vrijheid een zo prominente plaats in de beginselverklaring te geven?

Allereerst: alle mensen zijn gelijkwaardig, ook in kwesties van geloof. De ene mens heeft niet het

recht om aan een ander voor te schrijven wat hij of zij moet geloven. Dat sluit niet uit dat mensen

inspiratie vinden bij anderen, bij bepaalde teksten of een kerkelijke traditie - integendeel. Maar

uiteindelijk mag (en moet!) ieder zelf de keuzen maken.

Een tweede reden heeft te maken met een positieve waardering van variatie in geloofsbeleving.

Iedereen heeft, gegeven de eigen persoonlijke achtergronden, andere wegen om tot bepaalde



overtuigingen te komen, deze onder woorden te brengen en daaraan in de praktijk gestalte te geven.

De weg die bij mij past, hoeft niet geschikt te zijn voor anderen. Iedere verwoording van geloof, iedere

liturgische vormgeving, is onvermijdelijk tijd- en context-gebonden. Een belijdenis, een lied, maar ook

een bijbeltekst kan daarom nooit meer zijn dan een voorlopige en gebrekkige formulering. Twijfel,

onzekerheid en verschillen in opvatting horen bij geloven, niet als een helaas onvermijdelijk

verschijnsel, maar als een stimulans tot het voortdurend verder leren en groeien als persoon. Om

ruimte te bieden aan die verscheidenheid en persoonlijke groei is vrijheid in zaken van geloof van

wezenlijk belang.

Positief en negatief

Het begrip vrijheid kunnen we op twee manieren invullen: negatief en positief. Het beginsel van

vrijheid in negatieve zin houdt in dat er geen kerkelijke dwang is - niet in geloofskwesties, maar ook

niet inzake de levenspraktijk. Er is geen remonstrants kerkelijk leergezag dat voorschrijft wat je moet

geloven en hoe je behoort te handelen. Wel is het mogelijk mensen te weren die zich niet gedragen in

overeenstemming met de beginelen van de Broederschap, maar deze beginselen laten ruimte voor heel

verschillende opvattingen en daden.

Vrijheid in positieve zin gaat een stap verder. Het is een vrijheid die verantwoordelijkheid schept. Het

is niet de vrijheid van ‘je doet maar’, maar de vrijheid om, naar eigen eer en geweten, het leven vorm

te geven op een zinvolle manier. Als het niet anderen zijn, de kerk of de pastor (of de overheid), die

voorschrijven wat mensen moeten geloven en doen, komt de verantwoordelijkheid hiervoor te liggen

bij iedere individuele gelovige. Die nadruk op individuele verantwoordelijkheid komt in de kerkelijke

praktijk op verschillende manieren tot uiting: bijvoorbeeld in het zelf schrijven van een geloofsbelijdenis

en in de uitgebreide voorbereiding die aan de kerkelijke viering van een levensverbintenis of doop

voorafgaat, waarbij partners of ouders vaak zelf mee de verantwoording opstellen.

Vrijheid is dus niet alleen een negatief, leeg beginsel. Het is dat óók en creëert daarmee ruimte -

helaas in veel kerken een schaars goed. Maar het is ook een positief beginsel dat oproept tot het

nemen van verantwoordelijkheid. Verantwoordelijkheid staat niet tegenover of naast vrijheid maar is

daar onlosmakelijk mee verbonden.

Uitersten

Een geloofsgemeenschap die vrijheid centraal stelt, moet een middenweg zoeken tussen twee

uitersten. Aan de ene kant kan de nadruk op negatieve vrijheid ontaarden in vrijblijvendheid en

ongebondenheid. Binnen de vrijzinnige traditie is dit risico zeker aanwezig. Vrijheid wordt dan een

onverschilligheid voor elkaar en voor de wereld, waarbij ieder zelf maar mag uitzoeken hoe hij zalig

wordt. Maar een kerk is ook een gemeenschap en heeft een opdracht in de wereld. Daarop mogen

we elkaar als betrokkenen bij die kerk aanspreken. Voor een levend geloof en een voortgaande

vrijzinnige traditie is die geloofsgemeenschap nodig, die ons steeds weer wakker schudt en op onze



verantwoordelijkheid wijst.

Aan de andere kant kan ook de positieve benadering van vrijheid doorslaan. Wie de

verantwoordelijkheid voor de noden van de wereld intens beleeft, zal vaak ongeduldig zijn met de

traagheid en het schijnbaar gebrek aan betrokkenheid bij anderen, ook bij andere gemeenteleden. De

poging om meer te doen, als individu en als kerk, kan daarbij doorslaan - als anderen, die een andere

weg voor de juiste houden, zich niet meer herkend en erkend voelen in de manier waarop zij aan hun

verantwoordelijkheid gestalte proberen te geven.

Het is niet eenvoudig om met dit spanningsveld om te gaan. Teveel nadruk op negatieve vrijheid kan

leiden tot vrijblijvendheid en onverschilligheid. Teveel nadruk op de invulling van positieve vrijheid, ook

in de gemeenschap van de kerk, houdt het risico in van minderheden die zich buitengesloten voelen.

Ook daarom is het goed dat vrijheid niet het enige beginsel is, maar in een adem wordt genoemd met

verdraagzaamheid.

Verdraagzaamheid

Vrijheid en verdraagzaamheid zijn nauw verbonden begrippen. Terwijl we bij vrijheid vooral denken

aan de persoon die vrij is, ligt het accent bij verdraagzaamheid meer op de persoon die anderen vrij

laat. In zekere zin gaat het dus om twee kanten van dezelfde medaille: de vrijheid van de een vereist

de verdraagzaamheid van de ander. In zekere zin, want verdraagzaamheid (of tolerantie) is méér dan

anderen vrij laten. 

De argumenten voor tolerantie zijn deels dezelfde als die voor vrijheid. Een belangrijke reden in

Nederland is doorgaans pragmatisch: men heeft weinig last van de afwijkende opvattingen of een

verbod is gewoon weinig effectief. Er kunnen ook meer principiële redenen zijn, zoals respect voor de

ander. Men kan bijvoorbeeld menen dat bepaalde overtuigingen alleen waardevol zijn wanneer men er

in vrijheid voor gekozen heeft. Afdwingen van morele of godsdienstige overtuigingen zou daarom

onwenselijk zijn.

Soms wordt tolerantie ook bepleit vanuit een relativistische of zelfs een sceptische houding. Maar een

consequent relativisme kan nooit de grondslag zijn voor een hartstochtelijk pleidooi voor tolerantie,

omdat ook dat immers op zijn beurt gerelativeerd kan worden.

Actief en passief

Ook bij verdraagzaamheid kunnen we twee vormen onderscheiden, een actieve en een passieve.

Passieve verdraagzaamheid is niet meer dan het toestaan van afwijkende meningen en afwijkend

gedrag. Passieve verdraagzaamheid vereist niet dat men contact onderhoudt met de afwijkende

minderheid - integendeel, vaak zal men contact vermijden om ergernis te voorkomen. De joden

worden in een eigen stadsdeel geplaatst; religieuze minderheden mogen wel samenkomen, maar alleen

in schuilkerken; homo's worden toegelaten, mits ze zich ‘normaal’ gedragen. Passieve

verdraagzaamheid is de houding van een dominante kerk of staatskerk die minderheidskerken



tolereert, of die van een in zichzelf besloten kerk in een verzuilde samenleving. Het eigen gelijk staat

niet ter discussie, laat staan dat men bereid zou zijn het gedeeltelijk gelijk van de minderheid te

erkennen.

Actieve verdraagzaamheid gaat een stap verder. Men is bereid om te luisteren naar de

andersdenkende en daarmee in gesprek te gaan vanuit de gedachte dat men daarvan iets zou kunnen

leren.1 In plaats van zich af te sluiten en kracht te zoeken in het isolement stelt men zich open op in de

hoop iets wijzer te worden van de ander - al is het soms in de vorm van een beter inzicht in de eigen

opvattingen.

Het lijkt me dat het in de beginselverklaring niet alleen om passieve maar ook om actieve

verdraagzaamheid gaat. Binnen de vrijzinnige traditie is er een principiële bereidheid om te erkennen

dat ook andere geloofsovertuigingen, andere godsdiensten waardevolle inzichten en ervaringen kunnen

hebben. Wij geloven niet de waarheid in pacht te hebben, en willen daarom graag in gesprekken met

anderen onze opvattingen toetsen en verrijken om aldus tot beter inzicht te komen. Dat betekent - als

het goed is - niet dat we onze eigen opvattingen niet serieus nemen, integendeel, maar wel dat we de

voorlopigheid ervan erkennen.

Deze houding van actieve verdraagzaamheid heeft praktische consequenties voor het functioneren

van de remonstrantse geloofsgemeenschap. Dat er geen dogmatische uitspraken door een leergezag

kunnen worden gedaan, volgt al uit het vrijheidsbeginsel. Maar daar kunnen we het niet bij laten.

Actieve verdraagzaamheid vereist dat we het gesprek aangaan binnen de kerk en elkaar niet

onverschillig links laten liggen. Het impliceert ook een actieve oecumenische betrokkenheid zowel

binnen de christelijke traditie als daarbuiten. Wanneer je meent dat anderen waardevolle inzichten of

praktijken kennen, dan zul je met die anderen in gesprek moeten gaan. Overigens ook vanuit de

omgekeerde gedachte: onze opvattingen en traditie zijn waardevol en kunnen voor anderen verrijkend

zijn. Tolerantie vereist zeker niet dat je jezelf en dat waar je voor staat wegcijfert.

Ook verdraagzaamheid betekent voor een kerk het vermijden van twee extremen. Passieve

verdraagzaamheid kan leiden tot onverschilligheid, tot gebrek aan betrokkenheid bij anderen. Het kan

ook leiden tot een onvoldoende serieus nemen van onszelf. Als we dat wat voor ons als christenen en

als geloofsgemeenschap wezenlijk dient te zijn, onze diepst gewortelde overtuigingen, blijkbaar niet

eens de moeite waard vinden om met anderen over van mening te verschillen en te praten, is het de

vraag of we deze wel zo belangrijk vinden. ‘Leven en laten leven’ klinkt heel mooi, maar het kan ook

de dood in de pot zijn.

Actieve verdraagzaamheid leidt idealiter tot een dynamische identiteit waarbij men zich voortdurend

verder ontwikkelt. Maar als actieve verdraagzaamheid te ver doorslaat, leidt dat tot verlies van

identiteit - wanneer onkritisch àlles wordt geaccepteerd als gelijkwaardig en interessant. Juist voor een

open gesprek met anderen moet men goed weten waar men zelf voor staat.

Verantwoordelijkheid als derde element?

De nadruk op vrijheid en verdraagzaamheid past in de huidige liberale samenleving. Op de



opiniepagina's van de dagbladen, maar ook in de filosofische vakliteratuur zijn hierbij de laatste jaren

nogal wat vraagtekens geplaatst. Onze maatschappij zou teveel nadruk leggen op vrijheid en op

rechten en te weinig op verantwoordelijkheid en plichten van burgers.

Dit thema moet zeker serieus genomen worden. Onze grotere vrijheid is een belangrijke

verworvenheid, maar schept ook nieuwe verantwoordelijkheden. Vrijheid in de zin van alleen maar

doen wat je zelf aangenaam vindt, is niet het juiste uitgangspunt om een samenleving draaiende te

houden. Of er echter, zoals vaak gesuggereerd, een crisis in normen en waarden zou zijn, lijkt me de

vraag; even goed kan worden verdedigd dat onze samenleving juist op wezenlijke terreinen een

geweldige morele vooruitgang heeft beleefd. Dit is echter een kwestie die buiten het bestek van dit

artikel valt.2

Deze algemene discussie raakt ook de beginselverklaring. Er is wel eens voorgesteld om het beginsel

van vrijheid en verdraagzaamheid aan te vullen met een derde element, verantwoordelijkheid (of zelfs

dit in de plaats van verdraagzaamheid op te nemen). Een argument dat hiervoor spreekt, is dat het

duidelijk maakt dat het de remonstranten niet alleen gaat om individuele vrijheid, maar ook om

verantwoordelijkheid - voor de eigen geloofsgemeenschap, voor de wereld en voor de directe

omgeving. Die duidelijkheid zou tegenwicht kunnen bieden tegen het imago van vrijblijvendheid dat we

helaas nog zo vaak hebben.

Op zich is dit een goede reden om zo'n toevoeging te overwegen. Daartegenover staat een ander

argument: verantwoordelijkheid zit al besloten in vrijheid en verdraagzaamheid, maar ook in het God

dienen. Of men dit bezwaar doorslaggevend vindt, is een kwestie van afweging. Wie meer hecht aan

duidelijkheid zal vermoedelijk de verantwoordelijkheid expliciet willen benadrukken. Ik sta daar zelf

redelijk neutraal tegenover. Ook bij een eerste peiling in de gemeenten bleek dat rond het al dan niet

expliciet noemen van de verantwoordelijkheid de meningen ongeveer gelijk verdeeld waren. 

Als men ervoor kiest, is de vraag echter waar precies (en hoe) die verantwoordelijkheid genoemd zou

moeten worden. Ik zie daarvoor drie mogelijkheden, waarvan ik echter de meest voor de hand

liggende principieel onjuist vind. Dat is het voorstel om verantwoordelijkheid als derde element op te

nemen naast, en in een adem met vrijheid en verdraagzaamheid. Dit is mijns inziens in strijd met het

karakter van de Beginselverklaring. 

Vrijheid en verdraagzaamheid zijn een kenmerkend beginsel, maar ze vormen niet de grondslag van de

Remonstrantse Broederschap. De verantwoordelijkheid voor kerk en samenleving blijkt uit andere

elementen van de beginselverklaring: we vormen een geloofsgemeenschap, we zijn geworteld in het

evangelie en we willen God vereren en dienen. Elk van deze drie elementen drukt onze

gemeenschappelijke verantwoordelijkheid uit en schept (zware) verplichtingen. Dit zijn de primaire

grondslagen van onze geloofsgemeenschap.

Het beginsel van vrijheid en verdraagzaamheid is niet zo’n grondslag, maar heeft een andere functie in

de context van de beginselverklaring. Het geeft aan op welke wijze we met deze verplichtingen en

verantwoordelijkheden omgaan, op welke wijze we als geloofsgemeenschap aan die grondslagen

uitwerking geven. Berto Roegholt zegt dat je niet vrijzinnig bent om wàt je gelooft, maar om de wijze

waarop je het gelooft.3 Dat geldt niet alleen voor de individuele geloofsbeleving, maar ook voor hoe je

daaraan samen als geloofsgemeenschap vorm geeft. Het beginsel van vrijheid en verdraagzaamheid

geeft hieraan uitdrukking.



1.Voor een filosofische verdediging van actieve verdraagzaamheid, zie mijn proefschrift, Het democratisch
perspectief, Arnhem: Gouda Quint 1991, i.h.b. p. 230-231.

2.Zie uitgebreider W. van der Burg, ‘Normen en waarden: hebben de kerken recht van spreken?’, in:
OverLEVEN. Theologie van het leven: op zoek naar een nieuw oecumenisch model, Vlugschrift 11,
Remonstrantse Broederschap/MCKS, p. 27-32.

3.In: J.F. Goud e.a., Remonstranten, wat beweegt ze?, Kampen: Kok 1994, p. 45.

De verantwoordelijkheid blijkt al voldoende uit de rest van de beginselverklaring; vrijheid en

verdraagzaamheid zijn daarop een specifiek vrijzinnige aanvulling - ze zijn als het ware van een ander

niveau. Nogmaals verantwoordelijkheid daaraan (maar dan expliciet) toevoegen zou dus dubbelop zijn

en de specifieke functie van het beginsel van vrijheid en verdraagzaamheid miskennen.

Een tweede mogelijkheid is dat de verantwoordelijkheid tot uitdrukking wordt gebracht door andere

zinsneden in de beginselverklaring aan te passen. De verantwoordelijkheid is bijvoorbeeld ook nauw

verbonden met “God eren en dienen”. Men kan ook deze zinsnede wijzigen, en het dienen van God

nader uitwerken door aan te geven dat we dat doen door onze verantwoordelijkheid voor de

samenleving op te nemen. Hoe dat precies zou moeten, laat ik hier liever in het midden, ook al omdat

ik denk dat er een betere mogelijkheid is.

Deze mogelijkheid wordt door Riet Scheltema-Ladage aangedragen. Haar suggestie is om een aparte

zinsnede aan de verantwoordelijkheid te wijden. Zij stelt voor “in verbondenheid met cultuur en

maatschappij en met de oecumene”. De uitdrukking “verbondenheid” geeft mooi aan dat het zowel

gaat om verantwoordelijkheid als om openheid. We staan open voor wat er in de wereld gebeurt, maar

voelen ons daarvoor ook verantwoordelijk. Hoe langer ik over haar voorstel nadenk, hoe enthousiaster

ik erover begin te worden, juist vanwege deze dubbele beweging die erin zit. We hebben niet de

waarheid in pacht die we eenzijdig aan de wereld zullen opdringen - we luisteren ook en proberen het

waardevolle wat elders te vinden is over te nemen. Maar we laten het niet bij luisteren en proberen

het goede te behouden - hoe aarzelend ook willen we ook onze verantwoordelijkheid nemen voor wat

er in die wereld gebeurt. Daarbij geven de drie aspecten van de wereld die worden genoemd - cultuur,

samenleving en oecumene - drie aspecten aan die ook in de remonstrantse traditie duidelijk

herkenbaar zijn en volgens mij ook wezenlijk zijn voor de remonstranten. Eigenlijk is dit toch wel een

heel mooi voorstel! Riet Scheltema heeft me dus toch weer aan het twijfelen gebracht. Gelukkig is de

beslissing niet aan mij alleen en is er nog een jaar om daar met zijn allen verder over door te praten.


