Vrijheld en verdraagzaamheid - en verantwoor delijkheid?

W. van der Burg

Het beginsd van vrijheid en verdraagzaamheid is voor mij het meest kenmerkend remonstrantse in de
Beginsdverklaring. Dat een kerk geworteld isin het evangdlie, en God wil vereren en dienen, is op
zZich - afgezien van nuances in formuleringen - niet zo bijzonder. Maar een kerk die vrijheid en
verdraagzaamheid a's beginsd kiest, dét iswel bijzonder. Kerken worden immers juist vaak
gesssocieerd met onverdraagzaamheid, met bekrompenheid en eng mordisme.

Dat de remondranten vrijheid en verdraagzeamheid bepleiten, heeft natuurlijk te maken met onze
ontstaansgeschiedenis. De godsdiensttwisten van begin zeventiende eeuw draaiden rond de mensdlijke
vrijheid, maar ook rond de vraag of er binnen een kerk ruimte mag zijn voor meerdere opvattingen. De
remonstranten waren zich daarbij meer dan anderen bewust van de gebrekkigheid en de voorlopigheid
van iedere poging om geloof te verwoorden. Wie dat erkent, legt de basis voor een houding van
verdraagzaamheid tegenover mensen die hun geloof anders beleven en onder woorden brengen.

De vraag is hoe we aan dit oude beginsdl ook in deze tijd vorm kunnen geven. Daarbij moeten we
uitkijken voor een eenzijdig postieve benadering. Vrijheid en verdraagzeamheid zijn zeker niet dleen
maar mooie idedlen; ze kunnen snd verworden tot vrijblijvendheid en onverschilligheid. Daarom is een
voortdurende bezinning nodig op wat beide begrippen inhouden en voord op de praktische uitwerking
ervan.

Vrijheid

Wat moeten we verstaan onder het begrip vrijheid zods het in de beginse verklaring voorkomt? De
kern ervan is dat mensen zelf kunnen bepaen hoe ze hun leven in willen richten en daarbij niet door
anderen worden gehinderd. Toegespitst op de context van een gel oof sgemeenschap gaat het voord
om de vrijheid zdf te kunnen bepalen wat men wel en niet gelooft en hoe men daaraan in de kerk en
in het dagdlijks leven gestate wil geven.

Die vrijheid moet natuurlijk niet overdreven worden. Geen mensis volledig vrij, los van dle anderen en
los van beperkingen. Een mens leeft in relaties, binnen een bepad de cultuur en gemeenschap, iskind
van de eigen tijd. Vrijheid duit ook binding niet uit: men kan er in vrijheid voor kiezen om zich te
binden aan God, aan andere mensen of aan wat men as de opdracht in het eigen leven ziet.

Welke argumenten zijn er om vrijheid een zo prominente plaats in de beginsdverklaring te geven?
Allereerst: dle mensen zijn gdlijkwaardig, ook in kwesties van gdoof. De ene mens heeft niet het
recht om aan een ander voor te schrijven wat hij of zij moet geloven. Dat duit niet uit dat mensen
ingpiratie vinden bij anderen, bij bepaade teksten of een kerkdijke traditie - integended. Maar
uiteinddijk mag (en moet!) ieder zelf de keuzen maken.

Een tweede reden heeft te maken met een positieve waardering van variatie in geloofsbel eving.
ledereen heseft, gegeven de elgen persoonlijke achtergronden, andere wegen om tot bepaalde



overtuigingen te komen, deze onder woorden te brengen en daaraan in de praktijk gestdte te geven.

De weg die bij mij past, hoeft niet geschikt te zijn voor anderen. ledere verwoording van geloof, iedere
liturgische vormgeving, is onvermijdelijk tijd- en context-gebonden. Een beijdenis, een lied, maar ook
een bijbetekst kan daarom nooit meer zijn dan een voorlopige en gebrekkige formulering. Twijfd,
onzekerheid en verschillen in opvatting horen bij geloven, niet s een helaas onvermijddijk

verschijnsd, maar ds een stimulans tot het voortdurend verder leren en groeien as persoon. Om
ruimte te bieden aan die verscheidenheid en persoonlijke groei is vrijheid in zaken van geloof van
wezenlijk belang.

Positief en negatief

Het begrip vrijheid kunnen we op twee manieren invullen: negatief en postief. Het beginsd van
vrijheid in negatieve zin houdt in dat er geen kerkdijke dwang is - niet in geoofskwesties, maar ook
niet inzake de levenspraktijk. Er is geen remongtrants kerkdlijk leergezag dat voorschrijft wat je moet
geloven en hoe je behoort te handeen. Wd is het mogdlijk mensen te weren die zich niet gedragen in
overeenstemming met de beginden van de Broederschap, maar deze beginsden laten ruimte voor hed
verschillende opvattingen en daden.

Vrijheid in podtieve zin gaat een stap verder. Het is een vrijheid die verantwoorddijkheid schept. Het
isniet de vrijheid van ‘je doet maar’, maar de vrijheid om, naar eigen eer en geweten, het leven vorm
te geven op een zinvolle manier. Als het niet anderen zijn, de kerk of de pastor (of de overheid), die
voorschrijven wat mensen moeten geloven en doen, komt de verantwoordelijkheid hiervoor te liggen
bij iedere individuele gelovige. Die nadruk op individude verantwoorddijkheid komt in de kerkdlijke
praktijk op verschillende manieren tot uiting: bijvoorbedd in het zelf schrijven van een geloofsbdijdenis
en in de uitgebreide voorbereiding die aan de kerkdijke viering van een levensverbintenis of doop
voorafgaat, waarbij partners of ouders vaak zelf mee de verantwoording opstellen.

Vrijheid is dus niet dleen een negatief, leeg beginsd. Het is dat 60k en credert daarmee ruimte -
helaas in ved kerken een schaars goed. Maar het is ook een positief beginsa dat oproept tot het
nemen van verantwoorddijkheid. Verantwoorddijkheid staat niet tegenover of naast vrijheid maer is
daar onlosmakdijk mee verbonden.

Uitersten

Een gdoofsgemeenschap die vrijheid centraa stelt, moet een middenweg zoeken tussen twee
uitersten. Aan de ene kant kan de nadruk op negatieve vrijheid ontaarden in vrijblijvendheid en
ongebondenheid. Binnen de vrijzinnige traditie is dit risico zeker aanwezig. Vrijheid wordt dan een
onverschilligheid voor elkaar en voor de werdd, waarbij ieder zelf maar mag uitzoeken hoe hij zdig
wordt. Maar een kerk is ook een gemeenschap en heeft een opdracht in de wereld. Daarop mogen
we dkaar ds betrokkenen bij die kerk aanspreken. Voor een levend geoof en een voortgaande
vrijzinnige traditie is die geloofsgemeenschap nodig, die ons steeds weer wakker schudt en op onze



verantwoorddijkheid wijt.

Aan de andere kant kan ook de posditieve benadering van vrijheid doordaan. Wie de
verantwoordelijkheid voor de noden van de wereld intens beleeft, zal vasgk ongeduldig zijn met de
traagheid en het schijnbaar gebrek aan betrokkenheid bij anderen, ook bij andere gemeenteleden. De
poging om meer te doen, dsindividu en as kerk, kan daarbij doordaan - a's anderen, die een andere
weg voor de juiste houden, zich niet meer herkend en erkend voelen in de manier waarop zij aan hun
verantwoorddijkheid gestalte proberen te geven.

Het is niet eenvoudig om met dit spanningsveld om te gaan. Teved nadruk op negatieve vrijheid kan
leiden tot vrijblijvendheid en onverschilligheid. Teved nadruk op de invulling van positieve vrijheid, ook
in de gemeenschap van de kerk, houdt het risico in van minderheden die zich buitengedoten voelen.
Ook daarom is het goed dat vrijheid niet het enige beginsd is, maar in een adem wordt genoemd met
verdraagzaamheid.

Verdraagzaamheid

Vrijheid en verdraagzaamheid zijn nauw verbonden begrippen. Terwijl we bij vrijheid voora denken
aan de persoon die vrij is, ligt het accent bij verdraagzaamheid meer op de persoon die anderen vrij
laat. In zekere zin gaat het dus om twee kanten van dezelfde medaille: de vrijheid van de een vereist
de verdraagzaamheid van de ander. In zekere zin, want verdraagzeamheid (of tolerantie) is méér dan
anderen vrij laten.

De argumenten voor tolerantie zijn dedls dezelfde ds die voor vrijheid. Een bdangrijke reden in
Nederland is doorgaans pragmatisch: men heeft weinig last van de afwijkende opvattingen of een
verbod is gewoon weinig effectief. Er kunnen ook meer principiéle redenen zijn, zoas respect voor de
ander. Men kan bijvoorbedd menen dat bepad de overtuigingen dleen waardevol zijn wanneer men er
in vrijheid voor gekozen heeft. Afdwingen van morde of godsdiengtige overtuigingen zou daarom
onwensdijk zijn.

Soms wordt tolerantie ook bepleit vanuit een reativistische of zelfs een sceptische houding. Maar een
consequent relativisme kan nooit de gronddag zijn voor een hartstochtelijk pleidooi voor tolerantie,
omdat ook dat immers op zijn beurt gerelativeerd kan worden.

Actief en passief

Ook hij verdraagzaamheid kunnen we twee vormen onderscheiden, een actieve en een passeve.
Passieve verdraagzaamheid is niet meer dan het toestaan van afwijkende meningen en afwijkend
gedrag. Passieve verdraagzaamheid vereist niet dat men contact onderhoudt met de afwijkende
minderheid - integended, vaak zal men contact vermijden om ergernis te voorkomen. De joden
worden in een eigen stadsded geplaatst; religieuze minderheden mogen wel samenkomen, maar aleen
in schuilkerken; homo's worden toegelaten, mits ze zich ‘normaal’ gedragen. Passieve
verdraagzaamheid is de houding van een dominante kerk of staatskerk die minderheidskerken



tolereert, of die van een in zichzelf bedoten kerk in een verzuilde samenleving. Het eigen gdlijk staat
niet ter discusse, laat staan dat men bereid zou zijn het gededtdijk gelijk van de minderheid te
erkennen.

Actieve verdraagzaamheid gaat een stap verder. Men is bereid om te luisteren naar de
andersdenkende en daarmee in gesprek te gaan vanuit de gedachte dat men daarvan iets zou kunnen
leren.! In plaats van zich &f te duiten en kracht te zoeken in het isolement stelt men zich open op in de
hoop iets wijzer te worden van de ander - d is het somsin de vorm van een beter inzicht in de eigen
opvattingen.

Het lijkt me dat het in de beginselverklaring niet dleen om passieve maar ook om actieve
verdraagzaamheid geet. Binnen de vrijzinnige traditie is er een principiée bereidheid om te erkennen
dat ook andere geloofsovertuigingen, andere godsdiensten waardevolle inzichten en ervaringen kunnen
hebben. Wij geloven niet de waarheid in pacht te hebben, en willen daarom graag in gesprekken met
anderen onze opvattingen toetsen en verrijken om adus tot beter inzicht te komen. Dat betekent - ds
het goed is - niet dat we onze eigen opvattingen niet serieus nemen, integended, maar wel dat we de
voorlopigheid ervan erkennen.

Deze houding van actieve verdraagzaamheid heeft praktische consequenties voor het functioneren
van de remonstrantse gel oofsgemeenschap. Dat er geen dogmatische uitspraken door een leergezag
kunnen worden gedaan, volgt d uit het vrijheidsbeginsd. Maar daar kunnen we het niet bij laten.
Actieve verdraagzaamheid vereist dat we het gesprek aangaan binnen de kerk en ekaar niet
onverschillig links laten liggen. Het impliceert ook een actieve oecumenische betrokkenheid zowe
binnen de chrigtelijke traditie as daarbuiten. Wanneer je meent dat anderen waardevolle inzichten of
praktijken kennen, dan zul je met die anderen in gesprek moeten gaan. Overigens ook vanuit de
omgekeerde gedachte: onze opvattingen en traditie zijn waardevol en kunnen voor anderen verrijkend
Zijn. Tolerantie vereist zeker niet dat je jezdf en dat waar je voor staat wegcijfert.

Ook verdraagzaamheid betekent voor een kerk het vermijden van twee extremen. Passeve
verdraagzaamheid kan leiden tot onverschilligheid, tot gebrek aan betrokkenheid bij anderen. Het kan
ook leiden tot een onvoldoende serieus nemen van onszelf. Als we dat wet voor ons as christenen en
ds gd oofsgemeenschap wezenlijk dient te zijn, onze diepst gewortelde overtuigingen, blijkbaar niet
eens de moeite waard vinden om met anderen over van mening te verschillen en te praten, is het de
vraag of we deze wel zo bdangrijk vinden. ‘Leven en laten leven’ klinkt heed mooi, maar het kan ook
de dood in de pot zijn.

Actieve verdraagzaamheid leidt idedliter tot een dynamische identiteit waarbij men zich voortdurend
verder ontwikkelt. Maar ds actieve verdraagzaamheid te ver doordazt, leidt dat tot verlies van
identiteit - wanneer onkritisch ales wordt geaccepteerd als gdlijkwaardig en interessant. Juist voor een
open gesprek met anderen moet men goed weten waar men zelf voor saat.

Verantwoordelijkheid als derde element?

De nadruk op vrijheid en verdraagzaamheid past in de huidige liberde samenleving. Op de



opiniepaginds van de dagbladen, maar ook in de filosofische vakliteratuur zijn hierbij de laatste jaren
noga wat vraagtekens geplaatst. Onze maatschappij zou teved nadruk leggen op vrijheid en op
rechten en te weinig op verantwoordelijkheid en plichten van burgers.

Dit thema moet zeker serieus genomen worden. Onze grotere vrijheid is een belangrijke
verworvenheid, maar schept ook nieuwe verantwoorddijkheden. Vrijheid in de zin van aleen maar
doen wat je zdlf aangenaam vindt, is niet het juiste uitgangspunt om een samenleving draaiende te
houden. Of er echter, zoals vagk gesuggereerd, een crisis in normen en waarden zou zijn, lijkt me de
vraag; even goed kan worden verdedigd dat onze samenleving juist op wezenlijke terreinen een
geweldige morele vooruitgang heeft beleefd. Dit is echter een kwestie die buiten het bestek van dit
atike vat.?2

Deze dgemene discusse raakt ook de beginsaverklaring. Er iswe eens voorgesteld om het beginsd
van vrijheid en verdraagzaamheid aan te vullen met een derde e ement, verantwoordelijkheid (of zelfs
dit in de plaats van verdraagzaamheid op te nemen). Een argument dat hiervoor spreekt, is dat het
duidelijk maakt dat het de remonstranten niet dleen gaat om individuele vrijheid, maar ook om
verantwoordelijkheid - voor de eigen geloofsgemeenschap, voor de wereld en voor de directe
omgeving. Die duiddijkheid zou tegenwicht kunnen bieden tegen het imago van vrijblijvendheid dat we
helaas nog zo vaak hebben.

Op zich is dit een goede reden om zo'n toevoeging te overwegen. Daartegenover staat een ander
argument: verantwoorddijkheid zit d bedoten in vrijheid en verdraagzaamheid, maar ook in het God
dienen. Of men dit bezwaar doord aggevend vindt, is een kwestie van afweging. Wie meer hecht aan
duiddlijkheid za vermoeddijk de verantwoorddijkheid expliciet willen benadrukken. Ik sta daar zelf
reddijk neutraa tegenover. Ook bij een eerdte peiling in de gemeenten bleek dat rond het d dan niet
expliciet noemen van de verantwoorddijkheid de meningen ongeveer gdlijk verdedd waren.

Als men ervoor kiest, is de vraag echter waar precies (en hoe) die verantwoorddijkheid genoemd zou
moeten worden. Ik zie daarvoor drie mogdijkheden, waarvan ik echter de meest voor de hand
liggende principied onjuist vind. Dat is het voorstel om verantwoordelijkheid as derde eement op te
nemen naadt, en in een adem met vrijheid en verdraagzaamheid. Dit is mijnsinziens in sirijd met het
karakter van de Beginsdverklaring.

Vrijheid en verdraagzaamheid zijn een kenmerkend beginsel, maar ze vormen niet de gronddag van de
Remonstrantse Broederschap. De verantwoorddijkheid voor kerk en samenleving blijkt uit andere
dementen van de beginsaverklaring: we vormen een geloofsgemeenschap, we zijn geworteld in het
evangdie en we willen God vereren en dienen. Elk van deze drie e ementen drukt onze
gemeenschappelijke verantwoorddijkheld uit en schept (zware) verplichtingen. Dit zijn de primaire
grondsagen van onze geloof sgemeenschap.

Het beginsd van vrijheid en verdraagzaamheid is niet zo' n gronddag, maar heeft een andere functiein
de context van de beginsdverklaring. Het geeft aan op welke wijze we met deze verplichtingen en
verantwoorddijkheden omgaan, op welke wijze we a's geloofsgemeenschap aan die gronddagen
uitwerking geven. Berto Roegholt zegt dat je niet vrijzinnig bent om wat je g ooft, maar om de wijze
waarap je het gelooft.® Dat geldt niet aleen voor de individuele geloofsbdeving, maar ook voor hoe je
daaraan samen d's geloofsgemeenschap vorm geeft. Het beginsel van vrijheid en verdraagzaamheid
gesft hieraan uitdrukking.



De verantwoorddijkheid blijkt a voldoende uit de rest van de beginsdverklaring; vrijheid en
verdraagzaamheid zijn daarop een specifiek vrijzinnige aanvulling - ze zijn ds het ware van een ander
niveau. Nogmaals verantwoordelijkheid daaraan (maar dan expliciet) toevoegen zou dus dubbdop zijn
en de specifieke functie van het beginsd van vrijheid en verdraagzaamheid miskennen.

Een tweede mogeijkheid is dat de verantwoorddijkheid tot uitdrukking wordt gebracht door andere
zinsneden in de beginsdverklaring aan te passen. De verantwoorddijkheid is bijvoorbedd ook nauw
verbonden met “God eren en dienen”. Men kan ook deze zinsnede wijzigen, en het dienen van God
nader uitwerken door aan te geven dat we dat doen door onze verantwoordelijkheid voor de
samenleving op te nemen. Hoe dat precies zou moeten, lagt ik hier liever in het midden, ook a omdat
ik denk dat er een betere mogdijkheid is.

Deze mogdijkheid wordt door Riet Scheltema-L adage aangedragen. Haar suggedtie is om een gparte
zinsnede aan de verantwoorddijkheid te wijden. Zij et voor “in verbondenheid met cultuur en
maatschappij en met de oecumeng’. De uitdrukking “verbondenheid’ geeft mooi aan dat het zowe
gaat om verantwoorddlijkheid a's om openheid. We staan open voor wat er in de wereld gebeurt, maar
voelen ons daarvoor ook verantwoorddijk. Hoe langer ik over haar voorstd nadenk, hoe enthousi aster
ik erover begin te worden, juist vanwege deze dubbele beweging die erin zit. We hebben niet de
waarheid in pacht die we eenzijdig aan de wereld zullen opdringen - we luisteren ook en proberen het
waardevolle wat elders te vinden is over te nemen. Maar we laten het niet bij luisteren en proberen

het goede te behouden - hoe aarzelend ook willen we ook onze verantwoordelijkheid nemen voor wat
er in die wereld gebeurt. Daarbij geven de drie aspecten van de werdd die worden genoemd - cultuur,
samenleving en oecumene - drie agpecten aan die ook in de remonstrantse traditie duiddijk

herkenbaer zijn en volgens mij ook wezenlijk zijn voor de remondranten. Eigenlijk is dit toch we een
hed mooi voorstdl! Riet Scheltema heeft me dus toch weer aan het twijfelen gebracht. Gelukkig is de
bedissing niet aan mij dleen en is er nog een jaar om daar met zijn dlen verder over door te praten.

1.Voor een filosofische verdediging van actieve verdraagzeamheid, zie mijn proefschrift, Het democratisch
perspectief, Arnhem: Gouda Quint 1991, i.h.b. p. 230-231.

2.Zie uitgebreider W. van der Burg, ‘ Normen en waarden: hebben de kerken recht van spreken? , in:
Over LEVEN. Theologie van het leven: op zoek naar een nieuw oecumenisch model, Vlugschrift 11,
Remonstrantse Broederschap/MCKS, p. 27-32.

3.In: JF. Goud e.a., Remonstranten, wat beweegt ze?, Kampen: Kok 1994, p. 45.



