Secularisatie is ook een zegen
—nieuwe kansen voor de kerken

De bede is terug in de troonrede. VVanwege het belang van normen en waarden zegt het CDA. Dat is
niet aleen beledigend voor de niet-christelijke burgers maar schaadt ook het gezag van de overheid.
Godsdienst moet niet verbonden zijn met stastsmacht. Wat dat betreft is secularisatie een zegen. Ook
voor de kerken. Zij leren zo ded te nemen aan het maatschappelijk debat op basis van inhouddijke
argumenten.

Vanuit kerkelijke hoek wordt de verminderde invioed van kerk en godsdienst doorgaans
betreurd. Zo beklaagde kardinaal Simonis zich eerder dit jaar in Volzin erover dat katholieken nog maar
z0 weinig gehoorzamen. Het recente pausdlijke document Ecclesia in Europa spreekt zelfs over een
‘amodeer vergiftigd door secularisme’.

Ik dedl de klaagzangen over secularisatie niet. Secularisatie heeft ved podtieve kanten, voor de
Staat, voor de samenleving, maar ook voor de kerken. We hoeven secularisatie niet dechtste zien ds
een proces waarbij ales‘minder’ wordt. In een geseculariseerde samenleving hebben de kerken nieuwe
mogelijkheden, maar die vereisen een nieuwe aanpak.

De secularisatie van de staet is het geringer worden van de invloed van kerken en godsdienst op
overheid en recht. De secularisatie van de samenleving betreft de geringere invioed van kerken en
godsdienst op het maatschappelijk leven en op de normen en waarden van de burgers.

Secularisatie van de dtaat is vanuit democratisch perspectief zonder meer positief. De overheid
dient los te staan van de kerkdijke macht; in een plurdistische samenleving past geen staatskeuze voor
bepad de gl oof sovertuigingen. Het recht moet neutrad zijn ten opzichte van gel oofsovertuigingen. Ook
daarom is het een goede ontwikkeling dat ons huwelijksrecht niet langer gebaseerd is op traditionedl
chrigtdijke overtuigingen as de ondergeschiktheid van de vrouw of de veroordeing van
homoseksuditelt. De recente stellingname van zowd het Vaticaan as van president Bush tegen de
opengdling van het huwdijk voor homoparen is daarom in twee opzichten betreurenswaardig. Allereerst
omdat deze discriminatie van homoseksuelen en lesbiennes gtrijdig is met het evangdlie. De
remonstranten hebben d in 1986 voor een andere benadering gekozen (gel ukkig door andere kerken
inmiddels nagevolgd) met de kerkelijke zegening van dle rdaties, ongeacht hun samengtdling. Maar in
dit verband is dat reigieus argument irrelevant; het isvoora principied onjuist dat de wetgever zich zou
baseren op een bepaal de gel oof sovertuiging.

Met humanistische denkers ds Paul Cliteur en August Hans den Boef pleit ik voor een
consequente secularisatie van de staat. In de nieuwe Europese Grondwet past, anders dan het Vaticaan
wil, geen verwijzing naar chrigtdlijke uitgangspunten. Da het CDA vorig jaar de bede in de troonrede
verdedigde door te verwijzen naar het belang van normen en waarden was ronduit beschamend; het is
beledigend voor nigt-christelijke burgers, maar het is ook schadelijk voor de overheid die daarmee bij
vden juist aan gezag verliest.

Lossere band

Een lossere band tussen kerk en staat is ook gunstig voor de kerken. Een duik in de geschiedenis kan dit
verhdderen. 75 jaar geleden publiceerde de remongtrantse theoloog G.J. Heering De zondeval van het

Christendom, een invloedrijk boek dat ved isvertadd. Met de titel verwees hij naar de vierde eeuw na



Christus toen het christendom onder Congtantijn de Grote stastsgodsdienst werd. In korte tijd
veranderde de uiterst kritische houding tegenover de staat en voora tegenover geweld in een nauwe
band met de staat en een rechtvaardiging van de oorlog. Sindsdien waren kerk en staat nauw
verbonden. Oorlog werd voor christenen een gangbaar middel van politiek waartoe met regelmaat werd
overgegaan - ook met een beroep op christelijke waarden - zoasrond Irak weer te zien was. En ook
op td van andere terreinen legitimeerden kerken en christelijke organisaties te vaak een verwerpdijk
overheidsoptreden. Daarmee raakten ze verwijderd van hun eigenlijke opdracht en verloren ze aan
geloofwaardigheid.

Heerings boek is een nog steeds actuel e waarschuwing voor de ontaarding van het christendom
zodra het verbonden wordt met stastsmacht. De thans optredende ontkoppeling geeft de kerken en het
christendom een nieuwe kans. Ze kunnen aangel oofwaardigheid winnen naarmate ze minder verbonden
zijn met macht en machtsmisbruik. Misschien - in antwoord ook op kardinaal Simonis - zijn mensen
meer bereid om te luisteren naar de kerken, naarmate die minder de pretentie hebben dat ze
gehoorzaamd moeten worden.

Maar dat vergt wel een andere manier van optreden van de kerken. In een seculiere samenleving
beoordeelt men het kerkelijk geluid op basis van de kwaliteit van de argumenten. Er wordt niet meer
naar de kerken geluisterd vanwege hun grote achterban of het gezag van de leiders, maar omdat (en
voorzover!) zij een inhoudelijk goed onderbouwde bijdrage leveren.

Niet meer vanzelfsprekend

Voor de kerken is het natuurlijk geen gunstige ontwikkeling dat steeds minder mensen kerkelijk
actief zijn. Maar je kunt het ook anders zien. Het behoren tot een kerk is niet meer een socide
vanzefsprekendheid; toetreding is niet meer een automatisme rond je achttiende (of zelfs nog eerder).
Mensen moeten bewust kiezen voor een lidmaatschap en kunnen dat tegenwaoordig ook in dle vrijhed
doen. Deze vrijheid is een grote verworvenheid van de secularisatie.

Ook hier geldt dat deze verandering een andere opstelling vergt van de kerken, een actiever
naar buiten treden, een grotere zichtbaarheid en een openheid voor gasten en zoekers. Kerken die zich
niet aanpassen aan de veranderde samenleving zullen onvoldoende nieuwe aanwas krijgen. Een
uitzondering is daarbij overigens de rechterzijde, waar de secularisatie vooralsnog weinig vat op heeft.

De verminderde invloed van de kerken is voora zichtbaar in het debat rond normen en
waarden. Hier zijn secularisatie en individudisering nauw verweven. Mensen laten zich niet meer
voorschrijven door de staat, door de kerk, door hun echtgenoot of vader (of door welke autoriteit ook)
hoe ze moeten handelen, maar bepaen zdf de normen en waarden waarnaar ze leven. In de discusse
over de problemen hiermee vergeet men vaak dat deze emancipatie een zeer positief te waarderen
ontwikkeing is. Is dat niet waar het in de Verlichting dlemad om begonnen was? Democratie isimmers
gebaseerd op vrije burgers die zdfstandig bedissen. Willen we echt terug naar de tijd waarin dominee en
bisschop gezag hadden over hun achterban? In mijn ogen is het bovendien een vooruitgang det ved
traditionele chrigtelijke normen rond thema s s de positie van de vrouw, seksuditeit, euthanasie en het
ijge op zondag, zijn verlaten.

Secularisatie is ook in dit opzicht dus een gungtige ontwikkeling. Maar het brengt problemen met
zich mee en daar gaat het debat nu voord om. Vrijheid dient gepaard te gaan met verantwoordelijkheid,
en die komt niet vanzdf. Een van de oplossingen die in de praktijk naar voren komt, is dat burgers
(meesta met de overheld erbij) samen afsporaken maken, over omgangsnormen (zoas in Gouda) of over



het beleid. Juristen gebruiken daarvoor termen a's onderhandelend bestuur of communicetieve
wetgeving. Gezag wordt gehorizontaliseerd, zods zelfsin het gezindeven blijkt met de opkomst van de
onderhandelingshuishouding.

Wat betekent deze horizontaisering voor de kerken? De euthanas ediscussie geeft een goed
voorbeeld van hoe het niet moet, en hoe het beter zou kunnen. In deze discussie gaven de grote kerken
fele kritiek op de inmiddds aangenomen wetsvoorgtdlen. Die kritiek werd terzijde gelegd, mijnsinziens
echter niet (zoasin ved toonaarden te horen vidl) omdat men niet naar de kerken wilde luisteren, maar
omdat de kritiek onvoldoende inhoudelijke diepgang had.

De kerken hebben wel degdlijk een belangrijke taak in onze omgang met euthanasie. Ved
mensen, in de kerken en daarbuiten, worstelen met de vraag of en hoe zij euthanasie een plaats zullen
geven in hun stervensproces. De kerken en andere gel oof sgemeenschappen kunnen in die worsteling
steun bieden - wanneer zij niet d bij voorbaat met hun oordelen klaar staan. Hun taak rond euthanasie
en servenshegeleding is het ondersteunen van mensen in dit soort moeilijke Situaties. Juist kerken
kunnen ruimte bieden voor zorgvuldige ethische bezinning en pastorde begdeiding.

Geen privatisering van de godsdienst

Secularisatie van de staat wordt vaak verward met privatisering van de godsdienst. Dat de Staat
niet indtitutioned verbonden is met een bepaalde godsdienst is iets anders dan dat geloven aleen nog
maar privé-zaak is. Hier gaan Cliteur en Den Boef die de godsdienst willen verwijderen uit het publieke
domein en de godsdienstvrijheid overbodig achten, dan ook ved te ver.

Geloven is meer dan de zorg voor het eigen zidlenhell, en het gaat verder dan de
godsdienstoefening op zondag, zaterdag of vrijdag. Ook in een seculiere samenleving hebben kerken een
meaatschappelijke verantwoorddijkheid en geven individuele gelovigen hun geloofsovertuiging gestdtein
praktisch handelen. Op sommige terreinen is die bijdrage hed belangrijk. Niet dleen de ethische
bezinning en het pastoraat, maar ook praktische activiteiten. De kerkdijke ondersteuning van armen en
vreemdelingen is tegenwoordig opnieuw onmisbaar - helaas. Dergelijke maatschappelijke activiteiten van
de kerken verdienen steun omdat ze een waardevolle bijdrage leveren aan de samenleving. Een klassek
voorbedld is de behoefte aan |evensbeschouwelijke ondersteuning in oorlog, ziekte en gevangenschap;
daarom betaalt ook een neutrale overheld pastores en raaddieden die in deze behoefte voorzien. Mijn
pleidooi voor verdere secularisatie betekent niet dat deze steun moet worden afgeschaft.

De kerken en de individuele gelovigen houden een eigen verantwoorddijkheid in de samenleving
- geloof isniet te privatiseren. Dat leidt somstot conflicten met de staat.

Anders dan Den Boef meent, dient hierbij niet automatisch het seculiere staatsperspectief te
overheersen; maar evenmin geldt dat dtijd de geloofsovertuiging boven de taat gaat. V oor deze
gpanningsverhouding tussen geloof en staat hebben we in Nederland in de loop der eeuwen een reddijk
werkbare oplossing ontwikkeld. Door de secularisatie, en door de opkomst van deidam, is dit
compromis niet atijd meer adequaat. We zullen dus naar nieuwe oplossingen moeten zoeken.

We ontkomen er daarom niet aan om de discussie over ‘kerk en staat’ (maar dan ruimer
opgevat) opnieuw aan te gaan, nu ook met modims. Daarbij zullen we kritisch naar traditionele
onderdelen van het Nederlandse compromis moeten kijken. Is het toestaan van een partij die
vrouwelijke leden weigert eigenlijk wel te rechtvaardigen? |'s de oplossing voor de onderwijsstrijd van
een eeuw geleden nu nog hanteerbaar? Laten we die discussie voeren vanuit de erkenning van het



seculiere karakter van de staat. Alleen dan is een open gesprek mogdlijk over de vraag welke rol de
godsdienst legitiem kan spelen in de samenleving.

Wibren van der Burg isvoorztter van het landelijk bestuur van de Remonstrantse Broeder schap,
en ethicus en rechtsfilosoof aan de Universiteit van Tilburg



