
Secularisatie is ook een zegen 
 – nieuwe kansen voor de kerken 
 
De bede is terug in de troonrede. Vanwege het belang van normen en waarden zegt het CDA. Dat is 
niet alleen beledigend voor de niet-christelijke burgers maar schaadt ook het gezag van de overheid. 
Godsdienst moet niet verbonden zijn met staatsmacht. Wat dat betreft is secularisatie een zegen. Ook 
voor de kerken. Zij leren zo deel te nemen aan het maatschappelijk debat op basis van inhoudelijke 
argumenten. 
 Vanuit kerkelijke hoek wordt de verminderde invloed van kerk en godsdienst doorgaans 
betreurd. Zo beklaagde kardinaal Simonis zich eerder dit jaar in Volzin erover dat katholieken nog maar 
zo weinig gehoorzamen. Het recente pauselijke document Ecclesia in Europa spreekt zelfs over een 
‘atmosfeer vergiftigd door secularisme’. 
 Ik deel de klaagzangen over secularisatie niet. Secularisatie heeft veel positieve kanten, voor de 
staat, voor de samenleving, maar ook voor de kerken. We hoeven secularisatie niet slechts te zien als 
een proces waarbij alles ‘minder’ wordt. In een geseculariseerde samenleving hebben de kerken nieuwe 
mogelijkheden, maar die vereisen een nieuwe aanpak.  
 
De secularisatie van de staat is het geringer worden van de invloed van kerken en godsdienst op 
overheid en recht. De secularisatie van de samenleving betreft de geringere invloed van kerken en 
godsdienst op het maatschappelijk leven en op de normen en waarden van de burgers. 
 Secularisatie van de staat is vanuit democratisch perspectief zonder meer positief. De overheid 
dient los te staan van de kerkelijke macht; in een pluralistische samenleving past geen staatskeuze voor 
bepaalde geloofsovertuigingen. Het recht moet neutraal zijn ten opzichte van geloofsovertuigingen. Ook 
daarom is het een goede ontwikkeling dat ons huwelijksrecht niet langer gebaseerd is op traditioneel 
christelijke overtuigingen als de ondergeschiktheid van de vrouw of de veroordeling van 
homoseksualiteit. De recente stellingname van zowel het Vaticaan als van president Bush tegen de 
openstelling van het huwelijk voor homoparen is daarom in twee opzichten betreurenswaardig. Allereerst 
omdat deze discriminatie van homoseksuelen en lesbiennes strijdig is met het evangelie. De 
remonstranten hebben al in 1986 voor een andere benadering gekozen (gelukkig door andere kerken 
inmiddels nagevolgd) met de kerkelijke zegening van álle relaties, ongeacht hun samenstelling. Maar in 
dit verband is dat religieus argument irrelevant; het is vooral principieel onjuist dat de wetgever zich zou 
baseren op een bepaalde geloofsovertuiging. 
 Met humanistische denkers als Paul Cliteur en August Hans den Boef pleit ik voor een 
consequente secularisatie van de staat. In de nieuwe Europese Grondwet past, anders dan het Vaticaan 
wil, geen verwijzing naar christelijke uitgangspunten. Dat het CDA vorig jaar de bede in de troonrede 
verdedigde door te verwijzen naar het belang van normen en waarden was ronduit beschamend; het is 
beledigend voor niet-christelijke burgers, maar het is ook schadelijk voor de overheid die daarmee bij 
velen juist aan gezag verliest. 
  
Lossere band 
Een lossere band tussen kerk en staat is ook gunstig voor de kerken. Een duik in de geschiedenis kan dit 
verhelderen. 75 jaar geleden publiceerde de remonstrantse theoloog G.J. Heering De zondeval van het 
Christendom, een invloedrijk boek dat veel is vertaald. Met de titel verwees hij naar de vierde eeuw na 



Christus toen het christendom onder Constantijn de Grote staatsgodsdienst werd. In korte tijd 
veranderde de uiterst kritische houding tegenover de staat en vooral tegenover geweld in een nauwe 
band met de staat en een rechtvaardiging van de oorlog. Sindsdien waren kerk en staat nauw 
verbonden. Oorlog werd voor christenen een gangbaar middel van politiek waartoe met regelmaat werd 
overgegaan - ook met een beroep op christelijke waarden - zoals rond Irak weer te zien was. En ook 
op tal van andere terreinen legitimeerden kerken en christelijke organisaties te vaak een verwerpelijk 
overheidsoptreden. Daarmee raakten ze verwijderd van hun eigenlijke opdracht en verloren ze aan 
geloofwaardigheid. 
 Heerings boek is een nog steeds actuele waarschuwing voor de ontaarding van het christendom 
zodra het verbonden wordt met staatsmacht. De thans optredende ontkoppeling geeft de kerken en het 
christendom een nieuwe kans. Ze kunnen aan geloofwaardigheid winnen naarmate ze minder verbonden 
zijn met macht en machtsmisbruik. Misschien - in antwoord ook op kardinaal Simonis - zijn mensen 
meer bereid om te luisteren naar de kerken, naarmate die minder de pretentie hebben dat ze 
gehoorzaamd moeten worden. 
 Maar dat vergt wel een andere manier van optreden van de kerken. In een seculiere samenleving 
beoordeelt men het kerkelijk geluid op basis van de kwaliteit van de argumenten. Er wordt niet meer 
naar de kerken geluisterd vanwege hun grote achterban of het gezag van de leiders, maar omdat (en 
voorzover!) zij een inhoudelijk goed onderbouwde bijdrage leveren. 
 
Niet meer vanzelfsprekend 
 Voor de kerken is het natuurlijk geen gunstige ontwikkeling dat steeds minder mensen kerkelijk 
actief zijn. Maar je kunt het ook anders zien. Het behoren tot een kerk is niet meer een sociale 
vanzelfsprekendheid; toetreding is niet meer een automatisme rond je achttiende (of zelfs nog eerder). 
Mensen moeten bewust kiezen voor een lidmaatschap en kunnen dat tegenwoordig ook in alle vrijheid 
doen. Deze vrijheid is een grote verworvenheid van de secularisatie. 
 Ook hier geldt dat deze verandering een andere opstelling vergt van de kerken, een actiever 
naar buiten treden, een grotere zichtbaarheid en een openheid voor gasten en zoekers. Kerken die zich 
niet aanpassen aan de veranderde samenleving zullen onvoldoende nieuwe aanwas krijgen. Een 
uitzondering is daarbij overigens de rechterzijde, waar de secularisatie vooralsnog weinig vat op heeft.  
 De verminderde invloed van de kerken is vooral zichtbaar in het debat rond normen en 
waarden. Hier zijn secularisatie en individualisering nauw verweven. Mensen laten zich niet meer 
voorschrijven door de staat, door de kerk, door hun echtgenoot of vader (of door welke autoriteit ook) 
hoe ze moeten handelen, maar bepalen zelf de normen en waarden waarnaar ze leven. In de discussie 
over de problemen hiermee vergeet men vaak dat deze emancipatie een zeer positief te waarderen 
ontwikkeling is. Is dat niet waar het in de Verlichting allemaal om begonnen was? Democratie is immers 
gebaseerd op vrije burgers die zelfstandig beslissen. Willen we echt terug naar de tijd waarin dominee en 
bisschop gezag hadden over hun achterban? In mijn ogen is het bovendien een vooruitgang dat veel 
traditionele christelijke normen rond thema’s als de positie van de vrouw, seksualiteit, euthanasie en het 
ijsje op zondag, zijn verlaten. 
 Secularisatie is ook in dit opzicht dus een gunstige ontwikkeling. Maar het brengt problemen met 
zich mee en daar gaat het debat nu vooral om. Vrijheid dient gepaard te gaan met verantwoordelijkheid, 
en die komt niet vanzelf. Een van de oplossingen die in de praktijk naar voren komt, is dat burgers 
(meestal met de overheid erbij) samen afspraken maken, over omgangsnormen (zoals in Gouda) of over 



het beleid. Juristen gebruiken daarvoor termen als onderhandelend bestuur of communicatieve 
wetgeving. Gezag wordt gehorizontaliseerd, zoals zelfs in het gezinsleven blijkt met de opkomst van de 
onderhandelingshuishouding. 
 Wat betekent deze horizontalisering voor de kerken?  De euthanasiediscussie geeft een goed 
voorbeeld van hoe het niet moet, en hoe het beter zou kunnen. In deze discussie gaven de grote kerken 
felle kritiek op de inmiddels aangenomen wetsvoorstellen. Die kritiek werd terzijde gelegd, mijns inziens 
echter niet (zoals in veel toonaarden te horen viel) omdat men niet naar de kerken wilde luisteren, maar 
omdat de kritiek onvoldoende inhoudelijke diepgang had. 
 De kerken hebben wel degelijk een belangrijke taak in onze omgang met euthanasie. Veel 
mensen, in de kerken en daarbuiten, worstelen met de vraag of en hoe zij euthanasie een plaats zullen 
geven in hun stervensproces. De kerken en andere geloofsgemeenschappen kunnen in die worsteling 
steun bieden - wanneer zij niet al bij voorbaat met hun oordelen klaar staan. Hun taak rond euthanasie 
en stervensbegeleiding is het ondersteunen van mensen in dit soort moeilijke situaties. Juist kerken 
kunnen ruimte bieden voor zorgvuldige ethische bezinning en pastorale begeleiding. 
 
Geen privatisering van de godsdienst 
 Secularisatie van de staat wordt vaak verward met privatisering van de godsdienst. Dat de staat 
niet institutioneel verbonden is met een bepaalde godsdienst is iets anders dan dat geloven alleen nog 
maar privé-zaak is. Hier gaan Cliteur en Den Boef die de godsdienst willen verwijderen uit het publieke 
domein en de godsdienstvrijheid overbodig achten, dan ook veel te ver.  
 Geloven is meer dan de zorg voor het eigen zielenheil, en het gaat verder dan de 
godsdienstoefening op zondag, zaterdag of vrijdag. Ook in een seculiere samenleving hebben kerken een 
maatschappelijke verantwoordelijkheid en geven individuele gelovigen hun geloofsovertuiging gestalte in 
praktisch handelen. Op sommige terreinen is die bijdrage heel belangrijk. Niet alleen de ethische 
bezinning en het pastoraat, maar ook  praktische activiteiten. De kerkelijke ondersteuning van armen en 
vreemdelingen is tegenwoordig opnieuw onmisbaar - helaas. Dergelijke maatschappelijke activiteiten van 
de kerken verdienen steun omdat ze een waardevolle bijdrage leveren aan de samenleving. Een klassiek 
voorbeeld is de behoefte aan levensbeschouwelijke ondersteuning in oorlog, ziekte en gevangenschap; 
daarom betaalt ook een neutrale overheid pastores en raadslieden die in deze behoefte voorzien. Mijn 
pleidooi voor verdere secularisatie betekent niet dat deze steun moet worden afgeschaft. 
 De kerken en de individuele gelovigen houden een eigen verantwoordelijkheid in de samenleving 
- geloof is niet te privatiseren. Dat leidt soms tot conflicten met de staat.  

Anders dan Den Boef meent, dient hierbij niet automatisch het seculiere staatsperspectief te 
overheersen; maar evenmin geldt dat altijd de geloofsovertuiging boven de staat gaat. Voor deze 
spanningsverhouding tussen geloof en staat hebben we in Nederland in de loop der eeuwen een redelijk 
werkbare oplossing ontwikkeld. Door de secularisatie, en door de opkomst van de islam, is dit 
compromis niet altijd meer adequaat. We zullen dus naar nieuwe oplossingen moeten zoeken. 
 We ontkomen er daarom niet aan om de discussie over ‘kerk en staat’ (maar dan ruimer 
opgevat) opnieuw aan te gaan, nu ook met moslims. Daarbij zullen we kritisch naar traditionele 
onderdelen van het Nederlandse compromis moeten kijken. Is het toestaan van een partij die 
vrouwelijke leden weigert eigenlijk wel te rechtvaardigen? Is de oplossing voor de onderwijsstrijd van 
een eeuw geleden nu nog hanteerbaar? Laten we die discussie voeren vanuit de erkenning van het 



seculiere karakter van de staat. Alleen dan is een open gesprek mogelijk over de vraag welke rol de 
godsdienst legitiem kan spelen in de samenleving. 
 
Wibren van der Burg is voorzitter van het landelijk bestuur van de Remonstrantse Broederschap, 
en ethicus en rechtsfilosoof aan de Universiteit van Tilburg 
 


