Recht en Ethiek

dr. mr. W. van der Burg

Wibren van der Burg studeerde Nederlands recht (specialisatie strafrecht) en filosofie (specialisatie
ethiek) in Utrecht. Hij is verbonden als hoofdonderzoeker grondslagen van het recht aan de
Katholieke Universiteit Brabant, waar hij onderzoek doet naar de rol van idealen in recht, moraal en
politiek. Hij publiceerde over onderwerpen als burgerlijke ongehoorzaamheid, democratie, biomedi-
sche ethiek, de verhouding tussen recht en moraal en rechten van minderheden.

Mogen twee lesbische vrouwen samen een kind adopteren? Mag een arts een psychiatrische
patiént helpen bij zelfdoding? Mag mais kunstmatig genetisch worden veranderd zodat het niet
meer gevoelig is voor insekticiden? Dit soort vragen kom je dagelijks tegen in de krant. Het zijn
morele vragen, maar tegelijk ook vragen waar het recht al dan niet “iets mee moet”. Tussen
recht en moraal heeft altijd een nauwe samenhang bestaan. In ieder rechtssysteem komen
regels voor, die terug te voeren zijn op elementaire morele normen, zoals verboden op doden,
stelen en bedriegen. Een reden die vaak wordt aangevoerd voor een verbod op bepaalde activi-
teiten is dat ze moreel verwerpelijk zijn. Wanneer bijvoorbeeld in de Tweede Kamer of elders in
de samenleving wordt gediscussieerd over nieuwe wettelijke regels voor dierexperimenten, dan
heeft zo'n debat een sterke morele lading.

Maar niet alle morele normen leggen we in de wet vast. Daarvoor kunnen verschillende rede-
nen zijn. Soms gaat het om normen die controversieel zijn: over de vraag of porno moreel ver-
werpelijk is, is onze samenleving verdeeld. Soms ook vinden we dat het recht zich niet met
bepaalde morele kwesties moet bemoeien. Het valt zeker moreel te prijzen wanneer mensen
een belangrijk deel van hun inkomen weggeven aan goede doelen, of wanneer iemand in zijn
of haar vrije tijd vrijwilligerswerk doet. Maar het gaat te ver om hier juridische verplichtingen
van te maken. In weer andere gevallen zouden we het misschien wel willen, maar is een juri-
disch verbod niet effectief of heeft het ongewenste neveneffecten. In het begin van deze eeuw
verbood men in de Verenigde Staten de verkoop van alcohol. Dit verbod werd massaal ontdo-
ken en leidde bovendien tot ongewenste bijverschijnselen, zoals de opkomst van de maffia en
massale corruptie onder de politie. Soortgelijke problemen kennen we nu met de bestrijding
van drugs, maar ook op heel andere terreinen zijn effectiviteit en neveneffecten soms van groot
belang. Een van de argumenten om abortus te legaliseren is bijvoorbeeld dat in landen waar
het verboden is, veel vrouwen het slachtoffer worden van ondeskundig uitgevoerde illegale
abortussen.

189




Tot nu toe heb ik het vooral gehad over directe strafrechtelijke verboden. Maar morele overye.
gingen komen in het recht op veel meer manieren aan de orde. Je kunt ' moreel minder wense.
lijk geacht gedrag domweg verbieden, maar je kunt het ook ontmoedigen, bijvoorbeeld via
belastingwetgeving. Dit is de reden waarom in veel landen hoge belastingen worden geheven
op alcohol. Een vergelijkbare discussie speelt nu ook rond de ecotax: egn extra belasting dje
sterk milieuvervuilende activiteiten moet ontmoedigen. In het staatsrechit klinken achterliggen.
de normatieve mensbeelden door in de interpretatie van de grondrechten: waarom vinden we
bijvoorbeeld privacy zo belangrijk? In het privaatrecht is er de afgelopen decennia een geweld;.
ge groei geweest van open en vage termen zoals “redelijkheid en billijkheid” en “de zorg van
een goed hulpverlener”. Bij de invulling daarvan kan morele argumentatie een rol spelen; de
open termen bieden de mogelijkheid om het recht te doen aansluiten bij de opvattingen in de
samenleving.

Op allerlei manieren heeft het recht dus te maken met morele overwegingen. Het merkwaar.
dige is nu dat onder juristen -gelukkig niet bij alle- een zekere neiging bestaat aan deze morele
dimensie van het recht weinig aandacht te schenken. Het recht wordt dan voorgesteld als een
neutraal, objectief gegeven. Natuurlijk zijn er daarbinnen meningsverschillen mogelijk - anders
zou er immers geen behoefte zijn aan juridische processen. Maar die conflicten worden voora|
gezien als technisch of zakelijk van aard; de morele kanten komen slechts beperkt aan de orde.
Deze afhoudende opstelling tegenover de moraal is ook in de rechtswetenschap te vinden. In
handboeken over het recht ligt het accent op uiteenzettingen over de inhoud van het geldende
recht. Over de in dat recht belichaamde achterliggende politieke keuzen en morele waarde-
oriéntaties worden vaak alleen terloopse opmerkingen gemaakt. Zelfs in het juridische onder-
wijs komen morele vragen weinig aan bod. De nadruk ligt op het leren van het positieve recht;
de vraag waarom het positieve recht is zoals het is, en of daarop ook wezenlijke kritiek moge-
lijk is, blijft op de achtergrond. Alleen bij vakken waar de morele dimensie erg duidelijk is, zoals
strafrecht en gezondheidsrecht, wordt er soms wel expliciet op ingegaan. Bij kwesties als abor-
tus en euthanasie, of bij de bescherming van de rechten van de verdachte kun je gewoonweg
niet om de morele kanten van de zaak heen. Dit is toch wat vreemd. Terwijl het recht over-
duidelijk te maken heeft met de moraal, bestaat onder juristen de neiging die morele dimensie
weg te redeneren. Hoe kan dit?

Voor dit verschijnsel zijn tal van verklaringen aan te dragen. Het heeft bijvoorbeeld te maken
met het juridisch onderwijs, dat sterk het accent legt op het overdragen van kennis en veel min-
der op vaardigheden. (Gelukkig komt er overigens in steeds meer universiteiten aandacht voor
vaardigheden, zoals de kunst van het debatteren.) De inhoud van arresten is eenvoudiger te
leren en te examineren dan het opzetten van een goed betoog waarin aandacht wordt besteed
aan morele kwesties. Het heeft ook te maken met de rol van het recht in de samenleving als
een instituut dat geschillen gezaghebbend moet beslechten. Morele controverses bedreigen
deze objectieve, gezaghebbende status. Deze verklaringen verwijzen beide naar eenzelfde ach-
terliggend probleem. Bij veel mensen leeft de gedachte dat morele opvattingen uiteindelijk
alleen maar subjectief zijn. Aan arresten en wetten heb je houvast: daar staat tenminste zwart
op wit een tekst op papier. Over morele kwesties denkt iedereen verschillend en waarom zou

190




het recht daarin partij moeten kiezen? Is het niet beter de moraal maar zoveel mogelijk buiten
de deur te houden om de zuiverheid en objectiviteit van het recht te bewaren? Dit klinkt heel
mooi, maar is uiteindelijk niet verdedigbaar. Door je ogen te sluiten voor een probleem, ver-
dwijnt het niet. Die morele controverses zitten nu eenmaal aan het recht vast; wie doet alsof ze
er niet zijn, kiest impliciet ook, maar dan zonder dat hij er zelfs maar over heeft nagedacht. We
kunnen daarom maar beter de morele dimensie van het recht direct onder ogen zieh. Maar hoe
doen we dat? Want het valt niet te ontkennen dat er over morele kwesties wel degelijk grote con-
troverses bestaan.

Hier nu komt het vak ethiek in beeld, de systematische reflectie over morele vragen. Bij ethiek
leer je complexe morele problemen te verhelderen en te structureren, de relevante normen en
waarden te expliciteren en met goed beargumenteerde voorstellen tot oplossingen te komen.
Je analyseert de vooronderstellingen van bepaalde morele opvattingen en bespreekt onder
welke voorwaarden ze in praktijk kunnen worden gebracht. Ethiek kan morele controverses niet
(althans niet helemaal) wegnemen. Maar je kunt wel leren over ingewikkelde morele problemen
beter na te denken en te zien wat betere en minder goede argumenten en oplossingen zijn. Het
vereist zorgvuldige betogen, waarin de voor- en tegenargumenten op een rijtje worden gezet en
geévalueerd. Het vereist vooral ook creatief denkwerk, om onder de oppervlakte van discussies
door te kunnen stoten naar de achterliggende normen en waarden, naar dat waar het werkelijk
om draait.

Ethiek is een vak dat aan filosofische en theologische faculteiten als hoofdvak wordt gegeven,
en ook in veel andere faculteiten, van bedrijfskunde tot geneeskunde, een bijvak is. Vreemd
genoeg wordt het als zodanig nergens aan juridische faculteiten gedoceerd. Het wordt hoog tijd
dat het ook daar als zelfstandig vak wordt erkend, zodat juristen niet meer met de mond vol
tanden staan als het om de morele dimensies van het recht gaat. Gelukkig zijn er aan de mees-
te faculteiten wel (keuze)vakken waarin iets van ethiek aan de orde komt. Dit gebeurt vooral in
vakken als rechtsfilosofie en “recht en ethiek”.

Ethiek is een breed, veelomvattend vak. Welke morele overwegingen zijn van belang in het
debat over lesbisch moederschap en hoe moeten die worden beoordeeld? En als sommige van
die overwegingen direct gebaseerd zijn op geloofsovertuigingen, mogen die in een rechtsstaat
dan meewegen? Maakt het daarbij nog uit of bepaalde opvattingen veel of weinig steun vinden
onder de bevolking? Dit zijn de vragen waarmee je te maken krijgt en waarop je leert een zo
goed mogelijk antwoord te formuleren.

En wat zijn nu de juiste antwoorden? Het zal niet verbazen dat ik hier bewust het antwoord op
schuldig blijf. Ethiek laat zich niet gemakkelijk in meerkeuzevragen of korte statements vangen.
Wie deze vragen werkelijk serieus wil nemen en niet tot oppervlakkige antwoorden wil komen,
zal meer moeten doen dan op een lege zondagmiddag wat vrijblijvend filosoferen of aan de bor-
reltafel wat stellingen poneren. Maar wie de moeite neemt om zich echt in de ethiek te verdie-
pen, zal daar zeker de vruchten van plukken; uiteindelijk krijg je meer inzicht in datgene waar
het in het recht om draait.

191




