Debat Religie en het publiek domein

Wibren van der Burg

Religie en het publieke domein —
een vrijzinnige invalshoek' -

T 4

Inleidin

Moskeegén met te hoge minaretten, vrouwen met hoofddoekjes, islamitische
literatuur die oproept tot geweld tegen homo's, de SGP die discussieert over
vrouwen als lid. Maar ook: taalcursussen en opvang via de moskeeén, kerken
die zich inzetten voor vluchtelingen en vreemdelingen en voor de arme kant van
Nederland. Twee kanten van religie, die allebei de laatste tijd weer meer aan-
dacht krijgen. Religie is terug in het publieke domein en vaak op een controver-
siéle manier.

De vraag is: hoe gaan we daarmee om? 1k wil in dit artikel deze vraag niet
benaderen vanuit het perspectief van de kerken of de godsdienst. ik richt mij op
een politieke analyse vanuit het perspectief van de staat. Hoe dient de demo-
cratische rechtsstaat om te gaan met religie in het publieke domein?

In de politieke filosofie, maar vooral ook in de politieke praktijk, zijn hiervoor
verschillende modellen ontwikkeld. Vroeger kenden we in Nederland de verzui-
ling — een heel eigen manier om religie in het publieke domein een plaat§ te
geven. In Frankrijk ontwikkelde zich een praktijk van een volstrekt seculiere
staat, de laicité. Engeland kent een staatskerk, met de koningin aan het hoofd.
Elk land heeft zijn eigen historisch gegroeide traditie en elk land ziet deze tradi-
tie uitgedaagd door de opkomst van de islam. Benaderingen die goed werkten
toen het ging om vertrouwde groepen als de protestanten in Frankrijk of de
grote verscheidenheid aan christelijke minderheden in Nederland, werken soms
wel en soms juist niet nu het om andere godsdiensten gaat. Wat men tot voor
kort normaal vond toen het om de traditionele minderheden ging (zoals een
ruime erkenning van gewetensbezwaren) lijkt ineens minder vanzelfsprekend
wanneer de minderheid een allochtone godsdienst aanhangt.

in deze debatten wordt veel geschermd met de scheiding van kerk en staat.
Godsdienst zou louter een privé-zaak zijn en daarom niet thuis horen in de

publieke sfeer. Leerlingen en politieagenten met hoofddoekjes zouden in strijd
zijn met de neutraliteit van het onderwijs en van de staat. Vaak blijft het in deze
discussies bij een beroep op slogans, zonder dat men werkelijk nagaat wat ze
betekenen.

De gedachte van de neutraliteit van de staat is uiteindelijk de meest funda-
mentele. Maar ik zal eerst ingaan op de beide andere thema’s: de scheiding van
kerk en staat en de idee van godsdienst als privékwestie. /")
Scheiding van kerk en staat
Een beginsel dat regelmatig wordt ingeroepen in deze debatten is de scheiding
van kerk en staat. Maar meestal is het beroep erop misplaatst.

Allereerst blijkt vaak uit de verwijzingen onvoldoende historisch en interna-
tionaal besef. Het beginsel is van veel recenter datum dan de godsdienstvrijheid
en ook minder fundamenteel. In Nederland kennen we de godsdienstvrijheid al
sinds de Unie van Utrecht (1579), maar de scheiding van kerk en staat dateert
van de Grondwetsherziening van Thorbecke (1848). Landen als Engeland en
Noorwegen kennen een staatskerk, maar slechts weinigen zien dat als een aan-
tasting van een fundamentele democratische norm — ook wanneer ze daar
bezwaar tegen hebben. Vrijwel geen enkel land kent bovendien een volledige
scheiding van kerk en staat, er zijn altijd wel enkele financiéle of juridische ban-
den. Een democratische rechtsstaat kan blijkbaar redelijk functioneren zonder
een volledige scheiding van kerk en staat.

Bovendien krijgt het beginsel vaak een te ruime inhoud. De scheiding van kerk
en staat is in strikte zin slechts een institutioneel principe. De staat mag zich
niet met de kerk bemoeien en omgekeerd. In de negentiende eeuw is dit begin-
sel door de liberalen bepleit en geleidelijk gerealiseerd. Koning Willem | stelde
de reglementen van verschillende kerkgenootschappen nog vast bij koninklijk
besluit en zette de staatsmacht in om de dissidenten uit de Nederlands
Hervormde Kerk (de Afscheiding) te vervolgen. Bij deze voorbeelden was de
scheiding tussen de machten van kerk en staat duidelijk in het geding. Anders
dan Willem Il hield Thorbecke in 1853 principieel vast aan de scheiding van kerk
en staat in zijn afwijzende reactie op de Aprilbeweging. Hij stelde dat de staat
zich niet mocht bemoeien met het herstel van de bisschoppelijke hiérarchie. Een
andere variant van een verstrengeling is die van Turkije waar de (overigens secu-
liere) staat zelf imams opleidt en benoemt.

Omgekeerd betekent het beginsel dat een kerk geen institutionele invloed
mag hebben op de staat. De regel in het Verenigd Koninkrijk dat zesentwintig
anglicaanse bisschoppen lid zijn van het Hogerhuis is daarmee in strijd.
Hetzelfde geldt voor de praktijk in sommige landen dat bepaalde canonieke
regels (zoals het huwelijksrecht) ook gelden in het civiele recht. (Het

is nog problematischer wanneer dit in een concordaat met het scheiding kerk-staat
Vaticaan is vastgelegd.) Het erkennen van de sjaria als deel van het geen absolute norm

recht in islamitische landen is ook een voorbeeld waar de scheiding
van kerk en staat — in dit geval moskee en staat — in het geding is.
Naast deze institutionele kern is er ook een ruimer begrip van de scheiding
van kerk en staat. Er zijn vormen van invloed die weliswaar niet institutioneel
zijn vastgelegd maar toch van grote betekenis zijn. Een voorbeeld is dat van de
rooms-katholieke bisschoppen die in sommige landen katholieke ministers of
volksvertegenwoordigers bedreigden met onthouding van de sacramenten als
zij voor een vrijere abortusregeling of voor openstelling van het huwelijk voor

voor democratie

1 5




Debat

homoparen zouden stemmen. Men kan ook denken aan het opleggen van
beperkende en gedetailleerde voorwaarden bij het bouwen van kerken of mos-
keeén of bij de organisatie van kerkelijke opleidingen. (Een verschijnsel dat zich
bijvoorbeeld in Turkije voordoet.) Als dat ertoe leidt dat in feite de staat bepaalt
wat de kerk of moskee mag doen, is dat in strijd met de scheiding van kerk of
moskee en staat. Overigens kunnen we dit soort problemen vaak beter analyse-
ren als een aantasting van de godsdienstvrijheid.

Een nog ruimere betekeniscirkel is die van de staat die religieuze argumenten
laat meewegen in wetgeving of beleid. Een voorbeeld is een regering of parle-
mentsmeerderheid die openstelling van het huwelijk voor homoparen afwijst
met als argument dat dit in strijd zou zijn met Bijbelse normen. Zelf heb ik eer-
der verdedigd dat dit in strijd zou zijn met de scheiding van kerk en staat.”
Inmiddels ben ik tot een andere opvatting gekomen; een dergelijk ruim begrip
leidt tot onnodige verwarring. We kunnen ons beter beperken tot de institutio-
nele kern en dat wat daar nauw tegenaan zit. De bezwa¥en tegen een dergelijke
argumentatie staan overigens niet geheel los van de scheiding tussen kerk en
staat. Maar het verband is indirect, namelijk doordat de achterliggende begin-
selen waarom we aan die scheiding hechten, zich ook verzetten tegen zo'n reli-
gieuze argumentatie. Dat is het niveau dat ik hierna verder zal aanduiden als de
neutraliteit van de democratische staat. Het randschrift ‘God zij met ons’ hoort
niet op de euro, maar niet omdat het in strijd is met de scheiding van kerk en
staat, maar omdat het in strijd is met deze meer fundamentele neutraliteit.

Een laatste kanttekening is dat de scheiding van kerk en staat ten onrechte
vaak als een zwaarwegende of zelfs absolute democratische norm wordt gezien.
Zoals ook de historische analyse suggereert, is het echter een afgeleide norm
met een vrij beperkte betekenis. Aantasting van de scheiding tussen kerk en
staat tast niet meteen het democratisch gehalte van een staat aan en leidt zel-
den tot inbreuk op mensenrechten. Er kunnen allerlei goede redenen zijn voor
financiéle en juridische banden tussen de overheid en kerkelijke organisaties.
Voorbeelden zijn steun voor het reclasseringswerk van het Leger des Heils, voor
pastores in het leger of in ziekenhuizen of voor monumentale kerkgebouwen.
Dergelijke steun kan soms problematisch zijn wanneer die in strijd komt met de
neutraliteit van de staat — alleen is dat niet per definitie het geval. Het hangt af
van de omstandigheden of staatssteun voor religieuze organisaties verworpen
of juist bevorderd moet worden. De slogan ‘scheiding van kerk en staat’ biedt
een veel te ongenuanceerd kader om over de wenselijkheid van dergelijke steun
te discussiéren, juist omdat het een absoluutheid van de scheiding suggereert
die onvoldoende recht doet aan de specifieke omstandigheden. Voor tal van der-
gelijke vragen biedt het beginsel van de scheiding van kerk en staat daarom niet
het geschikte conceptuele kader. We kunnen deze vragen beter bediscussiéren
in termen van de achterliggende norm van neutraliteit.

Kortom: men beroept zich tegenwoordig vaak op een verkeerde manier op de

scheiding van kerk en staat en wel in drie opzichten. Ze krijgt een

1 i
slogan ‘scheiding  historisch onverantwoorde centrale betekenis als een democrati-
kerk en staat’ veel  sche basisnorm, een veel te ruim bereik en een te groot of zelfs

te ongenuanceerd

™ e

absoluut gewicht. Niettemin moeten we de scheiding ook niet hele-
maal overboord gooien. Wanneer men de beperkingen onderkent en
zich beperkt tot de harde institutionele kern, blijft het een waardevol beginsel.
De staat mag zich niet met de interne organisatie van religieuze organisaties
bemoeien (dus bijvoorbeeld niet met de vraag of er vrouwelijke priesters en

imams moeten komen). En de kerk of de moskee heeft geen claim op instituti-
onele erkenning door de staat.

Een tweede slogan die vaak terugkeert in actuele debatten, is dat -godsdienst
een privékwestie is. Dat is iets voor de persoonlijke levenssfeer en daar hoor je
dus in het publieke domein niets van te merken. Scheiding van kerk en staat
houdt in dat godsdienst in de sfeer van de staat geen rol mag spelen. Daarom
zou een docent of een ambtenaar bijvoorbeeld geen hoofddoekje %ogen dra-
gen.

Soms ziet men dit vermeende privékarakter van de godsdienst als een uit-
vloeisel van de scheiding tussen kerk en staat. Maar dat is een begripsverwar-
ring, het heeft niets met een institutionele scheiding te maken. Dat een kerk of
moskee zich niet direct met de staat mag bemoeien, impliceert helemaal niet
dat een kerk of moskee niet in de samenleving actief mag zijn. En het impliceert
zeker niet dat een individu, een burger, in de publieke sfeer zijn godsdienstige
identiteit thuis zou moeten laten.

In deze discussie verwart men twee betekenissen van persoonlijk of privé. Dat
iets een persoonlijke keuze is, impliceert niet dat het ook tot de persoonlijke
levenssfeer beperkt blijft. In een democratische samenleving is godsdienst een
vrije, persoonlijke keuze van het individu?> Daar heeft de staat niets mee te
maken. Dat is het beginsel van godsdienstvrijheid. Politici zoals Ayaan Hirsi Ali
die zich wel direct richten tegen die privé-keuze en burgers willen overtuigen dat
de islam achterlijk is, handelen dus in strijd met die godsdienstvrijheid. Althans
voorzover zij zich daarbij ook opstellen als parlementslid en dus als vertegen-
woordiger van de staat. Dat vrijheidsprincipe geldt overigens niet alleen rond
godsdienst, de staat mag zich ook niet met mijn politieke keuze of mijn kle-
dingkeuze bemoeien. Ook dat zijn persoonlijke keuzes en het is mijn recht als
autonome burger om daarin mijn standpunt en gedrag zelf te bepalen.

Maar iets anders is of een dergelijke persoonlijke keuze alleen kan doorwer-
ken in de persoonlijke sfeer. Mijn keuze voor een bepaald type kle-
ding blijft niet beperkt tot de privésfeer, want ik heb ook kleren aan

Dehat

godsdienst kan niet

als ik ga winkelen en werken. Mijn politieke keuze al helemaal niet t0t persoonlijke sfeer

— dat is per definitie een publieke zaak. En zo geldt dat ook voor
godsdienst. Als iemand een bepaalde religie belijdt en praktiseert,
blijft dit zelden tot de privésfeer beperkt. Godsdienst heeft immers ook verband
met haar morele en politieke opvattingen en gedrag. Wie bijvoorbeeld in de
Bijbel leest dat God partij kiest voor de weduwen en wezen en voor de vreem-
deling, zal daar ook in de samenleving iets mee willen doen.

Hoe we dat verband tussen levensovertuiging enerzijds en moraal en politiek
anderzijds kunnen begrijpen, heb ik elders uitgebreider geanalyseerd.* Maar
hoe men dat verband zelf ook ziet, godsdienst kan niet per definitie tot de per-
soonlijke sfeer worden beperkt. Het is een persoonlijke keuze die kan raken aan
iemands hele leven, dus ook aan haar optreden in de publieke sfeer. Godsdienst
is niet alleen voor de zondag, maar juist ook voor door de week.

Het is dit karakter van godsdienst als iets wat doorwerkt buiten de privésfeer,
dat tot conflicten kan leiden. De minaretten symboliseren dat Nederland niet
meer uitsluitend christelijk is — zoals overigens honderd jaar geleden de neogo-
tische kerken boven de rivieren demonstreerden dat Nederland geen pro-
testants land meer was. Een hoofddoekje laat zien dat de draagster zich onder-
werpt aan een bepaalde religieus geinspireerde seksuele moraal. De weigering
om gemengd te zwemmen of om mee te werken aan huwelijken tussen twee

beperkt worden

T 7




mannen — het zijn allemaal voorbeelden waar persoonlijke geloofsovertuigingen
botsen met in de publieke sfeer gangbare normen. Het categorisch verwijzen
van godsdienst naar de privésfeer miskent het karakter van godsdienst en maakt
het onmogelijk om deze conflicten echt te begrijpen.

Er is nog een reden waarom het onwenselijk is om de discussie over het reli-
gieus pluralisme in termen van publiek - privé te voeren. Vrouwenbesnijdenis,
de rolverdeling binnen een huishouding, de opvattingen over de eer van vrou-
welijke leden van het gezin en over homoseksualiteit — het zijn allemaal themas
die we traditioneel rekenden tot de privésfeer. Maar juist rond dergelijke vragen
mogen we de discussie niet vermijden, zoals de vrouwenbeweging al eerder dui-
delijk maakte. Het persooniijke is wel degelijk onderwerp van politiek debat.
Zulke controversiéle kwesties mogen we niet tot een persoonlijke keuze reduce-
ren. Of meisjes gelijke kansen krijgen in een gezin en of ze vrijheid hebben van
partnerkeuze, zijn wel degelijk kwesties waarvoor de samenleving mee verant-
woordelijk is.

Drie versies van neutraliteit

De scheiding van kerk en staat en de godsdienstvrijheid verwijzen naar dezelf-
de achterliggende gedachte. Dat is de idee dat de staat neutraal moet zijn ten
opzichte van opvattingen van het goede leven, dus ook ten dpzichte van levens-
beschouwing en godsdienst. Voor het Angelsaksische ‘liberalism’ is dit een
wezenlijk beginsel. Een liberaal-democratische staat dient neutraal te zijn.
Omdat het woord liberaal als vertaling van ‘liberal’ in Nederland altijd tot mis-
verstanden leidt, kies ik ervoor om deze visie te betitelen als (politiek-) vrij-
zinnig.

In debatten over de multiculturele samenleving wordt het beginsel van neu-
traliteit vaak gelijkgesteld met het Franse begrip ‘laicité’. De staat moet levens-
beschouwelijk neutraal zijn en daarom horen in de publieke sfeer geen gods-
dienstige symbolen zoals hoofddoekjes thuis. Neutraliteit is inderdaad een
belangrijke waarborg voor een fatsoenlijke samenleving. Maar er zijn verschil-
lende manieren om aan die neutraliteit gestalte te geven; de Franse laicité is
slechts één daarvan.

In de Nederlandse traditie overheerst een andere benadering. Onze democra-
tische praktijk is anders dan die in andere landen. Ons systeem van evenredige
vertegenwoordiging biedt ook kleine partijen een kans. Door de

waarom is = F— d

o noodzaak van coalitievorming is politiek altijd een streven naar con-
neutraliteit sensus en compromissen, gekenmerkt door ‘polderen’ en respect
eigenlijk voor minderheden. Anders dan in Frankrijk hebben we de neutraliteit

70 waardevol?

1™ 8

van de staat nooit geinterpreteerd als het uitsluiten van religie uit de
publieke sfeer. We hebben altijd ruimte geboden voor bijzonder
onderwijs en confessionele partijen, voor gewetensbezwaren en voor pastores
in leger en gevangenissen. Wanneer godsdienst deel is van iemands identiteit,
moet ook de staat dat respecteren en serieus nemen. Naar mijn overtuiging is
deze benadering voor onze huidige problemen vruchtbaarder. Daarom is het
hoog tijd om deze visie op neutraliteit weer als vertrekpunt te nemen.

Maar eerst rijst de vraag waarom neutraliteit eigenlijk waardevol is. Het vrij-
zinnige antwoord is: omdat zij uitdrukking geeft aan het gelijk respect voor alle
burgers als autonome personen.® Zij mogen hun leven inrichten naar hun eigen
overtuiging. Daarom mag de staat zich niet baseren op een daarmee strijdige
levensvisie. Publieke instanties en openbare scholen mogen controversiéle

levensovertuigingen niet uitdragen of bevoordelen. Daarnaast kan men ook
voor neutraliteit zijn om pragmatische redenen (het voorkomt een burgeroor-
log) of omdat het daarmee samenhangende pluralisme waardevol is als voor-
waarde voor een dynamische, democratische cultuur.

Met dit uitgangspunt kan men vervolgens drie kanten uit. De eerste mogelijk-
heid is exclusieve neutraliteit — de Franse laicité, in de Engelstalige literatuur
bekend als hands-off neutrality.” Levensbeschouwing wordt geheel uitgesloten
uit de publieke sfeer. Alle religieuze ideeén en hun symbolen worden'verbannen.
In het publieke debat mag geen beroep worden gedaan op levensbeschouwelijke
overtuigingen. Politici, rechters, docenten en studenten mogen geen hoofd-
doekjes dragen, maar ook geen kruistekens, keppeltjes of lange rokken (sym-
bool van een streng reformatorische levenswandel). De staat is levensbeschou-
welijk blind.

De tweede mogelijkheid is inclusieve neutraliteit, in de Engelstalige literatuur
bekend als evenhandedness.® Burgers krijgen in deze visie juist zoveel mogelijk
de gelegenheid om overeenkomstig hun eigen levensovertuiging te spreken en
te handelen, ook in de publieke sfeer. Deze vorm van neutraliteit eist dat alle
levensovertuigingen gelijk behandeld worden, maar niet dat ze buiten haakjes
worden geplaatst. Mensen in ziekenhuizen of in het leger kampen soms met
levensbeschouwelijke problemen; daarom financiert de Nederlandse overheid
pastores naar rato van de omvang van de verschillende groepen. Inclusieve neu-
traliteit verbiedt dit niet, maar eist dat er ook humanistische raadslieden en
imams worden aangesteld, naar rato van het aandeel van humanisten en mos-
lims in de bevolking. Inclusieve neutraliteit brengt de veelkleurigheid tot uiting,
waarbij de overheid iedere groep gelijkelijk de ruimte laat en soms ondersteunt,
maar geen enkele bevoordeelt.

Het verschil wordt goed duidelijk bij de bede in de troonrede of de kruisbeel-
den in de klaslokalen. Exclusieve neutraliteit wijst dit altijd principieel af. Voor
een aanhanger van inclusieve neutraliteit daarentegen hangt het af van de situ-
atie. Als iedereen een positieve beleving zou hebben bij het kruisbeeld of bij God
in de troonrede, is daartegen vanuit een inclusieve benadering geen bezwaar.
Nu dat in onze pluralistische samenleving anders ligt, leidt ook de inclusieve
visie tot een afwijzing.

Een derde mogelijkheid is compenserende neutraliteit. Evenzeer als bij de
inclusieve versie is er ruimte voor godsdienst in de publieke sfeer.” Maar de pro-
portionaliteitsnorm voldoet niet wanneer er structurele of historische ongelijk-
heden bestaan die het voor minderheden moeilijker maken hun godsdienst of
cultuur op voet van gelijkheid te beleven. Een lid van de meerderheid
kan in een vrije markt gemakkelijker zijn opvatting van het goede
leven verwezenlijken dan iemand die tot de minderheid behoort. De
markt voor Friestalige boeken is bijvoorbeeld kleiner dan die voor
Nederlandstalige. Als men alles overlaat aan de vrije markt, zou het
aanbod van Friestalige boeken veel kleiner en duurder zijn. Om iemand met
Fries als moedertaal toch een gelijke kans te geven om zijn eigen cultuur te bele-
ven, is dus extra subsidie voor Friestalige boeken gerechtvaardigd.

Dit is een voorbeeld van een structurele ongelijkheid. Soms zullen ongelijke
kansen het gevolg zijn van historisch onrecht. Voor joodse groepen in Europa is
het, als gevolg van de Holocaust, moeilijker om een bloeiend cultureel en reli-
gieus leven in stand te houden. Dit kan een argument zijn om hen extra te steu-
nen. Daardoor krijgen ze immers eerlijker kansen.

exclusieve of

inclusieve

neutraliteit?

m o




Er is niet in abstracto altijd een voorkeur voor één variant. Het hangt deels af
van de context. Compenserende neutraliteit speelt slechts in uitzonderingsge-
vallen een rol als argument voor aanvullende maatregelen, maar kan nooit het
hoofdprincipe zijn.

Exclusieve neutraliteit kan geboden zijn in landen met één dominante gods-
dienst, zoals het overwegend katholieke Frankrijk of het overwegend islamiti-
sche Turkije. Daar is inclusieve neutraliteit in de praktijk geen neutrale optie.
Het zou namelijk betekenen dat vrijwel alleen de dominante godsdienst in het
publieke domein zichtbaar is, waardoor minderheden eerder sociaal gediscri-
mineerd zouden worden. Daarom kiest men in die landen voor het uitsluiten
van de katholieke kerk resp. de islam uit de publieke sfeer.

Inclusieve neutraliteit past beter bij pluralistische landen met veel minder-
heden zoals Canada en Nederland. in ons publieke debat en in belangrijke
organen zijn ook de kleinere groepen zoveel mogelijk evenredig vertegenwoor-
digd. Onze inclusieve neutraliteit houdt vanouds rekaning met de godsdienst
van burgers. We kwamen daarom minderheden tegemoet toen wettelijke regels
botsten met hun levensovertuiging rond thema’s als de eed, de krijgsdienst en
sociale verzekeringen. Voor de religieuze plicht om een hoofddoek te dragen
lijkt mij een vergelijkbare benadering zinvol.

De voordelen van inclusieve neutraliteit

Inclusieve neutraliteit heeft verschillende voordelen. Een principieel voordeel is
dat burgers niet gedwongen worden hun overtuigingen deels buiten de publie-
ke sfeer te houden. Een godsdienst raakt nooit alleen de privé-sfeer. Burgers
die totaal moeten afzien van hun levensbeschouwing in de publieke sfeer moe-
ten een deel van zichzelf thuis laten; voor sommige groepen zal dat offer gro-
ter zijn dan voor anderen. Daarom is exclusieve neutraliteit minder democra-
tisch.

Een pragmatisch voordeel is dat religieuze minderheden minder snel ver-
vreemd raken van de staat. Wie alleen mag meedoen op voorwaarde dat zij dat
thuislaat wat voor haar wezenlijk is, voelt zich onvoldoende vertegenwoordigd
in het democratisch proces. Dit bevordert een neiging om zich ertegen af te
zetten. Een praktijk van inclusieve neutraliteit kan bijdragen aan een betere
integratie van minderheden. In Nederland maken SGP en CU deel uit van het

politieke bestel. Daardoor moeten ze rekening houden met dat poli-

Voortdurende ticke systeem en met andere minderheden. Als ze politiek wat wil-
confrontatie met len bereiken, moeten ze compromissen sluiten. Dit heeft een mati-

anders-denkenden

T 10

gende invloed. Dat heeft ertoe bijgedragen dat democratische en
rechtsstatelijke waarden geintegreerd zijn in de orthodox-pro-
testantse geloofsovertuigingen. Mede door deze inclusieve strate-
gie zijn orthodoxe groepen in Nederland niet vervreemd geraakt van de politiek
en zijn moordaanslagen op abortusartsen zoals in de VS uitgebleven. Zou iets
soortgelijks ook niet kunnen gelden voor islamitische minderheden?

Zowel de meerderheid als de minderheid wordt in een praktijk van inclusie-
ve neutraliteit voortdurend geconfronteerd met andersdenkenden. Dat kan al
beginnen op school. Het openbaar onderwijs dient daarom godsdienst niet uit
te bannen, maar moet zich richten op het (in de praktijk vaak moeilijk te reali-
seren) ideaal van een ontmoetingsschool met expliciete aandacht voor cultu-
rele en levensbeschouwelijke diversiteit. Hier komen minderheden elkaar
tegen, waardoor kinderen al jong wennen aan verschillen en dus oefenen in

onderlinge tolerantie. Wie dat van jongs af aan kent, zal minder snel aanstoot
nemen aan hoofddoek, keppeltje of navelpiercing.

Die voortdurende confrontatie met andersdenkenden kan het onderling
begrip bevorderen. Maar vooral ook stimuleert dit een modernisering van gods-
diensten, omdat deze niet beperkt blijven tot de privé-sfeer. Religies worden uit-
gedaagd zich positief te verhouden tot de pluralistische samenleving. Inclusieve
neutraliteit vertrouwt niet alleen op de overheid om met verboden te inter-
veniéren — vaak weinig effectief — maar schept voorwaarden waaronder burgers
elkaar ontmoeten, leren begrijpen en zo mogelijk hun opvattingen bijstellen.

Ten slotte een voordeel waarvoor burgemeester Cohen terecht gevoelig is.
Godsdienstige groepen spelen vaak — helaas soms ook niet — een positieve rol
bij opvang en ondersteuning en bij sociale integratie van immigranten. Denk
aan diaconaat en pastoraat, maar ook aan de Ghanezen in de Bijlmer. Dat posi-
tieve potentieel mag een overheid benutten en proberen in positieve richting bij
te sturen, terwijl ze de negatieve uitwassen dient tegen te gaan. Dat kan natuur-
lijk alleen als ze geen levensbeschouwelijke blinddoek voordoet, maar bewust
het contact met kerken en religieuze organisaties zoekt.

Onderwijs, hoofddoekjes en de SGP
Wat betekent deze typisch Nederlandse, inclusieve vorm van vrijzinnigheid nu
concreet? Inclusieve vrijzinnigheid biedt aan minderheden veel ruimte om hun
eigen godsdienst en cultuur te beleven, ook in de publieke sfeer. De overheid
geeft ruimte en soms steun voor organisaties op confessionele basis, zoals
scholen en politieke partijen. Als dat de keuze van de burgers zelf is, wordt de
oprichting van islamitische scholen toegestaan. Maar inhoudelijk is er een voor-
keur voor de openbare school als ontmoetingsschool, waarin kinderen van ver-
schillende achtergronden met elkaar leren leven. Daarin moet ook ruimte
bestaan voor godsdienstige vakken — als vrije keuzevakken. En als ouders hun
kinderen het beste van twee culturen willen bijbrengen, is onderwijs in eigen taal
en cultuur een.democratisch vereiste. Het is daarom jammer dat dit vak, vooral
op grond van ideologische argumenten, afgeschaft is.
Wie nuchter nadenkt, begrijpt dat het dragen van hoofddoekjes geen wezen-
lijk probleem is en dat hier de vrijheid van de draagster moet prevaleren. Het is
bovendien, anders dan vaak gedacht, primair een kwestie van sek- u14nt¢ Ayaan Hirsi
suele moraal, en niet van ongelijkheid tussen man en vrouw. In het L ;
Westen maken we ook vaak verschil tussen blote vrouwenborsten Ali s inclusieve
en een blote mannentorso — denk aan de rel rond de blote borst  neutraliteit typisch
van Janet Jackson. Voor docenten, studenten, politieagenten, amb- Nederlands
tenaren en volksvertegenwoordigers moet een hoofddoek toege-
staan worden. Voor rechters ligt het moeilijker omdat hier de onafthankelijkheid
van de rechterlijke macht in het geding is. Maar in feite kan een moslima met
een hoofddoek een uitstekende onafthankelijke rechter zijn: dat wordt immers in
de opleiding voor de rechterlijke macht voldoende bewaakt. Het is de schijn van
onpartijdigheid die ons dwars zit. Een deel van het publiek heeft er moeite mee
om te accepteren dat zij onpartijdig is. Daarom moeten we bevorderen dat bur-
gers gaan inzien dat een rechter met een hoofddoekje even onpartijdig kan zijn
als een rechter die lid is van de SGP of van Groen Links, of als een vrouwelijke
rechter die moet oordelen over een verkrachtingszaak. in de VS kan een rechter
met een keppeltje op gewoon functioneren.
Een nuchtere, verdraagzame houding past ook tegenover orthodoxe joden en M n




moslims die iemand van het andere geslacht geen hand willen geven. Het is
werkelijk diep triest dat nota bene de minister van integratie de tegenstellingen
en het gevoel van wederzijds onbegrip aanwakkert door hier een punt van te
maken. De ophef over het ongemengd zwemmen wekt evenzeer verbazing. De
behoefte hieraan heeft niets te maken met ongelijkwaardigheid tussen mannen
en vrowen, maar met een bepaalde seksuele moraal. Getuigt het niet van res-
pect dat we minderheden de kans geven om overeenkomstig die eigen moraal
te leven — ook als het niet langer de onze is?
Dat betekent niet dat de overheid iedere godsdienstig of cultureel bepaalde
moraal als een gegeven moet accepteren. Homohaat, gedwongen huwelijken,
vrouwenbesnijdenis en eerwraak maken anders dan hoofddoekjes of

Bestrijden maar gescheiden zwemlessen daadwerkelijk slachtoffers. Vrijzinnigen
niet met de bestrijden daarom wel de fundamentele ongelijkheid tussen mannen

botte bijl

m 12

en vrouwen in sommige minderheidsculturen. Maar ze doen dat met

doordacht beleid en niet met de botte bijl. Ze bestrijden niet de mos-
keebouw, omdat godsdienstvrijheid een fundamenteel mensenrecht is. En ze
willen evenmin buitenlandse priesters en imams weren omdat dat in strijd zou
zijn met die godsdienstvrijheid. Maar ze eisen wel van die priesters en imams
dat ze een inburgeringscursus volgen die hen in staat stelt om ook werkelijk
steun te bieden aan gelovigen binnen de Nederlandse samertleving.

Die grenzen zijn ook aan de orde bij de SGP. De Haagse Rechtbank heeft hier
een Salomonsoordeel geveld. Enerzijds stelt hij terecht dat de staat vrouwen-
discriminatie niet actief mag ondersteunen en dat daarom de subsidie aan de
jongerenorganisatie en het wetenschappelijk bureau van de SGP moet worden
beéindigd. De vrijheid van vereniging vindt haar grenzen in het discriminatie-
verbod van artikel 1 Grondwet: het categorisch uitsluiten van vrouwen uit poli-
tieke functies gaat te ver. Anderzijds verwerpt de Rechtbank vooralsnog een ver-
bod van de SGP. Dat zou een heel drastisch middel zijn.

Dit voorbeeld laat al zien dat we er niet komen met simpele slogans. De mul-
ticulturele en multireligieuze samenleving vraagt om nuance en om gevoel voor
religieuze en culturele verschillen.

Twee interpretaties van neutraliteit staan tegenover elkaar. De inclusieve var-
iant past beter bij de Nederlandse traditie en biedt ook betere perspectieven
(maar natuurlijk geen garanties) voor het integreren van religieuze minderhe-
den dan de uitsluitende versie. Daarom is het jammer dat auteurs als Paul
Cliteur en Ayaan Hirsi Ali zich eenzijdig op Frankrijk of Turkije richten als model.
Dat is niet alleen principieel en historisch eenzijdig; daarmee missen ze ook
kansen om de integratie in Nederland beter te doen verlopen. Wat eerder gold
voor orthodoxe christenen in Nederland kan ook gelden voor islamitische immi-
granten.

Erkenning van de rol van de godsdienst, ook in de publieke sfeer, is een demo-
cratisch vereiste en kan bijdragen aan een betere integratie en modernisering
van de islam. Een liberale jihad tegen de islam, tegen hoofddoekjes en islamiti-
sche scholen, doet het misschien goed in de publiciteit, maar versterkt onnodig
de tegenstellingen. Dat is niet wat we nu nodig hebben.

—

Wibren van der Burg is ethicus en rechtsfilosoof aan de Universiteit van Tilburg en is voorzitter
van het landelijk bestuur van de Remonstrantse Broederschap. Hij publiceerde in 2005 bij Ten
Have het boek ‘Over religie, moraal en politiek. Een vrijzinnig alternatief.

1. Dit artikel is deels gebaseerd op bijdragen in het remonstrantse maandblad adRem van februari 2005 en in Noten
NRC-Handelsblad van 25 oktober 2005, i

2. Vgl. mijn 'Het huwelijk - een omstreden instituut’, NJB 72(1997)29, 13211325 en mijn naschrift bij de reactie
van M. de Blois, NJB 72(1997)37, 1721-1722.

3. Voor veel gelovigen is geloven overigens helemaal geen keuze, maar heeft het geloof een onweerstaanbaar of
verplichtend karakter. Men kan nu eenmaal niet anders. Deze kanttekening is in sommige situaties wezenlijk,
bijvoorbeeld wanneer het gaat over erkenning van gewetensbezwaren. Maar voor mijn analyse in deze context
is het voldoende het als een persoonlijke keuze te zien.

4. Zie mijn Over religie, moraal en politick. Een vrijzinnig alternatief, Kampen, Ten Have 2005, waar ook uitgebrei-
dere literatuurverwijzingen te vinden zijn.

5. Ditis een opvatting die vooral terug te vinden is bij auteurs als John Rawls en Ronald Dworkin. Uitgebreider
over wat neutraliteit wel en niet inhoudt, met een toespitsing op het toenmalige debat in Duitsland over kruis-
beelden in klaslokalen: Wibren van der Burg & Frans W.A. Brom (1999}, ‘Eine Verteidigung der staatlichen
Neutralitit', in: Klaus Peter Rippe (Hrsg.), Angewandte Ethik in der pluralistischen Gesellschaft, Freiburg, CH:

Freiburger Universititsverlag, 53-82.

6. Cf. Ronald Dworkin's artikel 'Liberalism’, in: A Matter of Principle, Cambridge, Mass.: Harvard University Press
1985, pp. 181-204. Dat betekent overigens dat ik deze vrijzinnige neutraliteit niet als een op zich neutrale
moraal van de tweede orde zie, zoals bijvoorbeeld de Amsterdamse rechtsfilosoof Cees Maris in het voetspoor
van Rawls doet. De waardering van autonomie is een inhoudelijke keuze die als zodanig ook in het politieke
debat verdedigd moet worden.

7. Deze opvatting is vooral te vinden bij auteurs als Brian Barry en Chandran Kukathas.

8. De term is geintroduceerd door Joseph H. Carens, Culture, Citizenship and Community. A Contextual Exploration
of Justice as Evenhandedness, Oxford: Oxford University Press 2000. De mogelijke associatie van de
Nederlandse vertaling met Feitse Boerwinkels bekende boek Inclusief denken (Bussum, Paul Brand 1966) is toe-
vallig, maar inhoudelijk is er wel verwantschap.

9. Het onderscheid tussen inclusieve en compenserende neutraliteit is uitgewerkt in een niet gepubliceerd paper
dat ik samen met mijn Tilburgse collega Roland Pierik in 2005 heb gepresenteerd op het IVR-congres in
Granada, ‘Headscarves and Three Versions of Neutrality'.

T 13



. | =y

Reactie Wibren van der Burg

De beide artikelen vertrekken vanuit verschillende perspectieven. Henk Vroom
vertrekt vanuit de missie van de kerk, mijn bijdrage vanuit de politiek. In zeke-
re zin praten we dus langs elkaar heen. Vrooms kritiek op een ‘zogenaamde neu-
trale burgerlijke moraal’ heeft m.i. ook geen enkel verband met wat ik heb
betoogd — al is het maar omdat ik het wel over politiek, maar niet over een bur-
gerlijke moraal heb gehad.

Vroom suggereert aan het einde van zijn bijdrage dat ik de autonomie cen-
traal stel en dat daardoor de solidariteit in het gedrang komt. Dat is een mis-
vatting. Autonomie is voor mij een van de grondslagen van de staat, maar niet
de enige. Al in mijn proefschrift uit 1991 heb ik (geinspireerd door de theorie
van Ronald Dworkin) verdedigd dat het democratisch ideaal inhoudt dat de
staat alle burgers met gelijke respect, aandacht en zorg behandelt. In die norm
zit zowel het respect voor menselijke waardigheid en autonomie, als de zorg
voor de menselijke kwetsbaarheid en de aandacht voor deze concrete mens
met haar behoeften. Er is dus geen prioriteit voor vrijheid boven solidariteit en
ook niet omgekeerd - beide staan naast elkaar en in verband met elkaar.
Terzijde: ik denk dat de neiging bij Vroom, maar ook in bredere christelijke
kring om beide als onverenigbaar te zien en dan de solidariteit voorop te stel-
len tot vreemde conclusies kan leiden, waarin de autonomie wordt genegeerd
of zelfs een negatieve waardering krijgt. De documenten van de beide grote
kerken over euthanasie vormen daarvan een ongelukkig voorbeeld.

Het deelaspect van het respect voor menselijke autonomie levert een argu-
ment voor een neutrale staat, maar daarmee heb ik dus geen complete
staatstheorie gegeven. Het is slechts een van de eigenschappen van de goede
staat dat deze neutraal is. Hierin verschil ik als inclusief-vrijzinnige overigens
van veel klassieke liberalen die vrijheid en soms ook neutraliteit wel als voor-
naamste grondprincipe zien.

Neutraliteit en vrijheid zijn voor mijn inclusief-vrijzinnige visie niet de enige
principes, maar slechts enkele van meerdere politiek-filosofische principes die .
in een democratische rechtsstaat richtinggevend zijn. Daardoor heb ik dus
evenmin als Vroom simpele afbakeningscriteria voor hoever de vrijheid van
religieuze minderheden moet gaan. Dat zal per thema en per context moeten
worden bekeken en vergt genuanceerde analyses waarin aan alle conflicteren-
de beginselen en waarden zo goed mogelijk recht gedaan wordt. Daarbij kan
een goed begrip van wat de politieke neutraliteit wel en wat deze niet inhoudt,
m.i. een zinvolle verheldering bieden. Dat is wat ik met mijn artikel heb
beoogd.

1. Over de taak van de kerken schrijf ik wel in mijn recente boek Over religie, moraal en politiek. Als vrijzinnige
gelovige ben ik overigens aanmerkelijk kritischer dan Vroom over het brede netwerk van christelijke maat-
schappelijke organisaties, zie p. 113-15.

0 23




