GELIJKE ZORG EN RESPECT
VOOR DE GELOVIGE BURGER -
EEN INCLUSIEF-VRIJZINNIGE SCHETS'

WIBREN VAN DER BURG

INLEIDING

De scheiding van kerk en staat is in Nederland tegenwoordig onderwerp van veel grote
woorden en grote misverstanden. Sommige radicale secularisten zien het beginsel als
een van de absolute grondslagen van de moderne democratie (vgl. Den Boef 2003).
Het krijgt ook vaak een bijna universele gelding toegekend, alsof het om een
mensenrecht zou gaan. In deze debatten verandert ongemerkt de betekenis. Het was
oorspronkelijk vooral een argument om de sterke verstrengeling van de staat en de
in eenland overheersende kerk te bestrijden, om religieuze en seculiere minderheden
te beschermen. Het is nu vooral verworden tot een argument dat tegen een minder-
heid, in dit geval de islamitische minderheid, gebruikt wordt.

Er is sprake van een a-historische en universalistische invulling van het beginsel, en
men geeft er vaak ook een te brede invulling aan. Juist bij dit beginsel is het van groot
belang te kijken naar de context. In Nederland, vanouds een land van minderheden,
heeft heteen andere betekenis gekregen dan in landen waar de rooms-katholieke kerk
een overheersende positie had. Het ligt ook nogal voor de hand dat het een andere
invulling dient te krijgen in een land als Turkije waar het seculiere karakter van de staat
daadwerkelijk onder druk staat van antisecularistische moslimpartijen, dan in een
hooggeindustrialiseerd land als Nederland waar de georganiseerde godsdienst nog maar
een marginale rol speelt.

Wiealsbuitenstaander naar een ander land kijkt, verbaast zich vaak over regelingen
diein hetland zelfals nauwelijks problematisch worden gezien. Voor een Nederlander
is de Duitse kerkbelasting al even dubieus als het feit dat in Belgi¢ pastores door de

! Dit artikel is deels gebaseerd op eerdere bijdragen in het remonstrantse maandblad adRem
van februari 2005, in NRC-Handelsblad 25 oktober 2005 en vooral op mijn artikel ‘Religie en het
publieke domein —een vrijzinnige invalshoek’ in het tijdschrift Theologisch Debat van voorjaar 2006,

Intersentia 187




Wibren van der Burg

overheid worden betaald of als het feit dat schoolkinderen in de VS dagelijks een eed
van trouw zweren met de frase (overigens pasin 1954 toegevoegd) “one nation undey
God”. Voor mijn Vlaamse collega’s is het weer onbegrijpelijk dat er in Nederland een
partij in het parlement zit die op Bijbelse gronden vrouwen weigert als lid. Al deze
merkwaardige regelingen kunnen alleen worden begrepen in het licht van de
historische context. Dat plaatst ze overigens niet buiten de kritiek (m.i. moeten al deze
verschijnselen op principiéle gronden worden bestreden), maar de poging om te
begrijpen hoe zoiets gegroeid is en hoe dat in de context van de eigen samenleving
functioneert, dient altijd aan kritiek vooraf te gaan.

Mijn context is die van Nederland. Een land dat - het kan niemand ontgaan zijn
— momenteel in grote verwarring is over de omggng met religieuze en culturele
minderheden. Cultuur en religie zijn hierbij overigens sterk verstrengeld. Het is niet
zozeer het islamitische geloof dat verantwoordelijk is voor de discriminatie van
vrouwen, het is vooral de invulling die daaraan gegeven wordt in bepaalde culturen
waar de meeste immigranten in Nederland vandaan komen, zoals Turkije en Marokko.
Wie de teksten van Bijbel en Koran vergelijkt, kan bijvoorbeeld alleen maar conclude-
ren dat de laatste minder vrouwonvriendelijk is dan de eerste.

De discussie in Nederland vertoont een dubbel beeld. Er overheerst een negatief
beeld van godsdienst. Moskeeén met te hoge minaretten, vrouwen met hoofddoekjes,
islamitische literatuur die oproept tot geweld tegen homo’s, de Staatkundig Gerefor-
meerde Partij die vrouwen weigert als lid. Maar er is ook een andere kant aan
godsdienst: taalcursussen en opvang via de moskeeén, kerken die zich inzetten voor
vluchtelingen en vreemdelingen. Twee kanten van religie, die allebei de laatste tijd weer
meer aandacht krijgen. Religie is terug in het publieke domein en vaak op een
controversiéle manier.

De vraag is: hoe gaan we daarmee om? Ik wil in dit artikel deze vraag nietbenaderen
vanuit het perspectief van de kerken, de godsdienst of de individuele gelovige. Ik richt
mij op een politiecke analyse vanuit het perspectief van de staat. Hoe dient de
democratische rechtsstaat om te gaan met religie in het publieke domein?

In de politieke filosofie, maar vooral ook in de politieke praktijk, zijn hiervoor
verschillende modellen ontwikkeld. Vroeger kenden we in Nederland de verzuiling
— een heel eigen manier om religie in het publicke domein een plaats te geven. In
Frankrijk ontwikkelde zich een praktijk van een volstrekt seculiere staat, de laicité.
Engeland kent een staatskerk, met de koningin aan het hoofd. Elkland heeft zijn eigen
historisch gegroeide traditie, en elk land ziet deze traditie uitgedaagd door de opkomst
van de islam. Benaderingen die goed werkten toen het ging om vertrouwde groepen
als de protestanten in Frankrijk of de grote verscheidenheid aan christelijke minderhe-
denin Nederland, werken soms wel en soms juist niet nu het om andere godsdiensten
gaat. Wat men tot voor kort normaal vond toen het om de traditionele minderheden
ging (zoals een ruime erkenning van gewetensbezwaren) lijkt ineens minder
vanzelfsprekend wanneer de minderheid een allochtone godsdienst aanhangt. De

188 Intersentia

Gelijke zorg en respect voor de gelovige burger — een inclusief-vrijzinnige schets

Nederlandse minister Verdonk dringt in een gesprek met imams erop aan dat er ook
vrouwelijke imams komen, terwijl het kabinet bij mijn weten de Nederlandse kardinaal
Simonis nooit op het matje heeft geroepen over de afwijzing van vrouwelijke priesters.
Er wordt hier duidelijk gemeten met twee maten. /

In deze debatten wordt veel geschermd met de scheiding van kerk en staat.
Godsdienst zou louter een privézaak zijn en daarom niet thuis horen in de publieke
sfeer. Leerlingen en politieagenten met hoofddoekjes zouden in strijd zijn met de
neutraliteit van het onderwijs en van de staat. Vaak blijft het in deze discussies bij een
beroep op slogans, zonder dat men werkelijk nagaat wat ze betekenen.

De gedachte van de neutraliteit van de staat is uiteindelijk de meest fundamentele.
Maar ik zal eerst ingaan op de beide andere thema’s: de scheiding van kerk en staat
en de idee van godsdienst als privékwestie. Dit doe ik vanuit een Nederlands
perspectief, omdat in dit debat de historisch gegroeide context van wezenlijk belang
is. Mijn artikel mondt uit in een pleidooi voor een inclusief-vrijzinnige visie, die niet
alleen het best past bij de Nederlandse traditie, maar ook een zinvol perspectief biedt
voor de huidige problemen waarvoor Nederland staat.

Het woord vrijzinnig heeft in Nederland een andere betekenis dan in Belgié. Hier
staat hetin religieus opzicht niet voor een antikerkelijke stroming, maar juist voor een
modernistische, gematigde visie binnen het christendom. Dit humanistische
christendom in delijn van Erasmus, Coornhert en Hugo de Groot heeft in Nederland
oudere papieren dan het calvinisme, dat immers vooral in Nederland voet aan de grond
kreeg door de vluchtelingen uit Vlaanderen. De kerk waar ik tot medio 2006 voorzitter
van was, de Remonstrantse Broederschap (in ballingschap opgericht in 1619 in
Antwerpen nadat men door de orthodoxe calvinisten uit de Republiek was verbannen),
plaatst zichzelf in deze traditie en noemt zich dan ook vrijzinnig.

Daarnaast is er in Nederland ook een politieke onderstroom van vrijzinnigheid
en die zal verder in dit artikel centraal staan. Dat is een maatschappelijke en politieke
traditie van nuchterheid en redelijkheid, van pragmatisme en verdraagzaamheid, van
respect voor minderheden en inclusieve democratie. Nederland wordt vaak terecht
gekarakteriseerd als gestempeld door het calvinisme, maar minstens zo sterk geldt dat
we gestempeld zijn door de vrijzinnigheid, in politieke en religieuze zin. Voorbeelden
daarvan zijn onze inhoudelijke stellingname inzake drugs, homoseksualiteit en
euthanasie. De vrijzinnige versie van democratie die in Nederland in de afgelopen
eeuwen is gegroeid, is van grote waarde. Poldermodel en tolerantie, godsdienstvrijheid
en erkenning van gewetensbezwaren — het zijn allemaal kenmerken van onze traditie
die nu onder grote druk staan, maar het waard zijn om te behouden.

Het actief pluralisme dat in Belgié thans wordt gepropageerd, lijkt daar een zekere
verwantschap mee te hebben (vgl. Loobuyck 2005, Abicht 2006). Maar ik denk dat
hetbelangrijk is ook hier de context in beschouwing te nemen. Wat in Nederland goed
werkt, hoeft het in Belgié niet te doen. Aan het eind van mijn artikel zal ik daarom

Intersentia 189




Wibren van der Burg

ingaan op de kwestie wat mijn contextualistische analyse betekent voor Europa en
mogelijk ook voor Belgié.

SCHEIDING VAN KERK EN STAAT

Een beginsel dat regelmatig wordt ingeroepen in deze debatten is de scheiding van kerk
en staat. Maar meestal is het beroep erop misplaatst.

Allereerstblijkt vaak uit de verwijzingen onvoldoende historisch en internationaal
besef. Het beginsel is van veel recenter datum dan de godsdienstvrijheid en ook minder
fundamenteel. In Nederland kennen we de godsdienstvrijheid al sinds de Unie van
Utrecht (1579), maar de scheiding van kerk en staat dateert van de Grondwetsherzie-
ning van Thorbecke (1848). Landen als Engeland en Noorwegen kennen een staatskerk,
maar slechts weinigen zien dat als een aantasting van een fundamentele democratische
norm — ook wanneer ze daar bezwaar tegen hebben. Vrijwel geen enkel land kent
bovendien eenvolledige scheiding van kerken staat, er zijn altijd wel enkele financi¢le
of juridische banden. Een democratische rechtsstaat kan blijkbaar redelijk functioneren
zonder een volledige scheiding van kerk en staat.

Bovendien krijgt het beginsel vaak een te ruime inhoud. De scheiding van kerk en
staat is in strikte zin slechts een institutioneel principe. De staat mag zich niet met de
kerk bemoeien en omgekeerd. In de negentiende eeuw is dit beginsel door de liberalen
bepleit en geleidelijk gerealiseerd. Koning Willem I stelde de reglementen van
verschillende kerkgenootschappen nog vast bij koninklijk besluit, en zette de
staatsmachtin om de dissidenten uit de Nedertands Hervormde Kerk (de Afscheiding
van 1834) te vervolgen. Bij deze voorbeelden was de scheiding tussen de machten van
kerk en staat duidelijk in het geding. Anders dan Willem IIT hield de liberale premier
Thorbeckein 1853 principieel vast aan de scheiding van kerk en staat in zijn afwijzende
reactie op de Aprilbeweging — een beweging van protestanten die zich verzette tegen
het herstel van de bisschoppelijke hiérarchie. Hij stelde dat de staat zich niet mocht
bemoeien met dergelijke interne kerkelijke aangelegenheden. Een andere variant van
een verstrengeling is dat van Turkije waar de (overigens seculiere) staat zelf imams
opleidt en benoemt.

Omgekeerd betekent het beginsel dat een kerk geen institutionele invloed mag
hebben op de staat. De regel in het Verenigd Koninkrijk dat 26 anglicaanse bisschop-
pen lid zijn van het Hogerhuis is daarmee in strijd. Hetzelfde geldt voor de praktijk
in sommige landen dat bepaalde canonieke regels (zoals het huwelijksrecht) ook gelden
in het civiele recht, (Het is m.i. nog problematischer wanneer dit in een concordaat
met het Vaticaan is vastgelegd.) Het erkennen van de sharia als deel van het recht in
islamitische landen is ook een voorbeeld waar de scheiding van kerk en staat — in dit
geval moskee en staat — in het geding is.

190 Intersentia

r W

Gelijke zorg en respect voor de gelovige burger — een inclusief-vrijzinnige schets

Naast deze institutionele kern is er ook een ruimer begrip van de scheiding van
kerk en staat. Er zijn vormen van invloed die weliswaar niet institutioneel zijn
vastgelegd maar toch van grote betekenis zijn. Een voorbeeld is dat van de rooms-
katholieke bisschoppen die in sommige landen katholieke ministers of volksvertegen-
woordigers bedreigden met onthouding van de sacramenten als zij voor een vrijere
abortusregeling of voor openstelling van het huwelijk voor homoparen zouden
stemmen. Men kan ook denken aan het opleggen van beperkende en gedetailleerde
voorwaarden bij het bouwen van kerken of moskeeén of bij de organisatie van
kerkelijke opleidingen. (Een verschijnsel dat zich bijvoorbeeld in Turkije voordoet.)
Als dat ertoe leidt dat in feite de staat bepaalt wat de kerk of moskee mag doen, is dat
in strijd met de scheiding van kerk of moskee en staat. Overigens kunnen we dit soort
problemen vaak beter analyseren als een aantasting van de godsdienstvrijheid.

Een nog ruimere betekeniscirkel is die van de staat die religieuze argumenten laat
meewegen in wetgeving of beleid. Een voorbeeld is een regering of parlementsmeerder-
heid die openstelling van het huwelijk voor homoparen afwijst met als argument dat
ditin strijd zou zijn met Bijbelse normen. Zelf heb ik eerder verdedigd dat dit in strijd
zou zijn met de scheiding van kerk en staat (Van der Burg 1997). Inmiddels ben ik tot
een andere opvatting gekomen; een dergelijk ruim begrip leidt tot onnodige
verwarring. We kunnen ons beter beperken tot de institutionele kern en dat wat daar
nauw tegenaan zit. De bezwaren tegen een dergelijke argumentatie staan overigens
niet geheel los van de scheiding tussen kerk en staat. Maar het verband is indirect,
namelijk doordat de achterliggende beginselen waarom we aan die scheiding hechten,
zich ook verzetten tegen zo’n religieuze argumentatie. Dat is het niveau dat ik hierna
verder zal aanduiden als de neutraliteit van de democratische staat. Het randschrift
“God zij met ons” hoort niet op de Nederlandse euro, maar niet omdat het in strijd
is met de scheiding van kerk en staat, maar omdat het in strijd is met deze meer
fundamentele neutraliteit. '

Een laatste kanttekening is dat de scheiding van kerk en staat ten onrechte vaak
als een zwaarwegende of zelfs absolute democratische norm wordt gezien. Een
voorbeeld is Paul Cliteur die bovendien het Franse begrip laicité simpelweg vertaalt
met de scheiding van kerk en staat en deze vervolgens op een lijn stelt met de
Amerikaanse non-establishment-clause en de neutrale staat (Cliteur 2006). Op deze
wijze verwordt de scheiding van kerk en staat tot een botte slogan die voor analytische
en normatieve doelen onbruikbaar wordt.

Zoals ook de historische analyse suggereert, is het echter een afgeleide norm met
een vrij beperkte betekenis. Aantasting van de scheiding tussen kerk en staat tast niet
meteen het democratische gehalte van een staat aan en leidt zelden tot inbreuk op
mensenrechten. Er kunnen allerlei goede redenen zijn voor financiéle en juridische
banden tussen de overheid en kerkelijke organisaties. Voorbeelden zijn steun voor het
reclasseringswerk van het Leger des Heils, voor pastores in hetleger of in ziekenhuizen,
of voor monumentale kerkgebouwen. Dergelijke steun kan soms problematisch zijn

Intersentia 191




Wibren van der Burg

wanneer die in strijd komt met de neutraliteit van de staat — alleen is dat niet per
definitie het geval. Het hangt af van de omstandigheden of staatssteun voor religieuze
organisaties verworpen of juist bevorderd moet worden. De slogan ‘scheiding van kerk
en staat’ biedt een veel te ongenuanceerd kader om over de wenselijkheid van dergelijke
steun te discussiéren, juist omdat het een absoluutheid van de scheiding suggereert
die onvoldoende recht doet aan de specifieke omstandigheden. Voor tal van vragen
biedt het beginsel van de scheiding van kerk en staat daarom niet het geschikte
conceptuele kader. We kunnen deze vragen beter bediscussiéren in termen van de
achterliggende norm van neutraliteit,

Kortom: men beroept zich tegenwoordig vaak op een verkeerde manier op de
scheiding van kerk en staat, en wel in drie opzichten. Ze krijgt een historisch
onverantwoorde centrale betekenis als een democratische basisnorm, een veel te ruim
bereik, en een te groot of zelfs absoluut gewicht. Niettemin moeten we de scheiding
ook niet helemaal overboord gooien. Wanneer men de beperkingen onderkentenzich
beperkt tot de harde institutionele kern, blijft het een waardevol beginsel. De staat mag
zich niet met de interne organisatie van religieuze organisaties bemoeien (dus
bijvoorbeeld niet met de vraag of er vrouwelijke priesters en imams moeten komen).
En de kerk of de moskee heeft geen claim op institutionele erkenning door de staat.

Een tweede slogan die vaak terugkeert in actuele debatten is dat godsdienst een
privékwestie is. Dat is iets voor de persoonlijke levenssfeer en daar hoor je dus in het
publieke domein niets van te merken. Scheiding van kerk en staat houdt in dat
godsdienst in de sfeer van de staat geen rol mag spelen. Daarom zou een docent of een
ambtenaar bijvoorbeeld geen hoofddoekje mogen dragen.

Soms ziet men dit vermeende privékarakter van de godsdienst als een uitvloeisel
van de scheiding tussen kerk en staat. Maar dat is een begripsverwarring, het heeft niets
met een institutionele scheiding te maken. Dat een kerk of moskee zich niet direct met
de staat mag bemoeien, impliceert helemaal niet dat een kerk of moskee niet in de
samenleving actiefmagzijn. En hetimpliceert zeker niet dat een individu, een burger,
in de publieke sfeer zijn godsdienstige identiteit thuis zou moeten laten.

In deze discussie verwart men twee betekenissen van persoonlijk of privé. Dat iets
een persoonlijke keuze is, impliceert niet dat het ook tot de persoonlijke levenssteer
beperkt blijft. In een democratische samenleving is godsdienst een vrije, persoonlijke
keuze van hetindividu. Daar heeft de staat niets mee te maken. Dat is het beginsel van
godsdienstvrijheid. (Politici zoals het voormalige Nederlandse Tweede-Kamerlid Ayaan
Hirsi Ali die zich wel direct richten tegen die privékeuze en burgers willen overtuigen
dat de islam als zodanig achterlijk is, handelen dus in strijd met die godsdienstvrijheid.
Hetzelfde geldt voor minister Verdonks eerdergenoemde kritiek dat er geen vrouwe-
lijke imams zijn. Voor zover zij daarbij zich ook opstellen als parlementslid of minister,
en dus als vertegenwoordiger van de staat, tasten zij de godsdienstvrijheid aan.) Dat
vrijheidsprincipe geldt overigens niet alleen rond godsdienst, de staat mag zich ook

192 Intersentia

Gelijke zorg en respect voor de gelovige burger — een inclusief-vrijzinnige schets

niet met mijn politieke keuze of mijn kledingkeuze bemoeien. Ook dat zijn persoon-
lijke keuzes, en het is mijn recht als autonome burger om daarin mijn standpunt en
gedrag zelf te bepalen.

Maar iets anders is of een dergelijke persoonlijke keuze alleen kan doorwerken in
de persoonlijke sfeer. Mijn keuze voor een bepaald type kleding blijft niet beperkt tot
de privésfeer, want ik heb ook kleren aan als ik ga winkelen en werken. Mijn politieke
keuze al helemaal niet—dat is per definitie een publicke zaak. En zo geldt dat ook voor
godsdienst. Als iemand een bepaalde religie belijdt en praktiseert, blijft dit zelden tot
de privésfeer beperkt. Godsdienst heeft immers ook verband met haar morele en
politieke opvattingen en gedrag. Wie bijvoorbeeld in de Bijbel leest dat God partij kiest
voor de weduwen en wezen en voor de vreemdeling, zal daar ook in de samenleving
iets mee willen doen.

Hoe we dat verband tussen levensovertuiging enerzijds en moraal en politiek
anderzijds kunnen begrijpen, heb ik elders uitgebreider geanalyseerd (Van der Burg
2005; vgl. ook Kole 2002). Maar hoe men dat verband zelf ook ziet, godsdienst kan
niet per definitie tot de persoonlijke sfeer worden beperkt. Het is een persoonlijke
keuze die kan raken aan iemands hele leven, en dus ook aan haar optreden in de
publieke sfeer. Godsdienst is niet alleen voor de zondag, maar juist ook voor door de
week.

Het is dit karakter van godsdienst als iets dat doorwerkt buiten de privésfeer, dat
tot conflicten kan leiden. De minaretten symboliseren dat Nederland niet meer
uitsluitend christelijk is—zoals overigens honderd jaar geleden de neogotische rooms-
katholieke kerken boven de grote rivieren demonstreerden dat Nederland geen
protestants land meer was. Een hoofddoekje laat zien dat de draagster zich onderwerpt
aan een bepaalde religieus geinspireerde seksuele moraal. De weigering om gemengd
te zwemmen of om mee te werken aan huwelijken tussen twee mannen — het zijn
allemaal voorbeelden waar persoonlijke geloofsovertuigingen botsen met in de publieke
sfeer gangbare normen. Het categorisch verwijzen van godsdienst naar de privésfeer
miskent hetkarakter van godsdienst en maakt het onmogelijk om deze conflicten echt
te begrijpen.

Eris nog een reden waarom het onwenselijk is om de discussie over het religieus
pluralisme in termen van publiek-privé te voeren. Vrouwenbesnijdenis, de rolverdeling
binnen een huishouding, de opvattingen over de eer van vrouwelijke leden van het
gezin en over homoseksualiteit — het zijn allemaal thema’s die we traditioneel tot de
privésfeer rekenden. Maar juist rond dergelijke vragen mogen we de discussie niet
vermijden, zoals de vrouwenbeweging al eerder duidelijk maakte. Het persoonlijke
is wel degelijk onderwerp van politick debat. Zulke controversiéle kwesties mogen we
niet tot een persoonlijke keuze reduceren. Of meisjes gelijke kansen krijgen in een gezin
en of ze vrijheid van partnerkeuze hebben, zijn wel degelijk kwesties waarvoor de
samenleving mee verantwoordelijk is.

Intersentia 193




Wibren van der Burg

DRIE VERSIES VAN NEUTRALITEIT

De scheiding van kerk en staat en de godsdienstvrijheid verwijzen naar dezelfde
achterliggende gedachte. Dat is de idee dat de staat neutraal moet zijn ten opzichte
van opvattingen van het goede leven, dus ook ten opzichte van levensbeschouwing
en godsdienst. Voor het Angelsaksische ‘liberalism’is dit een wezenlijk beginsel. Een
liberaal-democratische staat dient neutraal te zijn, Ditis ecen opvatting die vooral terug
te vinden is bij auteurs als John Rawls en Ronald Dworkin (Rawls 1971 en 1993,
Dworkin 1985). Gezien het woordliberaal als vertaling van ‘liberal’ in Nederland altijd
tot misverstanden leidt, omdat het vooral geassocieerd wordt met de rechts-liberale
VVD, kies ik ervoor om deze visie te betitelen als (politiek) vrijzinnig.

In debatten over de multiculturele samenleving wordt het beginsel van neutraliteit
vaak gelijkgesteld met het Franse begrip ‘laicité’. De staat moet levensbeschouwelijk
neutraal zijn en daaromhoren in de publieke sfeer geen godsdienstige symbolen zoals
hoofddoekjes thuis. Neutraliteit is inderdaad een belangrijke waarborg voor een
fatsoenlijke samenleving. Maar er zijn verschillende manieren om aan die neutraliteit
gestalte te geven; de Franse laicité is slechts één daarvan.

In de Nederlandse traditie overheerst een andere benadering. Onze democratische
praktijkis anders dan die in andere landen. Ons systeem van evenredige vertegenwoor-
diging biedt ook kleine partijen een kans. Door de noodzaak van coalitievorming is
politiek altijd een streven naar consensus en compromissen, gekenmerkt door polderen
en respect voor minderheden. Anders dan in Frankrijk hebben we de neutraliteit van
de staat nooit geinterpreteerd als het uitsluiten van religie uit de publieke sfeer. We
hebben altijd ruimte geboden voor bijzonder onderwijs en confessionele partijen, voor
gewetensbezwaren en voor pastores in leger en gevangenissen. Wanneer godsdienst
deel is van iemands identiteit, moet ook de staat dat respecteren en serieus nemen.
Naar mijn overtuiging is deze benadering voor onze huidige problemen vruchtbaarder.
Daarom is het hoog tijd om deze visie op neutraliteit weer als vertrekpunt te nemen.

Maar eerst rijst de vraag waarom neutraliteit eigenlijk waardevol is. Het vrijzinnige
antwoord is: omdat zij uitdrukking geeft aan de gelijke zorg en respect voor alle burgers
alsautonome personen (Dworkin 1985). Zij mogen hun leven inrichten naar hun eigen
overtuiging. Daarom mag de staat zich niet baseren op een daarmee strijdige
levensvisie. Publieke instanties en openbare scholen mogen controversiéle levensover-
tuigingen niet uitdragen of bevoordelen. Daarnaast kan men ook voor neutraliteit zijn
om pragmatische redenen (het voorkomt een burgeroorlog) of omdat het daarmee
samenhangende pluralisme waardevol is als voorwaarde voor een dynamische,
democratische cultuur.

Die basisnorm van gelijke zorg en respect ligt volgens Dworkin ten grondslag aan
onze democratische rechtsstaat en dus ook aan de mensenrechten. De neutrale

194 Intersentia

Gelijke zorg en respect voor de gelovige burger — een inclusief-vrijzinnige schets

invulling ervan is overigens niet de enig mogelijke. Men kan immers ook verdedigen
dat gelijke zorg en respect inhoudt dat een burger wordt behandeld zoals een
deugdzaam, christelijk burger zou willen worden behandeld. De neutrale invulling
ervan is echter volgens Dworkin de norm die het beste recht doet aan de autonomie
van de burger

Met dit uitgangspunt kan men vervolgens drie kanten uit. De eerste mogelijkheid is
exclusieve neutraliteit — de Franse laicité, in de Engelstalige literatuur bekend als
‘hands-off neutrality’ (Brian Barry en Chandran Kukathas). Levensbeschouwing wordt
geheel uitgesloten uit de publieke sfeer. Alle religieuze ideeén en hun symbolen worden
verbannen. In het publieke debat mag geen beroep worden gedaan op levensbeschou-
welijke overtuigingen. Politici, rechters, docenten en studenten mogen geen hoofd-
doekjes dragen, maar ook geen kruistekens, keppeltjes of lange rokken (symbool van
een streng reformatorische levenswandel). De staat is levensbeschouwelijk blind.

De tweede mogelijkheid is inclusieve neutraliteit, in de Engelstalige literatuur bekend
als “evenhandedness” (Carens 2000). Burgers krijgen in deze visie juist zo veel mogelijk
de gelegenheid om overeenkomstig hun eigen levensovertuiging te spreken en te
handelen, ook in de publieke sfeer. Deze vorm van neutraliteit eist dat alle levensover-
tuigingen gelijk behandeld worden, maar niet dat ze buiten haakjes worden geplaatst.
In plaats van ‘gelijke onverschilligheid” komt ‘vergelijkbare steun’ (Pierik 2002).
Mensen in ziekenhuizen of in het leger kampen soms met levensbeschouwelijke
problemen; daarom financiert de Nederlandse overheid pastores naar rata van de
omvang van de verschillende groepen. Inclusieve neutraliteit verbiedt dit niet, maar
eist dat er ook humanistische raadslieden en imams worden aangesteld, naar rata van
het aandeel van humanisten en moslims in de bevolking. Inclusieve neutraliteit brengt
de veelkleurigheid tot uiting, waarbij de overheid iedere groep gelijkelijk de ruimte
laat en soms ondersteunt, maar geen enkele bevoordeelt.

Het verschil wordt goed duidelijk bij de bede in de troonrede (in Nederland al
decennialang een omstreden thema) of de kruisbeelden in de Duitse klaslokalen (over
ditlaatste themazie Van der Burg en Brom 1999). Exclusieve neutraliteit wijst dit altijd
principieel af. Voor een aanhanger van inclusieve neutraliteit daarentegen hangt het
af van de situatie. Als iedereen een positieve beleving zou hebben bij het kruisbeeld
of bij God in de troonrede, is daar vanuit een inclusieve benadering geen bezwaar
tegen. Nu dat in onze pluralistische samenleving anders ligt, leidt ook de inclusieve
visie tot een afwijzing.

Hier ligt ook het gemeenschappelijk kenmerk met het Vlaamse gedachtegoed dat
bekend staat onder de naam ‘actief pluralisme’. De staat dient de religieuze identiteit
van de burger niet te negeren, maar serieus te nemen. Maar terwijl in de inleiding van

Intersentia 195




Wibren van der Burg

dit boek het actief pluralisme wordt gepresenteerd als verdergaand dan neutraliteit,
zie ik het als een variant van neutraliteit.

Een derde mogelijkheid is compenserende neutraliteit (vgl. hierover Van der Burg
en Pierik 2005). Evenzeer als bij de inclusieve versie is er ruimte voor godsdienst in
de publieke sfeer. Maar de proportionaliteitsnorm voldoet niet wanneer er structurele
of historische ongelijkheden bestaan die het voor minderheden moeilijker maken hun
godsdienst of cultuur op voet van gelijkheid te beleven. Een lid van de meerderheid
kan in een vrije markt gemakkelijker zijn opvatting van het goede leven verwezenlijken
dan iemand die tot de minderheid behoort. De markt voor Friestalige boeken is
bijvoorbeeld kleiner dan die voor Nederlandstalige. Als men alles overlaat aan de vrije
markt, zou het aanbod van Friestalige boeken veel kleingr en duurder zijn. Omiemand
met Fries als moedertaal toch een gelijke kans te geven om zijn eigen cultuur tebeleven,
is dus extra subsidie voor Friestalige boeken gerechtvaardigd.

Dit is een voorbeeld van een structurele ongelijkheid. Soms zullen ongelijke kansen
het gevolg zijn van historisch onrecht. Voor joodse groepen in Europa s het, als gevolg
van de Holocaust, moeilijker om een bloeiend cultureel en religieus leven in stand te
houden. Dit kan een argument zijn om hen extra te steunen. Daardoor krijgen ze
immers eerlijker kansen.

Er is niet in abstracto altijd een voorkeur voor één variant, ook al verdient, zoals
ik hieronder zal betogen op principiéle en pragmatische gronden inclusieve neutraliteit
de voorkeur, Het hangt deels af van de context. Compenserende neutraliteit speelt
slechts in uitzonderingsgevallen een rol als argument voor aanvullende maatregelen,
maar kan nooit het hoofdprincipe zijn.

Exclusieve neutraliteit kan bijvoorbeeld geboden zijn in landen met één dominante
godsdienst, zoals het overwegend katholieke Frankrijk honderd jaar geleden of het
overwegend islamitische Turkije. Daar was en is inclusieve neutraliteit in de praktijk
geen neutrale optie. Het zou namelijk betekenen dat vrijwel alleen de dominante
godsdienst in het publieke domein zichtbaar is, waardoor minderheden eerder sociaal
gediscrimineerd zouden worden. Daarom kiest men in die landen voor het uitsluiten
van de katholieke kerk resp. de islam uit de publieke sfeer.

Een tweede reden om voor exclusieve neutraliteit te kiezen is wanneer voor
bepaalde levensbeschouwelijk gevoelige onderwerpen het niet nodig is dat de staat een
taak op zich neemt. De bouw van kerken, de betaling en aanstelling van pastores en
het innen van bijdragen van leden ten behoeve van het kerkelijke werk is iets wat
doorgaans heel goed door de kerken zelf kan worden gedaan. Als godsdienst een
persoonlijke keuze is, dient ook aan de gelovige overgelaten te worden hoe belangrijk
zij die keuze vindt en hoeveel geld zij daartoe wil betalen. Vindt men de aanstelling
van een pastor in een kleine parochie heel belangrijk, dan kunnen de parochieleden
zelf door extra hoge bijdragen hier de basisvoor leggen. Inclusieve neutraliteit is altijd
lastig te realiseren bijvoorbeeld omdat het moeilijk is een objectieve maatstaf voor een
werkelijk proportionele verdeling te vinden. Dat blijkt ook in Belgié ten aanzien van

196 Intersentia

Gelijke zorg en respect voor de gelovige burger — een inclusief-vrijzinnige schets

de islam, waar ondanks dertig jaar erkenning, het niet lukt tot een behoorlijke
financiering van de islamitische groepen te komen. Adriaan Overbeeke noemt de
erkenning van de islam anno 2005 zelfs een dode letter. (Overbeeke 2006, 139) Dit
terwijl de moslims dus wel al die jaren via hun belasting meebetalen aan de steun voor
christelijke kerken.

Het lijkt mij dat in algemene zin voor een kerkbelasting of voor overheidssteun
bij het normale functioneren van de kerken geen reden is. In bijzondere gevallen kan
dat anders liggen. Voorbeelden zijn het pastoraat in bijzondere situaties (ouderen,
zieken, militairen, gevangenen) of het onderhoud van historische kerken. Ook voor
de bouw van gebedsruimtes voor nog niet gevestigde groepen zoals moslims kan steun
gerechtvaardigd zijn als een vorm van positieve actie, gebaseerd op compenserende
neutraliteit. Maar in al die gevallen gaat het om gerichte steun, waarvoor ook specifieke
redenen zijn aan te voeren. Voor een generieke kerkbelasting zoals in Duitsland of een
generieke steun voor kerkbouw en pastores zoals in Belgié lijkt mij geen rechtvaardi-
ging aanwezig. Voor dit soort thema’s biedt exclusieve neutraliteit dus een kritische
maatstaf.

Inclusieve neutraliteit past vooral goed in pluralistische landen met veel minderhe-
den, zoals Canada en Nederland. In het Nederlandse publieke debat en in belangrijke
organen zijn ook de kleinere groepen zoveel mogelijk evenredig vertegenwoordigd.
Onze inclusieve neutraliteit houdt vanouds rekening met de godsdienst van burgers.
We kwamen daarom minderheden tegemoet toen wettelijke regels botsten met hun
levensovertuiging rond thema’s als de eed, de krijgsdienst en sociale verzekeringen.
Voor de religieuze plicht om een hoofddoek te dragen lijkt mij een vergelijkbare
benadering zinvol.

DE VOORDELEN VAN INCLUSIEVE NEUTRALITEIT

Inclusieve neutraliteit heeft verschillende voordelen. Een principieel voordeel is dat
burgers niet gedwongen worden hun overtuigingen deels buiten de publieke sfeer te
houden. Een godsdienst raakt nooit alleen de privésfeer. Burgers die totaal moeten
afzien van hun levensbeschouwing in de publieke sfeer, moeten een deel van zichzelf
thuis laten; voor sommige groepen zal dat offer groter zijn dan voor anderen. Daarom
is exclusieve neutraliteit minder democratisch.

Een pragmatisch voordeel is dat religieuze minderheden minder snel vervreemd
raken van de staat. Wie alleen mag meedoen op voorwaarde dat zij dat thuislaat wat
voor haar wezenlijk is, voelt zich onvoldoende vertegenwoordigd in het democratische
proces. Dit bevordert een neiging om zich ertegen af te zetten. Een praktijk van
inclusieve neutraliteit kan bijdragen aan een betere integratie van minderheden. In
Nederland maken de Staatkundig Gereformeerde Partij en de ChristenUnie (in 2000
ontstaan uit het Gereformeerd Politiek Verbond en de Reformatorische Politieke

Intersentia 197




Wibren van der Burg

Federatie) deel uit van het politieke bestel. Daardoor moeten deze vertegenwoordigers
van het orthodoxe calvinisme rekening houden met dat politieke systeem en met
andere minderheden. Als ze politiek wat willen bereiken, moeten ze compromissen
sluiten. Dit heeft een matigende invloed. Dat heeft ertoe bijgedragen dat democratische
en rechtsstatelijke waarden geintegreerd zijn in de orthodox-protestantse geloofsover-
tuigingen. Mede door deze inclusieve strategie zijn orthodoxe groepen in Nederland
niet vervreemd geraakt van de politiek, en zijn moordaanslagen op abortusartsen zoals
in de VS uitgebleven. Zou iets soortgelijks ook niet kunnen gelden voor islamitische
minderheden?

Zowel de meerderheid als de minderheid worden in een praktijk van inclusieve
neutraliteit voortdurend geconfronteerd met andersdgnkenden. Dat kan al beginnen
op school. Het openbaar onderwijs dient daarom godsdienst niet uit te bannen, maar
moet zich richten op het (in de praktijk vaak moeilijk te realiseren) ideaal van een
ontmoetingsschool met expliciete aandacht voor culturele en levensbeschouwelijke
diversiteit. Hier komen minderheden elkaar tegen, waardoor kinderen aljong wennen
aan verschillen en dus oefenen in onderlinge tolerantie. Wie dat van jongsafaan kent,
zal minder snel aanstoot nemen aan hoofddoek, keppeltje of navelpiercing.

Die voortdurende confrontatie met andersdenkenden kan het onderling begrip
bevorderen. Maar vooral ook stimuleert dit een modernisering van godsdiensten,
omdat deze niet beperkt blijven tot de privésfeer. Religies worden uitgedaagd zich
positief te verhouden tot de pluralistische samenleving. Inclusieve neutraliteit
vertrouwt niet alleen op de overheid om met verboden te interveniéren — vaak weinig
effectief — maar schept voorwaarden waaronder burgers elkaar ontmoeten, leren
begrijpen en zo mogelijk hun opvattingen bijstellen.

Ten slotte een voordeel waarvoor de Amsterdamse burgemeester Job Cohen terecht
gevoelig is. Godsdienstige groepen spelen vaak — helaas soms ook niet — een positieve
rol bij opvang en ondersteuning, en bij sociale integratie van immigranten. Men kan
dan denken aan diaconaat en pastoraat, maar ook aan de Ghanezen in de Amsterdamse
Bijlmer. Door hun sterke kerkelijke betrokkenheid zijn deze immigranten in staat
gebleken in belangrijke mate opvang in eigen kring te realiseren, waardoor de
Ghanezen in Nederland vrijwel niet voor problemen zorgen — ook al zijn ze bepaald
niet sterk geintegreerd in de samenleving. Dat positieve potentieel mag een overheid
benutten en proberen in positieve richting bij te sturen, terwijl ze de negatieve
uitwassen dient tegen te gaan. Dat kan natuurlijk alleen als ze geen levensbeschouwe-
lijke blinddoek voordoet, maar bewust het contact met kerken en religieuze organisa-
ties zoekt.

198 Intersentia

Gelijke zorg en respect voor de gelovige burger — een inclusief-vrijzinnige schets

ONDERWIJS, HOOFDDOEKJES EN DE SGP

Wat betekent deze typisch Nederlandse, inclusieve vorm van vrijzinnigheid nu
concreet? Inclusieve vrijzinnigheid biedt aan minderheden veel ruimte om hun eigen
godsdienst en cultuur te beleven, ook in de publieke sfeer. De overheid geeft ruimte
en soms steun voor organisaties op confessionele basis, zoals scholen en politieke
partijen. Als dat de keuze van de burgers zelf is, wordt de oprichting van islamitische
scholen toegestaan. Maar inhoudelijk is er een voorkeur voor de openbare school als
ontmoetingsschool, waarin kinderen van verschillende achtergronden met elkaar leren
leven. Daarin moet ook ruimte bestaan voor godsdienstige vakken — als vrije keuze-
vakken. En als ouders hun kinderen het beste van twee culturen willen bijbrengen, is
onderwijs in eigen taal en cultuur een democratische vereiste. Het is daarom jammer
dat dit vak in Nederland, vooral op grond van ideologische argumenten, afgeschaft
is.

Wie nuchter nadenkt, begrijpt dat het dragen van hoofddoekjes geen wezenlijk
probleem is en dat hier de vrijheid van de draagster moet prevaleren. Hetisbovendien,
anders dan vaak gedacht, primair een kwestie van seksuele moraal, en niet van
ongelijkheid tussen man en vrouw. In het Westen maken we ook vaak verschil tussen
blote vrouwenborsten en een blote mannentorso — denk aan de rel rond de blote borst
van Janet Jackson. Voor docenten, studenten, politieagenten, ambtenaren en
volksvertegenwoordigers moet een hoofddoek toegestaan worden. Voor rechters ligt
het moeilijker omdat hier de onathankelijkheid van de rechterlijke macht in het geding
is. Maar in feite kan een moslima met een hoofddoek een uitstekende onafhankelijke
rechter zijn: dat wordt immers in de opleiding voor de rechterlijke macht voldoende
bewaakt. Het is de schijn van onpartijdigheid die ons dwars zit. Een deel van het
publiek heeft er moeite mee om te accepteren dat zij onpartijdig is. Daarom moeten
we bevorderen dat burgers gaan inzien dat een rechter met een hoofddoekje even
onpartijdig kan zijn als een rechter die lid is van de SGP of van GroenLinks, of als een
vrouwelijke rechter die moet oordelen over een verkrachtingszaak. In de VS kan een
rechter met een keppeltje op gewoon functioneren.

Een nuchtere, verdraagzame houding past ook tegenover orthodoxe joden en
moslims die iemand van het andere geslacht geen hand willen geven. Het is werkelijk
diep triest dat nota bene de minister van Integratie, Rita Verdonk, de tegenstellingen
en het gevoel van wederzijds onbegrip heeft aangewakkerd door hier voor de
televisiecamera’s een scéne over te maken. De ophef over het ongemengd zwemmen
- door de Amsterdamse burgemeester Cohen op pragmatische gronden terecht
toegestaan — wekt evenzeer verbazing. De behoefte hieraan heeft niets te maken met
ongelijkwaardigheid tussen mannen en vrouwen, maar met een bepaalde seksuele
moraal. Getuigt het niet van respect dat we minderheden de kans geven om overeen-
komstig die eigen moraal te leven — ook als het niet langer de onze is?

Intersentia 199




Wibren van der Burg

Datbetekent niet dat de overheid iedere godsdienstig of cultureel bepaalde moraal
alseen gegeven moetaccepteren. Homohaat, gedwongen huwelijken, vrouwenbesnij-
denis en eerwraak maken anders dan hoofddoekjes of gescheiden zwemlessen
daadwerkelijk slachtoffers. Vrijzinnigen bestrijden daarom wel de fundamentele
ongelijkheid tussen mannen en vrouwen in sommige minderheidsculturen. Maar ze
doen dat met doordacht beleid en niet met de botte bijl. Ze bestrijden niet de
moskeebouw, omdat godsdienstvrijheid een fundamenteel mensenrecht is. En ze willen
evenmin buitenlandse priesters en imams weren omdat dat in strijd zou zijn met die
godsdienstvrijheid. Maar ze eisen wel van die priesters en imams dat ze een inburge-
ringscursus volgen die hen in staat stelt om ook werkelijk steun te bieden aan gelovigen
binnen de Nederlandse samenleving. &

Die grenzen zijn ook aan de orde bij de Staatkundig Gereformeerde Partij, de
oudste partij van Nederland (1918). Op grond van een beroep op de Bijbelteksten
weigert deze orthodox-calvinistische partij om vrouwen toe te laten als lid, laat staan
als volksvertegenwoordiger. Een aantal viouwenorganisaties is hiertegen een juridische
procedure gestart. De Haagse Rechtbank heeft hier een Salomonsoordeel geveld (in
twee afzonderlijke oordelen op 7 september 2005). Enerzijds stelt hij terecht dat de
staat vrouwendiscriminatie niet actief mag ondersteunen, en dat daarom de subsidie
aande jongerenorganisatie en het wetenschappelijk bureau van de SGP moet worden
beéindigd. De vrijheid van vereniging vindt haar grenzen in het discriminatieverbod
van artikel 1 Grondwet: het categorisch uitsluiten van vrouwen uit politieke functies
gaat te ver. Anderzijds verwerpt de Rechtbank vooralsnogeen verbod van de SGP. Dat
zou een heel drastisch middel zijn.

Ditvoorbeeld laat al zien dat we er niet komen met simpele slogans. De multicultu-
rele en multireligieuze samenleving vraagt om nuance en om gevoel voor religieuze
en culturele verschillen.

Twee interpretaties van neutraliteit staan tegenover elkaar. De inclusieve variant
past beter bij de Nederlandse traditie en biedt ook betere perspectieven (maar
natuurlijk geen garanties) voor het integreren van religieuze minderheden dan de
uitsluitende versie. Daarom is het jammer dat auteurs als Paul Cliteur, Afshin Ellian
en Ayaan Hirsi Ali zich eenzijdig op Frankrijk of Turkije richten als model. Dat is niet
alleen principieel en historisch eenzijdig; daarmee missen ze ook kansen om de
integratie in Nederland beter te doen verlopen. Wat eerder gold voor orthodoxe
christenen in Nederland kan ook gelden voor islamitische immigranten,

EEN BELGISCH EN EUROPEES PERSPECTIEF

Het serieus nemen door de overheid van de godsdienst van haar burgersis een vereiste
vandemocratie en mensenrechten. Inclusieve neutraliteit (waar nodig aangevuld met
compenserende neutraliteit) doet dat in het algemeen het beste. Mijn indruk is dat

200 Intersentia

Gelijke zorg en respect voor de gelovige burger — een inclusief-vrijzinnige schets

mijn pleidooi voor inclusieve vrijzinnigheid veel overeenkomsten heeft met het
pleidooi voor actief pluralisme in Belgié.

Daarbij moet overigens wel een principieel onderscheid gemaakt worden in de
opstelling van de overheid en de opstelling van de burger. Ik heb de indruk dat in de
Belgische discussie voor beide de uitdrukking actief pluralisme wordt gebruikt, wat
het begrip niet helderder maakt. Die twee staan natuurlijk niet los van elkaar, maar
de normen die gelden voor beide zijn niet gelijk. Tk mag immers wel degelijk mijn
ouders, mijn geliefde of mijn medegelovigen beter behandelen dan andere mensen,
terwijl de staat dergelijke verschillen niet mag maken. Gelijke zorg en respect is dus
wel een basisnorm voor de overheid, maar niet voor de burger. Daarom lijkt het me
goed te onderscheiden tussen inclusieve neutraliteit als principieel uitgangspunt voor
de staat en actieve verdraagzaamheid als waardevolle opstelling van de burgers (Van
der Burg 2005). Actieve verdraagzaamheid houdt in dat de burger een eigen levens-
beschouwelijke overtuiging heeft en van daaruit probeert een open gesprek aan te gaan
met andersgelovigen. Dat gesprek kan dus wel degelijk ook een kritisch karakter
hebben, als ik me bijvoorbeeld verzet tegen de interpretatie van Bijbel en Koran in de
rooms-katholieke kerk en de conservatieve islam die ertoe leiden dat vrouwen van
bepaalde religieuze functies worden uitgesloten. Inclusieve neutraliteit daarentegen
vereist nu juist dat de staat geen eigen levensbeschouwelijke visie heeft. De staat mag
dus wel (met respect voor de godsdienstvrijheid) kritiek leveren op discriminatie van
vrouwen als die bijvoorbeeld met een beroep op de Bijbel (SGP) of Koran plaatsvindt,
maar mag geen religieuze dialoog aangaan over de mogelijkheid van andere tekstinter-
pretaties. Dat laatste is niet een taak van de overheid. Wat de overheid wel kan doen
is voorwaarden te scheppen waaronder zo’n interreligieuze dialoog plaatsvindt. Het
lijkt me dat dit onderscheid tussen de verantwoordelijkheid van de overheid en de
verantwoordelijkheid van de burger (of van maatschappelijke organisaties) ook van
belang kan zijn om het begrip actief pluralisme nader invulling te geven. ‘

Overigens zou ik niet zonder meer willen pleiten voor overnemen van de
Nederlandse vrijzinnige traditie in Belgié. Allereerst al niet omdat dat in Nederland
momenteel stevig ter discussie staat, omdat nog maar de vraag is in hoeverre het op
dit moment voldoende draagvlak heeft bij de meerderheid van de bevolking. Het vraagt
aanpassing en verdraagzaamheid ook van de niet-islamitische meerderheid. Met politici
die de tegenstellingen juist aanwakkeren omdat dat hen electoraal gewin lijkt te
brengen, is het moeilijk voldoende draagvlak voor zo’n beleid te creéren. Daar zit dus
een eerste contextuele vereiste: het tegemoetkomen aan de minderheden kan niet te
zeer op gespannen voet staan met dat wat de meerderheid bereid is te doen. Anders
is er het risico van een electorale afstraffing, zoals met de Fortuyn-revolutie in
Nederland gebleken is. Tk denk dat het tij in Nederland nu weer geleidelijk aan het
keren is en er meer ruimte komt voor nuance en bescherming van minderheden, maar
het gaat hierbij om een delicaat evenwicht.

Intersentia 201




Wibren van der Burg

Maar er zijn nog andere redenen waarom ik terughoudend zou zijn met de door
mij voor Nederland bepleite vrijzinnigheid. Het hangt erg af van de concrete context
in hoeverre dat haalbaar en zinvol is. Eerder al merkte ik op dat in landen met een
overwegend katholieke of islamitische meerderheid als Frankrijk en Turkije soms een
politiek van exclusieve neutraliteit gerechtvaardigd kan zijn. Om een voorbeeld te
noemen: als in Turkije hoofddoekjes wel toegestaan worden, komen liberale moslims
als de alevieten en christenen eerder in het gedrang. Als in Frankrijk 100 jaar geleden
door de invoering van de laicité niet radicaal was opgetreden tegen de overmacht van
de katholieke kerk, was de invloed van deze kerk duidelijk ten nadele geweest van de
protestanten en joden.

Ook Belgié is een land met vanouds een sterke katholieke meerderheid. In hoeverre
een inclusieve neutraliteit dus tot een werkelijke neutraliteit zal leiden, zal per thema
moeten worden bekeken. Is een ontmoetingsschool werkelijk haalbaar of is het beter
om ter bescherming van minderheden maar helemaal geen aandacht te besteden aan
de godsdienstige overtuiging van leerlingen? Is afschaffing van de overheidssteun voor
godsdienstige groepen nu de beste manier om moslims te laten integreren, of is juist
een extra impuls nodig om hen te ondersteunen? Het zijn thema’s waarover ik als
buitenstaander geen uitspraak durf te doen. Een zorgvuldige analyse is vereist om te
bekijken welke politiek het beste recht doen aan een neutrale invulling van de gelijke
zorg en respect voor alle burgers.

Hiermee ben ik ook al op de Europese dimensie. Een enkele opmerking daarover. Het
Europese Hof voor de Rechten van de Mens heeft gezegd dat een hoofddoekjesverbod
in Turkije onder de margin of appreciation valt (EHRM, Leyla Sahin v. Turkije,
29 juni 2004). Dit lijkt me principieel een juiste uitspraak: het hangt af van de lokale
context wat de beste manier is om aan de gewenste neutraliteit van de staat gestalte
te geven. De godsdienstvrijheid is een wezenlijk recht, maar niet onbeperkt. De
scheiding van kerk en staat is al helemaal geen mensenrecht, Staten dienen vrij te
zijn om die oplossing te kiezen die het beste past bij hun lokale situatie.

Dat betekent overigens niet dat er helemaal geen beroep op mensenrechten
mogelijk is in dit soort situaties. Een staat dient wel op niet-discriminerende wijze te
handelen. Ik denk dat Franse leerlingen uit Elzas-Lotharingen terecht kritiek kunnen
hebben op het meten met twee maten: geen hoofddoekjes, maar in veel schoollokalen
(in het verlengde van de oudere Duitse traditie) wel kruisbeelden. Evenzo zouden
Belgische moslims ook succes kunnen hebben met kritiek op de onevenwichtige
praktijk van de erkenning van godsdiensten, waardoor zij feitelijk niet in aanmerking
blijken te komen voor overheidssubsidie waar kerken die wel krijgen. Neutraliteit is
in dit soort gevallen een kritische maatstaf, en dient ook bij de interpretatie van
mensenrechten meegenomen te worden. Maar dan is het eerder het non-discriminatie-
beginsel dat als basis kan dienen om te zorgen dat aanhangers van verschillende
geloofs- en levensovertuigingen gelijk worden behandeld.

202 Intersentia

Gelijke zorg en respect voor de gelovige burger — een inclusief-vrijzinnige schets

Erkenning van de rol van de godsdienst, ook in de publieke sfeer, is een democra-
tische vereiste en kan bijdragen aan een betere integratie en modernisering van de
islam. Een liberale jihad tegen de islam, tegen hoofddoekjes en islamitische scholen,
doet het misschien goed in de publiciteit, maar versterkt onnodig de tegenstellingen.
Datisniet wat we nu nodig hebben. Een inclusieve democratie die minderheden met
al hun soms merkwaardige eigenschappen laat weten dat ze erbij horen, levert een
grotere bijdrage aan sociale integratie dan harde taal die alleen maar hamert op
aanpassing.

BIBLIOGRAFIE

Abicht, Ludo, ‘Actief Pluralisme. Zeven stellingen’, in Eva Brems en Ruth Stokx (ed.),
Recht en minderheden. De ene diversiteit is de andere niet (Tegenspraak cahier 26),
Brugge, die Keure, 2006, 221-233.

Carens, Joseph H., Culture, Citizenship and Community. A Contextual Exploration of
Justice as Evenhandedness, Oxford, Oxford University Press, 2000.

Cliteur, Paul, “Moet de scheiding van kerk en staat opnieuw worden geregeld?”, in
EvaBremsen Ruth Stokx (ed.), Recht en minderheden. De ene diversiteitis de andere
niet (Tegenspraak cahier 26), Brugge, die Keure, 2006, 167-180.

den Boef, August Hans, Nederland seculier! Tegen religieuze privileges in wetten, regels,
praktijken, gewoonten en attitudes, Amsterdam, Van Gennep, 2003.

Dworkin, Ronald, ‘Liberalism’, in A Matter of Principle, Cambridge, Mass., Harvard
University Press, 1985, 181-204.

Kole, Jos, Moral Autonomy and Christian Faith. A discussionwith William K. Frankena
(diss. Kampen), Delft, Eburon, 2002.

Kukathas, Chandran, “Are there cultural rights?”, in Will Kymlicka (eds.) The Rights
of Minority Cultures, Oxford, Oxford University Press, 1995, 228-255.

Loobuyck, Patrick, “Multiculturalisme binnen liberale grenzen. Geillustreerd aan de
hand van de Belgische context”, Filosofie ¢~ Praktijk 2005, 26, 2, p. 20-33.

Overbeeke, Adriaan, “Godsdienstrechten van aanhangers van niet-erkende godsdiens-
ten”, in Eva Brems en Ruth Stokx (ed.), Recht en minderheden. De ene diversiteit
is de andere niet (Tegenspraak cahier 26), Brugge, die Keure, 2006, 135-149.

Pierik, Roland, “Een verdediging van het multiculturalisme vanuit een liberaal-egalitair
perspectief”, Nederlands tijdschrift voor Rechtsfilosofie & Rechtstheorie 2002, 31, 3,
p. 251-266.

Rawls, John, A Theory of Justice, Cambridge, Mass., Harvard University Press, 1971.

Rawls, John, Political Liberalism, New York, Columbia University Press, 1993.

van der Burg, Wibren, “Het huwelijk - een omstreden instituut”, NJB 72 (1997) 29,
1321-1325, naschrift bij de reactie van M. de Blois, NJB72 (1997) 37, 1721-1722.

Intersentia 203




Wibren van der Burg

van der Burg, Wibren, Over religie, moraal en politiek. Een v'rijzinnig alternatief,
Kampen, Ten Have, 2005.

van der Burg, Wibren en Frans W.A. Brom, “Eine Verteld1gung der staatlichen
Neutralitit”, in Klaus Peter Rippe (Hrsg.), Angewandte Ethik ﬁ: der pluralistischen
Gesellschaft, Freiburg, CH, Freiburger Universititsverlag, 1999, 53-82.

van der Burg, Wibren en Roland Pierik, ‘Headscarves and Three Versions of Neutrality’
(ongepubliceerde paper gepresenteerd op het IVR-congres in Granada), 2005.

204

Intersentia




