
2296 5  d e c e m b e r  2 0 0 3   a f l .  4 4  NJb

T
ot voor kort stond Nederland bekend
als een verdraagzaam land dat de gods-
dienstvrijheid hoog in het vaandel
voerde. Aanvankelijk ging het daarbij
primair om de persoonlijke gewetens-

vrijheid (vgl. de Unie van Utrecht, 1579). Maar in
de loop der eeuwen groeide de erkenning dat
godsdienstvrijheid ruimer is omdat geloof op tal
van manieren doorwerkt in het handelen.
Daarom dient de staat zoveel mogelijk rekening te
houden met godsdienstige overtuigingen, ook in
de publieke sfeer. Sommige burgers hebben religi-
euze gewetensbezwaren tegen het zweren van een
eed (doopsgezinden), tegen de krijgsdienst
(doopsgezinden, quakers) of tegen sociale verze-
keringen (orthodoxe gereformeerden); daarom
zijn voor hen wettelijke uitzonderingsbepalingen
gemaakt. In het staatsrecht wordt dan ook breed
aanvaard dat de godsdienstvrijheid niet alleen de
interne gewetensvrijheid omvat, maar ook de uit-
werking van het geloof in het sociale leven.
Sinds kort lijkt dit tolerante klimaat radicaal om-
geslagen. De Islam is de grote vijand, de overwe-
gend islamitische Marokkanen en Turken vormen
een bedreiging voor onze sociale eenheid. De
vroegere bereidheid om religieuze minderheden
tegemoet te komen lijkt vrijwel verdwenen.
Politici proberen elkaar in hardheid en non-tole-
rantie te overtreffen – merkwaardig genoeg heb-
ben juist liberale politici daarbij het hoogste
woord. Islamitische scholen bedreigen de integra-
tie en moeten worden tegengegaan – ook al ontze-
nuwt onderzoek van de onderwijsinspectie die be-
schuldiging en staat dit op gespannen voet met de
Grondwet. De ideologische verblinding verhin-
dert echter dat dergelijke stellingnamen door de
feiten of het recht worden gecorrigeerd. Dit bleek
ook in de kritiek op de nieuwe moskee in Rotter-
dam; men eiste een bescheidener ontwerp. We
moeten blijkbaar weer terug naar de schuilkerken
– je mag wel moslim zijn als je het maar niet te
duidelijk laat blijken.
In dit soort situaties kan de rechterlijke macht
nog een bolwerk van redelijkheid en recht zijn.
Als de politiek verblind is door ideologie, angst en
populisme mag van de rechter een bezonnen oor-
deel worden verwacht. Zijn taak is immers de be-
ginselen van de rechtsstaat te bewaken, minder-
heden tot hun recht te laten komen en hun
grondrechten te beschermen.
Helaas is de praktijk anders. In een recente uit-
spraak blijkt ook de Zwolse rechtbank aangesto-
ken door het intolerantievirus (zie NJB 31 2003, p.
2078). Een vrouw met een niqaab werd niet toege-
laten als procespartij in een procedure voor een
omgangsregeling (haar advocaat mocht haar ove-
rigens wel vertegenwoordigen). Een algehele ge-
zichtsbedekking doet volgens de rechtbank we-
zenlijk afbreuk aan de waarheidsvinding en
beperkt daarom de rechter in de uitoefening van
zijn ambt. De keuze op grond van de godsdien-
stige overtuiging kan er niet toe leiden dat de
regels van een goede procesorde moeten wijken.
Allereerst is het uiterst merkwaardig als men ie-

mand het recht op deelname aan haar eigen pro-
ces ontzegt met een beroep op een goede proces-
voering. Zeker in het privaatrecht is die goede
procesvoering er toch primair op gericht om de
partijen tot hun recht te laten komen? En is een
beperkte communicatie dan niet beter dan hele-
maal geen communicatie?
Nog opmerkelijker is dat de rechtbank op geen en-
kele manier een afweging maakt tussen de belan-
gen van een goede procesvoering en het recht op
godsdienstvrijheid. Natuurlijk belemmert ge-
zichtsbedekking de communicatie en zet dus de
zorgvuldige procesvoering onder druk. Maar de
principiële vraag, die de rechter niet eens stelt, is
of die schade aan de procesvoering zwaarder
weegt dan de inbreuk op de godsdienstvrijheid (in
samenhang met het recht op toegang tot de rech-
ter).
Het lijkt mij dat dit niet het geval is. De rechter
stelt de vrouw voor een onmogelijke keuze. Tenzij
ze handelt in strijd met haar godsdienstige over-
tuiging wordt ze niet gehoord inzake de omgangs-
regeling van haar eigen kind. Een dergelijke 
ingrijpende inbreuk op de godsdienstvrijheid ver-
eist zeer zware gronden. Het belang van een iets
betere communicatie weegt daarvoor niet zwaar
genoeg. Immers, communicatie wordt zeker niet
geheel onmogelijk – de rechtbank kan met haar
spreken, alleen de lichaamstaal ontbreekt.
De rechtbank vermijdt de vereiste afweging door
de godsdienst geheel te privatiseren: het is ‘háár
keuze’ die de toegang tot de rechter blokkeert,
‘een risico dat door de vrouw zelf is gecreëerd’. De
godsdienstige overtuiging wordt hier door de
rechter tot een subjectieve keuze gemaakt, waar-
van men naar believen kan afzien – die men even
gemakkelijk kan afleggen als een kledingstuk.
Maar de reden dat we godsdienstvrijheid erken-
nen is nu juist dat we weten dat dit niet zo is. Een
godsdienstige overtuiging is niet slechts een wille-
keurige overtuiging, het is – zeker in orthodoxe
varianten – iets waar men niet van kan afwijken
zonder zichzelf geweld aan te doen. Te zeggen dat
het geheel de eigen keuze van de vrouw is om niet
ter zitting te verschijnen, is een volstrekte misken-
ning van dit karakter van godsdienst.
De niqaab is mijns inziens een verwerpelijk kle-
dingstuk. Het versterkt de discriminatie van vrou-
wen en belemmert de sociale integratie. Maar
mensenrechten zijn er nu juist om mensen te be-
schermen die dingen doen die ergerniswekkend
zijn of op gespannen voet staan met het algemeen
belang. Hoe vervelend we het ook vinden, juist in
de rechtszaal moet worden geprobeerd om daar-
mee rekening te houden. Dat de rechtbank zonder
enige afweging het beroep op de godsdienstvrij-
heid afwijst, past helaas in het huidige intolerante
maatschappelijke klimaat, maar het past niet in
een rechtsstaat die de mensenrechten respecteert.

�

Wibren van der Burg
(hoogleraar metajuridica UvT en medewerker van
dit blad)

O
pi

ni
e De privatisering van de

godsdienstvrijheid

03 44 07 opinie etc.  01-12-2003 16:32  Pagina 2296

2003_44_compleet_HR.pdf   15 17-07-13   14:52


