Religiekritiek zonder botte bijl
Wibren van der Burg

Dick Pels heeft een interessante aanzet gegeven om het debat over religie en politiek ook in
linkse kring te voeren. Maar helaas is zijn kritiek te algemeen, waardoor zijn pleidooi doel
mist. Het prototype van godsdienst voor Pels is dat van de gelovige, irrationele
fundamentalist. Daarmee doet hij onvoldoende recht aan de brede middenstroom van
gelovigen, die proberen geloof en rede, traditie en modemiteit met elkaar te combineren.

Volgens Pels keert een linkse godsdienstkritiek zich tegen alle vormen van
openbaringsgeloof, tegen alle dienstbaarheid aan een goddelijke macht. Maar je kunt heel
goed geloven in bepaalde vormen van openbaring en daar toch kritisch en reflectief mee om
gaan. De meeste gelovige moslims, joden en christenen in Nederland doen dit en kiezen voor
een derde weg tussen secularisme en religieus fundamentalisme. Enerzijds staan ze in een
traditie waarin sprake is van religieuze overgave en van het besef dat de mens niet alles in zijn
eigen hand heeft, anderzijds staan ze ook voor persoonlijke verantwoordelijkheid en kritische
reflectie. Ze zijn dus in meerdere of mindere mate vrijzinnig.

Tegen een dergelijke manier van geloven kan een politicke stroming geen bezwaar hebben.
Misschien dat sommige consequenties ervan op gespannen voet staan met de democratische
rechtsstaat, bijvoorbeeld wanneer iemand op grond van gewetensbezwaren defensiebelasting
weigert, haar kinderen niet vaccineert of huwelijken tussen twee mannen niet wil erkennen.
Maar dat is ten eerste niet uniek voor religie (voor elk van deze drie standpunten worden ook
niet-religieuze gronden aangevoerd), en ten tweede betreft het maar een klein aspect van die
omvattende religieuze overtuiging. Voor een goede aanpak van de spanningen die rond
dergelijke conflicten tussen religie en staat optreden, werkt een algemene religiekritiek
averechts. Wat wel kan helpen, is een gerichte analyse van dat specifieke conflict: kunnen we
aan de genoemde gewetensbezwaren tegemoet komen, is dat wenselijk en zo ja, op welke
wijze?

Ik zie ook niet in waarom een politieke stroming alle religie als vorm van vals bewustzijn
moet ontmaskeren. Wat schiet men daarmee op? Het vervreemdt mensen met een religieuze
overtuiging van die politicke stroming en misschien zelfs van de samenleving als geheel. Als
nu ook al links de islam gaat bekritiseren en als een vorm van vals bewustzijn gaat neerzetten,
wordt het voor moslims helemaal moeilijk om zich nog als burgers van deze samenleving te
beschouwen. Dan zijn we bezig met dezelfde generaliserende wijze van spreken als een aantal
spraakmakende critici van de islam.

Het ontgaat mij ook waarom Pels zo kritisch is over pleidooien voor een eerbiediging en
revitalisering van onze religieuze tradities en over de rehabilitatie van religiositeit en
spiritualiteit. Ik ben bepaald geen neo-conservatief maar zet me van harte ervoor in dat de
vrijzinnig-christelijke religieuze traditie waar ik deel van uit maak, tot nieuwe bloei komt. Een
van de wezenlijke elementen daarin is voor mij, juist in de traditioneel sterk rationalistische
vrijzinnigheid, een groter besef van het belang van spiritualiteit. En ook al ben ik geen
CDA’er, ik meen toch dat een dergelijke religieuze traditie een waardevolle bijdrage kan
leveren aan de kwaliteit van de samenleving.

Er vindt overigens een merkwaardige omkering plaats wanneer Pels stelt dat de ervaring van
de gebrokenheid van het bestaan een moderne democratische ervaring is. Volgens mij is dat



nu juist een diep-religieuze ervaring; de idee van een ‘gebroken wereld’ is juist in de
christelijke traditie een centraal element. Het is vooral het Verlichtingsdenken dat daarvoor
lange tijd blind is geweest. Religie ontkent dan ook niet, anders dan Pels stelt, de
gebrokenheid van de wereld, maar neemt deze als basiservaring als vertrekpunt. Alleen stelt
zij daar een ander, utopisch perspectief tegenover: Gods woord wil deze wereld omgekeerd, in
de woorden van Huub Oosterhuis. De verzoenende kracht van godsdienst is dan ook een
antwoord op de gebrokenheid, niet een ontkenning,.

Wat moet links, of welke politicke stroming dan ook, dan wel met religie? Het lijkt mij dat
een goede analyse zowel de schaduwzijden als de positieve kanten van religie erkent. Martin
Luther King, Gandhi, de inzet van kerken voor vluchtelingen en armen — het hoort evenzeer
bij een volledig beeld van godsdienst als de godsdienstwaanzin en het religieus gemotiveerd
terrorisme. De kerken en de moskeeén leveren een grote bijdrage aan de opvang van
immigranten en hun integratie binnen de Nederlandse samenleving — maar ze kunnen die ook
soms in de weg staan.

Ik pleit daarom voor een vrijzinnige religiekritick. Deze heeft oog voor beide kanten. Het is
geen kritiek met de botte bijl, maar met gevoel voor nuance. Daarin past dat men ruimte laat
aan de religieuze eigenheid van minderheden zolang die niet in strijd komt met de
democratische rechtsstaat. Het dragen van hoofddoekjes, de voorkeur voor gescheiden
zwemmen — dat zijn geen wezenlijke aantastingen van democratische waarden.
Vrouwenbesnijdenis, homohaat, verheerlijking van geweld zijn dat wel. Een vrijzinnige
godsdienstkritiek richt zich dan ook op dat laatste. Maar daarbij is men vaak ook
terughoudend, omdat men weet dat juist rond religieuze overtuigingen de macht van de staat
en van het strafrecht beperkt is. Pels stelt terecht dat de overspannen maakbaarheidsidee
tegenwoordig vooral bij rechts aanhang vindt. Eigenlijk is het zelfs een gevaarlijker vorm dan
vroeger bij links; men denkt niet meer de structuren maar de burgers en hun opvattingen zelf
te kunnen veranderen door middel van de macht van de staat. Maar bij religieuze
overtuigingen is de staat vaak vrijwel machteloos. Om die opvattingen te veranderen is vaak
juist een langdurige dialoog nodig — niet als iets softs, maar als een stevig en open gesprek
waarin we zowel de ander als onze eigen opvattingen serieus nemen.

Daarom heb ik dan ook moeite met de vorm van kritisch relativisme die Pels bepleit. Ik ben
van harte bereid, juist ook als vrijzinnig christen, veel te relativeren en voortdurend kritisch te
reflecteren. Maar er zijn ook voor mij zaken die onopgeefbaar zijn, omdat ze wezenlijk zijn
voor mijn (al dan niet religieuze) levensovertuiging. Mensenrechten, democratie, gelijkheid
van man en vrouw, van homo en hetero — ik ben niet bereid deze uitgangspunten te
relativeren. Ze zijn misschien niet absoluut zeker of gefundeerd, maar het zijn wel heel sterke
overtuigingen. Voor een stevige dialoog moeten alle partijen ook eigen sterke overtuigingen
inbrengen, met respect voor de sterke overtuiging van de ander. Het lijkt me dat daar de
uitdaging ligt voor een vrijzinnige (of zo men wil linkse) godsdienstkritiek. Men moet het
waardevolle in de verschillende godsdiensten erkennen, maar met gevoel voor de eigen
opvatting van de gelovige een open gesprek aangaan over die elementen die men niet te
verdragen of te begrijpen vindt. De valse zekerheid van een volstrekt relativisme helpt ons en
de democratie in dat gesprek niet verder.

Wibren van der Burg is ethicus en rechtsfilosoof aan de Universiteit van Tilburg en voorzitter
van het landelijk bestuur van de Remonstrantse Broederschap. Hij publiceerde in oktober
vorig jaar bij Ten Have het boek Over religie, moraal en politiek. Een vrijzinnig alternatief.
Dit artikel is op persoonlijke titel geschreven.



