
2026  nederlands juristenblad – 17-09-2010 – afl. 31

1650

De rechterlijke macht en 
culturele en religieuze 
diversiteit

Wibren van der Burg1

Sociale normen kunnen stevige barrières zijn voor mensen met een andere achtergrond.

Ook binnen de rechterlijke macht en binnen de juridische cultuur in bredere zin lopen 

culturele en religieuze minderheden tegen sociale codes aan die conformerend en uitsluitend 

werken. Is men zich bewust van die impliciete normen, en is men bereid deze aan te passen in het 

kader van bevordering van diversiteit? Juist de rechterlijke macht kan laten zien dat iedereen 

erbij hoort, dat we in Nederland minderheden niet uitsluiten, maar erbij betrekken.

1. Inleiding
‘Meneer de president, geachte aanwezigen. Hartelijk dank 
voor de eervolle uitnodiging om hier vandaag te spreken.’
	 Dat is ongeveer wat men bij een officiële voordracht 
als openingswoorden verwacht. Men zou verbaasd opkij-
ken als een spreker zou beginnen met:
	 ‘Hoi Wim, beste luitjes, we gaan er een dolle middag 
van maken met zijn allen. Is iedereen er klaar voor?’
	 Dit is een voorbeeld van informele codes in institu-
tionele settings. Kledingcodes zijn een ander voorbeeld. 
De kledingnorm onder juristen is een donker pak met 
stropdas.2 Wie daarvan afwijkt, loopt het risico om minder 
serieus genomen te worden.
	 Iedere organisatie kent dergelijke informele codes. 
Doorgaans zijn insiders zich daarvan nauwelijks bewust, 
maar outsiders voelen het soms pijnlijk.3 Wie niet kan 
meepraten over voetbal of GTST ligt in sommige groepen 
eruit. In andere groepen moet men juist kunnen meepra-
ten over politiek en Bach. Iedere organisatie of groep heeft 
eigen sociale normen rond kleding, subtiele omgangsvor-
men en rituelen. Denk aan woorden als amice of confrère, 
of aan subtiele signalen die de hiërarchie binnen een orga-
nisatie bevestigen.
	 Dergelijke sociale normen kunnen stevige barrières 
zijn voor mensen met een andere achtergrond. Wie uit een 
arbeidersgezin afkomstig is, heeft vaak moeite om in elitaire 
organisaties haar weg te vinden. Een belangrijke opdracht 
voor organisaties die een diverse samenstelling nastreven, is 
dus om voor deze normen gevoelig te zijn. Soms dient men 
nieuwkomers te ondersteunen bij het verwerven van de nor-

men, maar soms ook zal men de organisatiecultuur opener 
moeten maken en de codes moeten aanpassen.
	 In sommige gevallen zijn sociale codes echt pro-
blematisch voor een minderheid. Dat is vooral het geval 
wanneer er spanning bestaat tussen die code en de cul-
tuur of godsdienst van minderheden. Dat conflict wordt 
aangescherpt wanneer die codes ook worden afgedwongen 
of zelfs in meer formele regels vastgelegd.
	 In dit artikel ga ik in op enkele aspecten rond die 
codes in het kader van de rechterlijke macht. Maar ik 
begin met enige algemene bespiegelingen over de nieuwe 
culturele en religieuze diversiteit.

2. Algemene achtergronden en 
ontwikkelingen

2.1 Van land van minderheden naar land met een 
seculiere progressief-liberale meerderheid
Nederland is altijd een land van minderheden geweest. 
Dat maakte coalities noodzakelijk en vereiste de bereid-
heid tot inschikken bij alle partijen. Dat ging gepaard met 
fenomenen als polderen en gedogen. Volgens de socioloog 
Duyvendak is er sinds de jaren zeventig van de vorige 
eeuw echter sprake van convergentie en homogenisering 
resulterend in een progressief-liberale meerderheids-
consensus.4 Daarin zijn gelijke rechten van vrouwen en 
homo’s kernpunten.5 Godsdienst wordt daarbinnen geheel 
geprivatiseerd en gezien als een persoonlijke keuze waar-
van men in de publieke sfeer eigenlijk niets zou moeten 
merken.6 Daarmee is Nederland voor het eerst een land 

  Essay 



nederlands juristenblad – 17-09-2010 – afl. 31  2027

Auteur

1. Prof. mr. W. van der Burg is hoogleraar 

rechtsfilosofie en rechtstheorie aan de 

Erasmus Universiteit Rotterdam en mede-

werker van dit blad. Dit is de bewerkte 

versie van een voordracht gehouden voor 

de gerechtsvergadering van de Rechtbank 

Rotterdam op 25 maart 2010. Met dank 

aan Yasmine el-Messaoudi voor haar 

ondersteuning en zorgvuldige kritiek op 

een eerdere versie van dit artikel.

Noten

2. Althans voor mannen, maar deze 

eenzijdigheid zal hopelijk door de meeste 

lezers al automatisch geconstateerd zijn.

3. Voor hoe dergelijke normen een 

belangrijke factor zijn in het vertrek van 

raio’s, zie E. Köhne-Hoegen, ‘De raio-

opleiding als socialisatieproces: uittreders 

aan het woord’, Recht der Werkelijkheid 

2008, 29, 1, p. 11-34.

4. J.W. Duyvendak & M. Hurenkamp 

(red.), Kiezen voor de kudde. Lichte 

gemeenschappen en de nieuwe meerder-

heid, Amsterdam: Van Gennep 2004, 

p. 218.

5. Althans in theorie, want in de praktijk 

is het met de echte emancipatie van 

vrouwen nog niet zover, gezien het inter-

nationaal gezien extreem lage percentage 

vrouwen in de top van bedrijfsleven en 

wetenschap.

6. Een absurde variant in het verlengde 

hiervan is de opvatting van de PVV dat de 

islam geen godsdienst is, maar een poli-

tieke ideologie (die dus niet beschermd 

zou worden door de godsdienstvrijheid). 

Wanneer iets wat zich presenteert als 

godsdienst implicaties heeft voor de 

publieke sfeer, kan het volgens het idee 

dat godsdienst zich per definitie tot de 

privésfeer moet beperken, immers geen 

godsdienst zijn. Dat de christendemocraat 

Verhagen (die zich immers ook baseert op 

een traditie waarin godsdienst politieke 

consequenties heeft) van een dergelijke 

opvatting zegt dat hij het verschil van 

mening hierover accepteert, wekt toch 

wel enige verbazing.

7. M.J. Cohen, ‘Open brief aan Ayaan 

Hirsi Ali’, Trouw 13 maart 2004.

8. Vgl. W. van der Burg, Het ideaal van 

de neutrale staat. Inclusieve, exclusieve 

en compenserende visies op godsdienst 

en cultuur (oratie Rotterdam), Den Haag: 

Boom Juridische uitgevers 2009.

9. Voor een verhelderende analyse van 

deze spiraal van polarisatie die leidt tot 

een toenemend onderling wantrouwen, 

zie J. Tillie, Gedeeld land. Het mul-

ticulturele ongemak van Nederland, 

Amsterdam: Meulenhoff 2008.

ambtsgebed plaatsvindt; sommige seculiere raadsleden 
vermijden een confrontatie door pas na dat gebed binnen 
te komen. En verrassend genoeg paste ook de houding van 
mr. Enait in deze oud-Nederlandse traditie toen hij ervoor 
koos om al te staan als de rechtbank binnenkomt. In dit 
opzicht polderde hij dus ook – een beetje.
	 Mijn stelling is dat we een evenwicht moeten zoe-
ken tussen beide benaderingen. Het wordt altijd gevaarlijk 
wanneer een van de twee volledig overheerst. Matiging en 
tolerantie zonder eigen duidelijk standpunt leiden tot onze-
kerheid en gemakzucht of een te soepel omgaan met onaan-
vaardbare praktijken. Scherpslijperij leidt tot wederzijdse 
verkettering en uitsluiting van minderheden. Het probleem 
nu lijkt te zijn dat in het huidige debat de polariserende 
lijn overheerst. Exemplarisch is natuurlijk het niet slechts 
confronterende, maar ook respectloze ageren van Wilders 
tegenover moslims – waarmee hij overigens voor een deel 
de radicalisering oproept die hij wenst te bestrijden.9 Er is 
geen tweezijdige matiging meer; religieuze en culturele 
minderheden moeten zich maar aanpassen of wegwezen. De 
stelling laat zich dan ook verdedigen dat het radicaliserende 
optreden van Wilders het evenwicht tussen Calvinistische 
en Erasmiaanse benaderingen in de politiek verstoort. Het 
is dus een aantasting van de Nederlandse cultuur en van de 
waardevolle Nederlandse traditie waarvan ook polderen en 
onderlinge verdraagzaamheid deel uitmaken.

3. Het inpassen van nieuwe godsdiensten in 
vertrouwde protestantse kaders
We interpreteren het nieuwe altijd vanuit het bekende. 
Voor nieuwe godsdiensten is dat niet anders. Door het pro-
testantse stempel op de Nederlandse cultuur hebben we 
de neiging om deze vanuit een protestants denkraam te 
begrijpen. Dit leidt tot misverstanden.

met een meerderheidscultuur geworden. Het gevolg is een 
groeiende afstand tussen deze meerderheid en orthodox-
religieuze en conservatieve minderheden.

2.2 Veranderende verhouding tussen Calvinisme en 
Erasmianisme, tussen polderen en polariseren
Nederland wordt vaak als een Calvinistisch land gezien 
waarin tegenstellingen principieel worden uitgevochten. 
Maar Nederland is evenzeer een Erasmiaans land, waarin 
tegenstellingen worden gepacificeerd door polderen, 
accommoderen en gedogen. Calvinisme en Erasmianisme 
beïnvloedden beide de Nederlandse geschiedenis en cul-
tuur. Dit geldt niet alleen voor de protestantse zuil, maar 
voor de hele samenleving.
	 In de Calvinistische benadering vecht men dogmati-
sche geschillen principieel uit. Het kleinste detail krijgt een 
enorme betekenis en grote symboolwerking. In de gerefor-
meerde gezindte leidde deze houding tot tal van kerksplit-
singen. De pleidooien voor strikte handhaving en afschaf-
fing van het gedoogbeleid, voor een Nederlandse canon die 
onze identiteit zou bepalen en voor scherpe gedragscodes 
passen ook in deze precieze benadering. Een recent voor-
beeld is de buiten proporties opgeblazen rel over verkie-
zingsfolders in het Turks en andere minderheidstalen – een 
verontwaardiging over een in de Verenigde Staten volstrekt 
normaal verschijnsel. Het was aanleiding tot heftige pola-
risatie, waarbij men miskende dat in een democratie alle 
burgers – dus ook analfabeten, minder goed geletterden en 
burgers met een andere thuistaal – in staat moeten worden 
gesteld hun stemrecht uit te oefenen.
	 De Erasmiaanse traditie uit zich in een streven naar 
polderen, waarbij men zoekt naar een breed draagvlak en 
naar compromissen waarmee iedereen kan leven. Men 
komt minderheden tegemoet, erkent gewetensbezwaren, 
en gedoogt schuilkerken. De vroegere Amsterdamse bur-
gemeester Cohen paste hierin met zijn motto dat hij de 
boel bij elkaar wilde houden. Het toestaan van geschei-
den zwemmen is een goed voorbeeld. Liever zag Cohen 
dit niet, maar hij koos ervoor om het toch toe te staan, 
omdat in ons land de kunst om te zwemmen letterlijk van 
levensbelang kan zijn.7 Gematigdheid hoeft niet alleen van 
bestuurders te komen, maar ook van de minderheid. Zo 
zijn er gemeenten waar nog steeds – naar mijn overtuiging 
in strijd met de geboden neutraliteit van de staat8 – een 

Door het protestantse stempel op 

de Nederlandse cultuur hebben 

we de neiging om deze vanuit een 

protestants denkraam te begrijpen



2028  nederlands juristenblad – 17-09-2010 – afl. 31

  Essay 

hoofddoek bij moslims is een teken van vrouwenonder-
drukking, maar een hoed bij de hoedjesparade van Prins-
jesdag (terug te voeren op de aangehaalde Bijbelse norm) 
niet. In Tilburg en Nijmegen wordt bij academische plech-
tigheden alleen aan de mannelijke hoogleraren gevraagd 
de baret af te nemen bij het gebed. Hiermee verwijst men 
dus – anders dan bij de islamitische hoofddoek – indirect 
naar de Bijbelse ondergeschiktheid van de vrouw. Natuur-
lijk zullen de meeste lezers zeggen dat dit een onschuldig 
overblijfsel is van oude gebruiken – maar waarom zien we 
dit als onschuldig, terwijl die hoofddoek dat niet is?

3.5 De veronderstelling van kerkelijke organisatie
Christelijke kerken zijn doorgaans hecht georganiseerde 
hiërarchische verbanden. Synodes, bisschoppen en de paus 
hebben een leergezag. De geschiedenis van het christen-
dom is er een van grote conflicten tussen kerk en Staat 
over het hoogste gezag. Uiteindelijk heeft dat in de meeste 
christelijke landen geleid tot een (zelden volledige) schei-
ding van kerk en staat. In de islam (maar ook bij de meeste 
andere godsdiensten zoals boeddhisme en hindoeïsme) 
ontbreekt een dergelijke hiërarchische structuur. Religi-
euze leiders hebben doorgaans een spiritueel gezag, maar 
slechts een zeer beperkt wereldlijk gezag, met name over 
familierechtelijke zaken.14 Bij afwezigheid van een met 
onze kerken vergelijkbare institutie is het dan ook onzin 
om te klagen dat de islam geen scheiding van kerk en 
Staat kent. Wel kent de islam geen strikte scheiding van 
religie en politiek, maar dat is in het Westen niet anders – 
getuige het bestaan van confessionele partijen.

4. Normatieve uitgangspunten voor de 
omgang met diversiteit
Na deze algemene verkenningen kunnen we nu ingaan op 
de specifieke problematiek van religieuze en culturele bot-
singen. Culturele en religieuze minderheden lopen soms 
aan tegen sociale codes binnen de rechterlijke macht en 
binnen de juridische cultuur in bredere zin. In de omgang 
hiermee is er een duidelijk verschil tussen de Calvinis-
tische en de Erasmiaanse benadering. Voor Calvinisten 
zijn regels tot in de kleinste details wezenlijk. Je kunt niet 
zomaar een tekst uit de Bijbel buiten beschouwing laten, 
want daarmee wordt de aanvaarding van de Bijbel – van 
kaft tot kaft – als Woord van God fundamenteel aange-
tast. Je kunt niet zomaar met een ritueel of een kleding-
voorschrift de hand lichten, want elk voorschrift is even 
wezenlijk. Dus moeten we wel scherpe regels opstellen en 
handhaven.
	 Voor Erasmianen gaat het om de geest van de wet; 
om de achterliggende waarden. Kunnen die alleen maar 
op één manier worden gediend? Is een strikte handhaving 
werkelijk nodig? We moeten altijd naar mogelijkheden 
zoeken om minderheden tegemoet te komen. In het hui-
dige klimaat is mijns inziens behoefte aan een versterking 
van de Erasmiaanse benadering.
	 Boven de ingang van de Rotterdamse Arminiuskerk 
(tegenover Boymans van Beuningen) staat een spreuk die 
in de tijd van de godsdienstoorlogen populair was: ‘Een-
heid in het nodige, vrijheid in het onzekere, in alles de 
liefde.’15 Deze spreuk biedt een vruchtbaar vertrekpunt 
voor ons denken over waar flexibel te zijn en waar vast 
te houden aan formele en informele normen. Vrijheid en 

3.1 De veronderstelling van het belang van heilige 
teksten: Sola scriptura
In het orthodox protestantisme staat de Heilige Schrift 
centraal en gaan veel discussies over de juiste interpreta-
ties ervan. In het Nederlandse publieke debat en ook in het 
recht gaat men er soms vanuit dat dit voor alle godsdien-
sten geldt. Een klassiek voorbeeld is de kantonrechter van 
Zevenbergen. Een hindoe had in strijd met de milieuvoor-
schriften de as van een crematie uitgestrooid over een Bra-
bants riviertje. Het beroep op de godsdienstvrijheid werd 
afgewezen, omdat in de hindoeïstische heilige geschriften 
voor een dergelijke religieuze plicht geen basis te vinden 
was.10 Hindoes kennen echter wel geschriften met een 
bijzondere status, maar die vormen niet de grondslag voor 
hun geloofspraktijken.

3.2 De veronderstelling van het centrale belang van 
de inhoud van geloofsovertuigingen: Sola fide
Het recht rond religie bevat ongelukkige formuleringen 
zoals ‘religieuze uitingen’ en ‘levensovertuigingen’. Derge-
lijke formuleringen kunnen ons op het verkeerde been zet-
ten; het suggereert dat de vrijheid van godsdienst, als vari-
ant van de vrijheid van meningsuiting, alleen het uiten 
van een religieuze mening zou beschermen. Die misvat-
ting speelt ook in de discussie rond hoofddoeken. Hoofd-
doeken worden vaak gezien als een expressie van een 
religieuze identiteit, vergelijkbaar met een kruisje. Maar 
daar gaat het de meeste hoofddoekdraagsters niet om. Het 
bedekken van hun haren is voor hen een religieuze plicht, 
een kruisje is een religieus symbool. Een kruisje kan daar-
om goed geanalyseerd worden in termen van de vrijheid 
van meningsuiting; een hoofddoek daarentegen valt onder 
de vrijheid om naar godsdienstige normen te leven.

3.3 De veronderstelling dat religieuze normen 
categorisch van aard zijn
In het orthodox protestantisme draait het om religieuze 
normen met een categorisch karakter: ze gelden altijd en 
overal. Er zijn echter ook godsdiensten en levensovertui-
gingen die spirituele groei centraal stellen. Voorbeelden 
zijn het boeddhisme en de vrijmetselarij met zijn fasen 
van persoonlijke ontwikkeling. Het dragen van een hoofd-
doek doen moslima’s doorgaans pas vanaf een bepaald 
moment. Ze groeien er in hun geloofsbeleving geleidelijk 
naartoe. Vanuit een protestants denkraam ligt dan de 
gedachte voor de hand dat als zo’n hoofddoeknorm niet 
categorisch geldt, ze blijkbaar niet wezenlijk is.

3.4 De veronderstelling dat religieuze normen 
dezelfde grondslag hebben als in het christendom
Wij interpreteren in Nederland de islam vaak in termen 
van de Bijbel en van de Nederlandse cultuur zoals de oude-
ren onder ons die nog uit hun jeugd kennen. Volgens de 
Bijbel moet een vrouw bij het gebed het hoofd bedekken 
omdat zij ondergeschikt is aan de man; daarom dragen in 
orthodoxe kerken vrouwen nog steeds een hoed.11 In de 
Koran daarentegen is de bedekking van de schaamdelen 
een bescherming tegen seksuele verleiding – zowel voor 
mannen als voor vrouwen.12 Dat is dus geen vrouwonder-
drukkend motief,13 maar een seksuele moraal – die we al 
dan niet kunnen delen.
	 We meten hierbij overigens met twee maten. Een 



nederlands juristenblad – 17-09-2010 – afl. 31  2029

10. Ktr. Zevenbergen 3 februari 1982, 

NJCM-Bulletin 1982, 418.

11. Vgl. 1 Korintiërs 11: 7-9 

(Statenvertaling): ‘Want de man moet het 

hoofd niet dekken, overmits hij het beeld 

en de heerlijkheid Gods is; maar de vrouw 

is de heerlijkheid des mans. Want de 

man is uit de vrouw niet, maar de vrouw 

is uit den man. Want ook is de man niet 

geschapen om de vrouw, maar de vrouw 

om den man.’

12. Vgl. Soera 24 vers 30-31 (Het licht): 

‘Zeg tot de gelovige mannen dat zij hun 

ogen neerslaan en hun schaamdelen kuis 

bedekt houden. En zeg tot de gelovige 

vrouwen dat zij hun ogen neerslaan en 

hun schaamdelen kuis bedekt houden en 

dat zij hun sieraden niet openlijk tonen, 

behalve wat gewoon al zichtbaar is. En zij 

moeten sluiers over hun boezem dragen 

en hun sieraad niet openlijk tonen (…).’

13. In de geloofsbeleving van sommige 

moslims is deze norm uit de Koran ove-

rigens wel vermengd met traditionele 

culturele opvattingen over de rol van de 

vrouw. Maar dan is het dus niet de islam 

die vrouwonvriendelijk is, maar een speci-

fieke invulling ervan.

14. De islamistische variant die nu in Iran 

aan de macht is, is een uitzondering. Vgl. 

M. Berger, Sharia. Islam tussen recht en 

politiek, Den Haag: Boom Juridische uit-

gevers 2006, p. 251.

15. Het is een oude spreuk afkomstig 

uit de Armeens-orthodoxe kerk. Hij is te 

vinden in veel remonstrantse en sommige 

doopsgezinde kerken, maar ook in bijv. 

het Zweedse Rijksdaggebouw ter herin-

nering aan de Dertigjarige Oorlog.

	 Vrouwelijke advocaten en magistraten dienen 
zich niet te opvallend te kleden of zich extravagant op 
te maken. Maar wat betekent die norm voor een Hin-
doestaanse met een voorkeur voor haar traditionele 
kleding? Geeft de bekende stip op het voorhoofd mis-
schien aanstoot – wordt die door sommigen misschien 
geassocieerd met een hoofddoek? Veel juristen zullen 
hun afkeuring niet te expliciet laten merken, maar toch 
zal afwijkende kleding vaak subtiel worden afgewezen. 
Er is een voortdurende druk om je aan te passen aan het 
gemiddelde – wat kan botsen met de eigen culturele en 
religieuze identiteit.
	 Rechters stellen prijs op fatsoenlijk, liefst mooi taal-
gebruik. De standaard is die van de hogere middenklasse 
van middelbare leeftijd. Voor wie met die wat bekakte taal 
niet van huis uit vertrouwd is, kan de rechterlijke macht 
vreemd en vervreemdend zijn. Het valt te leren, maar je 
verliest ook een stukje van je eigen identiteit. Dit voor-
beeld is van alle tijden – denk aan de bekende musical My 
Fair Lady.
	 Die verwijzing naar My Fair Lady is overigens ook 
uitdrukking van zo’n sociale norm. In een elitaire omge-
ving als de rechterlijke macht mag je wel verwijzen naar 
de ‘high culture’ van Shakespeare of Shaw, maar liever niet 
naar GTST. Een citaat in het Frans of Latijn mag, maar bij 
een verwijzing naar een Arabische of Friese tekst wordt er 
wat lacherig gereageerd. Na een dergelijke ervaring laat 
iemand het wel om dat nog eens te doen. Voortaan laat 
hij dat deel van zijn identiteit thuis – en wordt vervolgens 
gezien als stug en gereserveerd.
	 De conclusie is dat er heel veel informele sociale 
normen zijn, die conformerend en uitsluitend werken. 

diversiteit waar mogelijk en afgedwongen eenheid alleen 
waar echt wezenlijk.
	 De hoofdvraag is natuurlijk waar de eenheid moet 
liggen. Naar mijn overtuiging alleen in rituelen en vormen 
voor zover ze noodzakelijk zijn om een inhoudelijk begin-
sel te realiseren, zoals de principes van hoor en wederhoor 
en van onpartijdigheid. De rechterlijke onpartijdigheid 
wordt inhoudelijk aangetast als iemand haar geloofsover-
tuiging niet kan scheiden van het recht, omdat zij bijvoor-
beeld een religieuze afwijzing van euthanasie wil laten 
doorwegen in een rechterlijk oordeel. Dat is natuurlijk 
onaanvaardbaar.
	 Maar bij elk ritueel dat botst met de cultuur of het 
geloof van minderheden, dienen we na te gaan of dit 
werkelijk noodzakelijk is om de achterliggende waarde te 
waarborgen. Is het essentieel voor het functioneren van de 
rechtsstaat en voor het aanzien van de rechterlijke macht? 
En dan kunnen we niet anders dan concluderen dat veel 
van de rituelen en symbolen niet meer dan een vorm zijn 
en dat het zonder die rituelen en symbolen ook heel goed 
kan.

5. Informele sociale codes
Iedere organisatie, iedere groep kent veel sociale gedrags
normen. Het merendeel ervan is informeel en wordt 
slechts gehandhaafd door sociale sancties, door gevoe-
lens van uitgesloten worden en door internalisering. De 
gedragsnormen binnen de magistratuur zijn grotendeels 
die van de witte hogere middenklasse met een gymnasiale 
opleiding, en zijn alleen daarom al onwennig voor veel 

allochtone en autochtone studenten die als eerste gene-
ratie in hun familie gestudeerd hebben. Ik noem enkele 
aspecten van de normen waar sommige nieuwe Neder-
landers, maar soms ook anderen zich ongemakkelijk bij 
voelen.

De gedragsnormen binnen 

de magistratuur zijn 

grotendeels die van de witte 

hogere middenklasse met een 

gymnasiale opleiding

Faces of diversity © Ikon Images / Alamy

Noten



2030  nederlands juristenblad – 17-09-2010 – afl. 31

  Essay 

plaatsen zich in de respectabele Nederlandse traditie van 
het gedoogbeleid, het oogluikend toestaan van schuil-
kerken. Het lijkt mij dat er geen reden is om minder ver-
draagzaam te zijn tegenover advocaten zoals mr. Enait 
die een ander hoofddeksel willen dragen om godsdien-
stige redenen. Respect zit niet in een klein stukje stof.
	 In het verlengde hiervan heb ik eerder gepleit voor 
rechters en officieren met hoofddoek.22 Voorlopig is daar-
voor in het huidige politieke klimaat onvoldoende draag-

vlak, dus ik beschouw discussies hierover op dit moment 
vooralsnog als weinig zinvol. Maar er zijn ook andere 
manieren om tegemoet te komen aan de wens van vrou-
wen met een hoofddoek om hun bijdrage te leveren aan 
de rechtspraak. Men zou specifieke (semi)rechterlijke 
functies kunnen creëren waarin rechterlijke kleding 
niet noodzakelijk is. Men zou deze vrouwen ook kun-
nen inzetten bij familiezaken – een vakgebied overigens 
waar de inbreng van nieuwe Nederlanders uitermate 
belangrijk is voor de kwaliteit van de rechtspraak, omdat 
zij inzicht kunnen bieden in culturele en religieuze ach-
tergronden.

6.3 Eed en belofte
Dit is al eeuwenlang een discussiepunt in Nederland. 
Doopsgezinden weigeren principieel een eed te zwe-
ren. Dit maakte het hen feitelijk onmogelijk om allerlei 
ambten te vervullen. In de negentiende eeuw werd het 
daarom toegestaan om de belofte en verklaring af te leg-
gen. Ook andere christenen hebben bezwaren tegen de 
eed of tegen de christelijke eedsformule. Zo weigerde het 
Noord-Hollandse Statenlid Henk Koetsier te zweren bij 
een almachtige God, maar omdat de eedsformule wette-
lijk voorgeschreven was, werd hem dit niet toegestaan.23 
Het lijkt me dat de Eedswet van 1911, tot stand gekomen 
in een tijd dat de meerderheid van onze bevolking (in het 
toenmalige Nederlands Indië) moslim was, hier de princi-
pieel en praktisch juiste oplossing bevat.24 Naast de voor-
geschreven eed en belofte heeft men de mogelijkheid 
deze overeenkomstig de eigen godsdienstige gezindheid 
te doen. In het licht van deze traditie is het onbegrijpelijk 
dat juist het CDA, een partij die toch begrip zou moeten 
hebben voor godsdienstige verscheidenheid, ervoor pleit 
om alleen nog de klassieke christelijke eed toe te staan.25

6.4 Taal
Niet omdat het thans tot zo veel problemen aanleiding 
geeft, maar eerder als een relativerend voorbeeld, noem 

Mijn vraag aan de rechterlijke macht is daarom: hoe open 
is zij voor culturele diversiteit in dit opzicht? Is men zich 
bewust van de impliciete normen, en is men bereid deze 
aan te passen in het kader van bevordering van diversiteit? 
De kans is namelijk groot dat veel allochtonen – als ze al 
binnenkomen16 – door deze normen zo vervreemd raken 
van hun werkomgeving dat ze afhaken.
	 Terzijde: dit soort cultuurverschillen speelt natuur-
lijk evenzeer voor de bejegening van verdachten, maar 
ik verwacht dat de meeste juristen daarover wel enige 
kennis hebben. Ik verwijs bijvoorbeeld naar het bekende 
proefschrift van Van Rossum, waarin hij liet zien dat 
Turkse verdachten uit respect hun jas aanhouden en hun 
ogen neerslaan, terwijl Nederlandse rechters dit juist 
ervaren als teken van onoprechtheid.17 Het laat zien dat 
je op veel manieren respect kunt tonen, en dat je iemand 
op veel manieren respectvol kunt groeten – zeker niet 
alleen door een handdruk of door op te staan.
	 Denk ook aan de problemen rond verdachten uit 
een eercultuur als de Marokkaanse. Voor hen is schuld 
bekennen een enorm gezichtsverlies. De weigering dat te 
doen kan nadelige gevolgen hebben voor de beoordeling 
door de rechter. Iets soortgelijks kan echter ook spelen bij 
de begeleiding van een medewerker uit een eercultuur. 
Zelfs als deze grotendeels de Nederlandse cultuur heeft 
geïnternaliseerd, zal hij het vaak lastig vinden om zijn 
fouten ruiterlijk toe te geven. Wordt daarmee voldoende 
rekening gehouden? (Overigens, laten we niet alles op 
cultuur gooien. Het onvermogen om ongelijk te beken-
nen en sorry te zeggen, komt in de beste kringen voor; 
ook Balkenende schijnt er moeite mee te hebben.)

6. Formele en als dwingend ervaren codes
Dan kom ik nu op de tweede categorie van sociale nor-
men, namelijk die met een dwingend – al dan niet wet-
telijk – karakter. De juridisch dwingende normen raken 
vooral rituelen en symbolische aspecten rond de proce-
dure in de rechtszaal. Ik noem er enkele.

6.1 Buigingen, opstaan voor de rechtbank
Natuurlijk is mr. Enait niet de eerste. Volgens de mythe 
– het is vermoedelijk niet echt gebeurd – zou de Friese 
edelman Gemme van Burmania geweigerd hebben voor 
Filips II te buigen onder de woorden ‘wy Friezen knib-
belje foar God allinnich’.18 De Zwijndrechtse nieuwlich-
ters waren een protestantse sekte aan het begin van de 
negentiende eeuw die weigerden voor de rechtbank op 
te staan.19 Prakken wijst erop dat linkse advocaten in de 
jaren zestig door een effectieve boycot de gebruikelijke 
buiging of kniks geruisloos afschaften.20 Dat afwijkin-
gen niet onoverkomelijk zijn, blijkt natuurlijk ook uit de 
pragmatische houding die rechters ongetwijfeld tegen-
over gehandicapten innemen. Als het voor hen fysiek 
onmogelijk is om op te staan, ligt de vraag voor de hand: 
waarom zou men minder soepel moeten omgaan met 
mensen voor wie het religieus onmogelijk is?

6.2 Toga en eventueel baret versus hoofddoek, 
tulband en keppeltje
Officieel mogen advocaten geen ander hoofddeksel dan 
de baret dragen.21 In de praktijk worden keppeltje en 
hoofddoek toegestaan. De rechtbanken die dat toestaan, 

Rechtbanken die advocaten 

keppeltje of hoofddoek 

toestaan, plaatsen zich in 

de respectabele Nederlandse 

traditie van het gedoogbeleid



nederlands juristenblad – 17-09-2010 – afl. 31  2031

16. Over deze problematiek zie A.G.M. 

Böcker & L.E. de Groot-van Leeuwen, 

Meer van minder in de rechterlijke 

macht. Etnische diversiteit onder rechters 

in zes landen, Nijmegen: Wolf Legal 

Publishers 2006.

17. W. van Rossum, Verschijnen voor de 

rechter. Hoe het hoort en het ritueel van 

Turkse verdachten in de rechtszaal (diss. 

Amsterdam UvA), Amsterdam: Duizend 

& Een 1998.

18. ‘Wij Friezen knielen alleen voor God.’ 

(vert. WvdB)

19. Huls 2009, p. 1.

20. T. Prakken, ‘Overdreven opschudding 

over een lastige advocaat’, in: Huls 2009, 

p. 9-12.

21. Artikel 30 Kostuum- en titulatuurbe-

sluit rechterlijke organisatie.

22. Vgl. W. van der Burg, Over reli-

gie, moraal en politiek. Een vrijzinnig 

alternatief, Kampen: Ten Have 2005, 

p. 148-154. Vgl. ook mijn NJV-preadvies 

‘Culturele diversiteit en de democrati-

sche rechtsstaat’, in: W. van der Burg, 

C.J.M. Schuyt & J.H. Nieuwenhuis, 

Multiculturaliteit en recht (Preadviezen 

Nederlandse Juristenvereniging 2008), 

Deventer: Kluwer, p. 56-57.

23. ABRvS 16 januari 2002, LJN AD8743.

24. Vgl. Wet van 17 juli 1911, Stb. 215, 

houdende voorziening in de bestaande 

onzekerheid ten aanzien van den vorm, 

waarin eeden, beloften en bevestigingen 

moeten worden afgelegd, art. I: (…) ten-

zij hij aan zijn godsdienstige gezindheid 

de plicht ontleent de eed, de belofte of de 

bevestiging op andere wijze te doen.

25. Motie van CDA-Kamerlid De Pater, 

Kamerstukken II 2009/10, 29 614, nr. 15. 

Vgl. B. Rijlaarsdam, ‘Verbieden islami-

tische eedaflegging discriminatie’, NRC 

Handelsblad 11 november 2009.

26. Vgl. hierover B.D. van der Velden, 

‘Waar gaan wij heen met het Fries?’ Het 

gebruik van de Friese taal in het juridi-

sche en in het bestuurlijke verkeer in de 

laatste twee eeuwen (diss. Amsterdam 

UvA) 2004, hoofdstuk 7-10.

27. Vgl. T.J. Noyon, Brief aan de 

Hoge Raad van 10 mei 1921, Bijlage 

Handelingen II [1920/21], nr. 75-13.

7. Conclusie: een inclusieve omgang met 
verscheidenheid
Het zal duidelijk zijn: ik hecht zeer aan onze Nederlandse 
cultuur, geschiedenis en traditie. Juist om die traditie vitaal 
te houden, is het nodig deze kritisch te herijken in het 
licht van veranderende omstandigheden. In dit artikel heb 
ik daaraan een bijdrage willen leveren. Laat mij tot slot 
terugkeren naar de eerdergenoemde spreuk. Die spreuk 
eindigt met ‘in alles de liefde’. De meeste juristen zullen 
denken dat de liefde geen uitgangspunt is voor het recht. 
Natuurlijk kunnen we liefde niet juridisch afdwingen. Maar 
misschien kan de geest ervan wel inspirerend zijn. Juist de 
rechterlijke macht kan laten zien dat iedereen erbij hoort, 
dat we in Nederland minderheden niet uitsluiten, maar 
erbij betrekken. Eerder heeft de rechterlijke macht een 
geweldige inhaalslag gemaakt op het terrein van gelijke 
participatie van vrouwen. Zij vervult in dat opzicht inmid-
dels (behalve in de allerhoogste regionen) door haar repre-
sentatieve samenstelling een voorbeeldfunctie. Het lijkt 
mij dat die ervaring het mogelijk en nodig maakt dat de 
rechterlijke macht ook op het gebied van culturele en reli-
gieuze diversiteit een voorbeeldfunctie gaat vervullen. •

ik hier het gebruik van andere talen dan het Nederlands 
in de rechtszaal. Nog geen zestig jaar geleden (1951) 
waren er in Leeuwarden ernstige rellen, bekend gewor-
den onder de naam Kneppelfreed, nadat een politie-
rechter die uitstekend Fries verstond, had geweigerd een 
verdachte Fries te laten spreken.26 De discussie hierover 
had zwaarwegende principiële aspecten: de rechtseen-
heid liep ernstig gevaar door meerdere talen toe te staan. 
Fundamentele rechtsbeginselen werden ook aangevoerd 
tegen de toelating van vrouwen tot het rechtersambt 
enkele jaren eerder (1947). Volgens tegenstanders werd 
de kwaliteit van de rechtspraak ernstig bedreigd door het 
emotionele karakter van vrouwen, in het bijzonder rond 
hun maandelijkse periode.27 In beide gevallen viel het 
achteraf erg mee. Misschien is dit voor ons een wijze les 
in de discussie over hoofddoeken voor griffiers, rechters 
en officieren. Ook hier lijkt een wezenlijke waarde op het 
spel, namelijk de schijn van onpartijdigheid. Zullen we 
over vijftig jaar zeggen dat die toch niet wezenlijk werd 
bedreigd door wijziging van een symbolisch kledingvoor-
schrift?

Noten




