Vorwort

In seiner Funktion als Vorsitzender der Commissie tot de Zaken hat
Herr Prof.Dr. Wibren van der Burg mehrfach Friedrichstadt besucht
und lieben gelernt. Er hat in unserer ‘Gemeind,e Freundschaften
geschlossen und sich gern bereit erklart, Vortrige zu halten. Nichts
lag daher niher, als die neue Schriftenreihe

Freiheit, Toleranz und christlicher Glaube®,
die sich mit den Grundiiberzeugungen der Remonstrantisch-
Reformierten Bruderschaft beschéftigt, mit einem Text von ihm auf
den Weg zu bringen.
So beginnen wir heute mit der Veréffentlichung des Vortrages ,Zu
einer Neubewertung von Toleranz“, den Prof. van der Burg am 17.
September 2003 in der Remonstrantischen Kirche in Friedrichstadt
gehalten hat.
Ich hoffe, daB wir diese Schriftenreihe mit weiteren Texten
fortfiihren und in regelmifBigen Abstinden erscheinen lassen
konnen.
Mein Dank gilt allen, die bei der Planung und Verwirklichung dieses

Projektes geholfen haben.

Dr. Hellmut Rabach
Friedrichstadt, im Januar 2006




Zu einer Neubewertung von ,,Toleranz*

Wibren van der Burg

Einleitung

Es ist ein bisschen merkwiirdig, als Niederlinder in Friedrichstadt
einen Vortrag iiber Toleranz zu halten. Denn das ist so als wollte ich
Fulen nach Athen tragen. Friedrichstadt ist ja selbst schon seit
Jahrhunderten ein Symbol fiir Toleranz. Was kann ich da noch
hinzufiigen? Diese Frage stellt sich umso deutlicher, wenn man
zudem  bedenkt, dass mein Vortra;g sich vor allem auf die
niederldndische Geschichte und auf die aktuelle Situation in den
Niederlanden bezieht.

Trotzdem hoffe ich, dass dieser Beitrag auch fiir Deutsche
interessant ist. Einmal, weil Friedrichstadt sich selbst als das
Hollanderstddtchen sieht und sich von Anfang an mit der
niederlandischen Geschichte verbunden weifl. Aber auch, weil beide
Lander sich mit multikultureller Gesellschaft auseinander setzen
miissen, mit der Diskussion iiber Normen und Werte und mit der
Bedeutung der Religion in der heutigen Gesellschaft. Die
niederldndischen = Erfahrungen = werden  hoffentlich  auch
Ankniipfungspunkte bieten fiir das Nachdenken tiber Toleranz in
Deutschland. Wenngleich sich dieser Vortrag stark auf die
niederlandische Tradition bezieht, beschrinkt er sich nicht
ausschlieBlich auf sie. Es geht auch um die Remonstranten, die ja auf
Friedrichstadt mafBgeblich Einfluss ausgeiibt haben. Friedrichstadt

ist immerhin die einzige und alteste Gemeinde der Remonstranten

2

im Ausland. AuBerdem handelt es sich vor allem auch um allgemein
philosophische Fragen und Betrachtungen, die hoffentlich
Anregungen bieten fiir jeden, der sich aufrichtig tiber die

Grundlagen und Grenzen der Toleranz Gedanken machen will.

Toleranz: nicht mehr selbstverstdndlich

In den Niederlanden schien Toleranz bis vor kurzem ein hoch
geachtetes Merkmal der nationalen Kultur zu sein. Im Laufe der
niederldndischen Geschichte hatte sich Toleranz nach und nach zu
einer guten Basis fiir den Umgang mit Meinungsverschiedenheiten
entwickelt. Anfinglich ging es dabei vor allem um politische und
religiose Konflikte; aber auch im Bereich ethischer Fragen, wie zum
Beispiel Abtreibung und Sterbehilfe sowie beziiglich neuer
Lebensformen, von Hippies und Drogenbenutzern bis hin zu
homosexuellen und nichtehelichen Lebensgemeinschaften, konnte
man die Toleranz anwenden.

Es gab dabei allerdings ein Problem: die Ungenauigkeit des Begriffs.
Bedeutet Toleranz, dass alles erlaubt ist? Gerade weil alle einer
Meinung waren, erschien es schwierig, den Begriff deutlicher zu
definieren und einzugrenzen. Daher war Toleranz fiir einige denn
auch eine liberholte Vorstellung, denn Homosexuelle und Auslinder
sind allen anderen Menschen in den Niederlanden ohnehin rechtlich
gleichgestellt und benétigen deswegen keine extra tolerante
Behandlung mehr. Unter dem Titel Beyond Tolerance habe ich vor

einigen Jahren auch einen Artikel geschrieben, in dem ich darlegte,




dass Toleranz als grundsétzliches Prinzip kaum noch eine
selbststandige Bedeutung hat.

Die selbstverstiandliche Wertschitzung der Toleranz ist mittlerweile
fast verschwunden. Zuerst bekam die Toleranz nach und nach einen
negativen Beigeschmack. Sie war- wie auch die Kritik an ihr- weit
iiber ihr Ziel hinausgeschossen und zu Unverbindlichkeit und
Gleichgiiltigkeit entartet. Aber immer, wenn Politik wund
Bevolkerung deutliche Grenzen weder einfithren noch sich an sie
halten wollen, ist Verwahrlosung die Eplge. Zero-Toleranz scheint
dann die Losung der Probleme zu sein.

Dann kam der 11. September- und daraufhin erst der politische
Aufstieg von Pim Fortuyn, dann seine Ermordung. Im Jahr 2004
schlieBlich wurde der Filmregisseur Theo van Gogh ermordet. Es
stellte sich heraus, dass Toleranz ganz und gar nicht
selbstverstandlich war, nicht einmal mehr im Umgang mit politisch
und religios Andersdenkenden. Wihrend der letzten Jahre
verhértete sich unser gesellschaftliches Klima mit gegenseitiger
Verketzerung der sozialistisch-liberalen Koalition und der Liste Pim
Fortuyn, mit einer Hetze gegen links, mit Bedrohungen gegen
Politiker, wie zum Beispiel den sozialistischen und griinen
Fraktionsvorsitzenden Ad Melkert und Paul Rosenmdller, die
liberale Abgeordnete Ayaan Hirsi Ali und gegeniiber Fuf3balltrainern
und unabhéngigen Intellektuellen. In der heutigen Debatte iiber
Normen und Werte wird den Biirgern vorgehalten, sie ndhmen zu

wenig Riicksicht aufeinander. Sie seien offenbar immer weniger

bereit, Fehler und Unzuldnglichkeiten untereinander und bei
Behorden und Obrigkeiten zu ertragen.

Diese Entwicklungen lassen erkennen, dass da mehr denn je ein
Bedarf an Toleranz, d.h. an der Kunst, mit Unteyschieden leben zu
konnen, besteht. Aber die friihere Kritik an der I'J'ndeutlichkeit und
an dem Verfall des Begriffs muss ernst genommen werden. Wollen
wir den wertvollen Kern der Toleranz wiederentdecken, dann
miissen wir aufs Neue nachdenken tber ihren Inhalt, iiber ihre

Grenzen und ihre Grundlagen.

Die Geschichte der Toleranz in den Niederlanden

Um begreifen zu konnen, warum Toleranz ein vager und auch
umstrittener Begriff geworden ist, ist ein historischer Riickblick
notwendig.

Toleranz war in den Niederlanden niemals lediglich eine
pragmatische Angelegenheit, nur eine Suche nach praktischen
Losungen, die fiir Ruhe im gesellschaftlichen und wirtschaftlichen
Zusammenleben sorgten. Das war immer zwar auch ein Aspekt —wie
auch hier in Friedrichstadt die Toleranz gegeniiber Katholiken zum
Teil von der Hoffnung auf gute Handelsbeziehungen zu Spanien
herriihrte-, aber daneben gab es auch eine theoretische Grundlage
in den Werken von Autoren wie Erasmus, Coornhert und Hugo
Grotius. Es ist auch kein Zufall, dass die Philosophen John Locke
und Pierre Bayle ihre Werke iiber die Toleranz in den Niederlanden
publizierten und auch zum Teil schrieben; sie fanden hier nicht nur

ein tolerantes Klima, sondern auch intellektuelle Inspiration.




Die niederlandische Praxis der Toleranz kam im goldenen Zeitalter
Bliite. Anfangs

Gewissensfreiheit und als Freiheit, in der Abgeschlossenheit des

zu voller wurde Toleranz vor allem als
eigenen Hauses Gottesdienste halten zu konnen, gesehen. Eine
vollstindige Religionsfreiheit, in der man seinen Glauben auch
offentlich leben konnte, war dies sicher nicht. Das bezeugen auch die
bekannten Schuilkerken, Gebdude, denen man es von auBlen nicht
ansieht, dass innen Gottesdienste gehalten werden konnen. Dennoch
wurden jedenfalls nach dem achtzigjghrigen Krieg (1568-1648)
gegeniiber religiosen Minderheiten beide Augen zugedriickt, -
unsere Toleranz hat eine lange Tradition. Die Niederlande boten
obendrein Religionsfliichtlingen, wie zum Beispiel den franzosischen
Hugenotten und den portugiesischen Juden Obdach. Ohne diese
Einwanderer hitte es das goldene Zeitalter (das 17te Jahrhundert)
nie gegeben.

Die Praxis des Augen Zudriickens war auf dreierlei Weise deutlich
eingegrenzt: in den Anwendungsgebieten der Toleranz selbst, sowie
in ihren Grenzen und Begriindungen.

Erstens: die typischen Bereiche der Toleranz waren religiose
Uberzeugungen und der individuelle Glaube.

Zweitens: die Grenzen der Toleranz wurden durch die Interessen der
offentlichen Ordnung gesetzt, und denen wurde ein sehr groBziigig
bemessener Rahmen zugestanden. Offentliches zur Schau stellen
von Minderheitskirchen passte nicht in diesen Rahmen: nicht
reformierte Amtstrager konnten immerhin die Einheit des Staates

untergraben.

6

Ein bemerkenswertes Detail hierzu: Man hat in den Niederlanden
[nicht

Gruppen, wie Lutheranern und portugiesischen Juden mehr

damals allochthonen urspriinglich ~ niederldndischen]
Freiheiten gewihrt, als Minderheiten mit starken niederlandischen
Wurzeln, wie z.B. Remonstranten, Mennoniten ulnd Katholiken. Sie
wurden, anders als die erstgenannte Gruppe eher fiir eine
Bedrohung der oOffentlichen Ordnung gehalten und nicht als
Alternative zur vorherrschenden reformierten Kirche betrachtet. Es
scheint mir, dass es sich heutzutage mit unserer Toleranz gegeniiber
den Religionen von Immigranten genau umgekehrt verhalt.

Drittens: die Griinde fiir Toleranz waren unterschiedlich, jedoch
immer stark mit der Religion verkniipft. Einige verwiesen auf
pragmatische Aspekte, wie zum Beispiel das Vermeiden von
Unruhen, andere beriefen sich auf die Religionsfreiheit mit dem
Argument, dass niemand zum rechten Glauben gezwungen werden
konnte.

In den folgenden Jahrhunderten erfuhr der Geltungsbereich der
Toleranz eine starke Erweiterung bis hinein in alle politischen und
philosophischen Fragen. Im zwanzigsten Jahrhundert wurden im
Bereich vieler Gesetze Gewissensgriinde anerkannt: etwa.gegen den
Militirdienst, gegen die Sozialversicherung, gegen das Ablegen eines
Eides und gegen Tierversuche. In der zweiten Hilfte desselben
Jahrhunderts passte die breite (und im Vergleich zu Deutschland
auch frithe) Akzeptanz zivilen Ungehorsams, von Abtreibung und

von Sterbehilfe in diese Tradition von Toleranz. Toleranz wurde zu

einem immer weiteren Feld. Das galt auch fiir Praktiken, bei denen

()




religivse Uberzeugungen nicht die Hauptrolle spielten, wie etwa
Drogenkonsum,  nichteheliche = Lebensgemeinschaften  und
Homosexualitit. Der Geltungsbereich von Toleranz, anfanglich auf
die Religion beschrankt, wurde so sehr ausgedehnt, dass es
mittlerweile eigentlich nichts mehr gibt, was nicht dazugehoren
konnte.

Auch die Grenzen der Toleranz dehnten sich immer weiter aus. Die
offentliche Ordnung wurde immer weniger als verletzlich angesehen
und ihr Geltungsanspruch immer enger, gefasst. Gegenwirtig setzt
nicht mehr die Idee der 6ffentlichen Ordnung die Grenzen, sondern
der konkrete Schaden, der anderen entsteht. Nicht der
Drogenkonsum selbst wird bestraft, sondern die Beldstigungen, die
von Drogenkonsumenten verursacht werden (kénnen), und zudem
wird von uns erwartet, derartige Beldstigungen bis zu einem
bestimmten Grad einfach hinzunehmen.

Diese Ausdehnung sowohl der Anwendungsbereiche von Toleranz
als auch ihrer Grenzen war verbunden mit einer Verschiebung der
angewandten Argumente. Sie wurden immer allgemeiner und
pragmatischer. Beziiglich religiéser Uberzeugungen sind ganz
spezifische theologische Argumente relevant, aber im Bezug auf die
Praktiken, die mit Religion nichts zu tun haben, wie zum Beispiel
sakulare Formen des Pazifismus, braucht man allgemeinere
Argumente. Bei prinzipiellen Gewissensgriinden gegen das Ablegen
von Eiden (zum Beispiel bei den Mennoniten), muss die Diskussion
iiber die Anerkennung dieser Griinde auch einen prinzipiellen

Charakter haben, aber bei lediglich auf Genuss gerichteten
8

Aktivititen, wie zum Beispiel Drogenkonsum und Prostitution, ist es
vor allem eine Frage der pragmatischen Opportunitit, ob man dies
dulden will.

Die Folge dieser Verallgemeinerung besteht giarin, dass viele
Argumente so weitliufig geworden sind, dass sie nicht mehr
spezifisch nur noch auf die Toleranz zutreffen. Das Argument ware
dann, dass wir homosexuelle Partnerschaften wegen des
Gleichheitsgrundsatzes anerkennen, oder man verweist auf die
praktische Unmoglichkeit, eine restriktive Drogenpolitik in der
Praxis zu realisieren. Ein eigener Anspruch auf die Toleranz ist dann
in der Debatte eigentlich tiberfliissig.

In dreierlei Hinsicht waren also die vergangenen Jahrhunderte
verantwortlich fiir die Erweiterung der Toleranz: von religiosen
Uberzeugungen ist der Bereich auf sehr unterschiedliche Aktivitaten
ausgedehnt worden, wobei die Uberzeugungen selbst kaum noch
eine Rolle spielen. Die Grenzen der Toleranz, die anfangs durch die
sehr weitgehende offentliche Ordnung festgesetzt waren, wurden
immer undeutlicher und verschoben sich immer mehr hin zum
konkreten Schaden, der anderen angetan wird. Und die
Rechtfertigungen fiir Toleranz wurden immer allgemeiner und
drifteten von prinzipiellen Uberlegungen hin zu pragmatischen
Abwiagungen.

Diese Entwicklung bietet den Hintergrund fiir die Verunsicherung,
die ich anfangs dargelegt habe. Der Toleranzbegriff ist ,aufgeblasen®.
Er hat keinen spezifischen Bereich mehr. Wir kénnen kaum noch

angeben, wo fiir uns die Grenzen zu verwerflichem Handeln liegen.

9




Toleranz ist eigentlich kein selbstidndiger Wert mehr. Dadurch bietet
Toleranz als Maxime heutzutage wenig Halt und kann leicht zu weit

gehen.

Toleranz als Zwischenlésung

Wenn wir eine Neubewertung von Toleranz fordern, miissen wir uns
zundchst die Frage stellen, was Toleranz eigentlich genau bedeutet.
Ich wiirde Toleranz in einem sehr weiten Sinn des Wortes
umschreiben als zuriickhaltendes odgr als ginzlich fehlendes
Vorgehen gegeniiber Auffassungen, Verhaltensweisen, oder
Personen, die man ablehnt. Toleranz ist im Grunde eine wértvolle
Haltung. Sie kann allerdings mit verwerflichen Auffassungen
einhergehen. Aber selbst dann hat Toleranz einen Wert: ein
toleranter Rassist, der davon absieht, Gewalt gegen Auslinder
anzuwenden, ist einem Rassisten, der Auslinder angreift,
vorzuziehen. Solche Art von Toleranz reicht natiirlich nicht aus, ist
aber doch ein erster Schritt zu einem friedlichen Zusammenleben.
Hiermit kommen wir zu einem wichtigen Wesensmerkmal der
Toleranz: sie funktioniert hdufig als Zwischenlosung. Und zwar
theoretisch, praktisch und kontextuell.

Zuerst im theoretischen Sinn. Toleranz ist kein eigenstindiger
Grundwert. Sowohl ihr Inhalt als auch ihre Wirkungskraft sind von
ihr zugrunde liegenden Werten abhingig, wie etwa Freiheit und
Demokratie. Toleranz fasst verschiedene Auffassungen zu einer
praktischen Idee zusammen, in der sich jeder wieder finden kann.

Aber die prizise Bedeutung und Abgrenzung variiert je nachdem, ob

10

Freiheitsargumente oder pragmatische Abwigungen im Hintergrund
eine Rolle spielen. Nur wenn derartige zugrunde liegende
Motivationen bewusst gemacht und mit den Griinden konfrontiert
werden, die dafiir sprechen, gegen das abgelehnte Verhalten
aufzutreten, konnen wir die Grenzen von Toleranz’bestimmen.

Auch im praktischen Sinn handelt es sich um eine Zwischenlosung.
Historisch gesehen ist Toleranz hédufig entstanden als ein modus
vivendi in explosiven Konfliktsituationen. Auch wenn wir uns
inhaltlich nicht einig werden konnen, konnen wir doch vielleicht
lernen, mit den Unterschieden giitlich umzugehen. Aber wenn es nur
dabei bleibt, ist die Situation instabil. Leben und leben lassen klingt
zwar gut, aber da der schwelende Konflikt bestehen bleibt, kann es
in jedem Augenblick zu einem Ausbruch des Konflikts kommen.
Darum ist Toleranz hiufig nicht mehr als nur eine Zwischenldsung,
der dann Versuche folgen miissen, letztendlich zu einer stabilen
Losung des Konflikts zu kommen. Wenn ich mich einmal iiber die
laute Musik eines Nachbarn #rgere, ihm aber nichts davon sage,
nehme ich ihm die Moglichkeit, zum Beispiel mit mir zu verabreden,
zu welchen Zeiten er seine Musik laut spielen kann. Toleranz kann
langfristig nur in Situationen Bestand haben, in denen Kontakt
nicht vermieden und Konflikten nicht aus dem Weg gegangen
wird.

In diesen Zusammenhang gehort der Unterschied zwischen aktiver
und passiver Toleranz. Passive Toleranz verzichtet schlicht auf ein
Entgegentreten, aktive Toleranz sucht bewusst den Dialog und

riskiert somit die volle Konfrontation, in der Hoffnung, dass wir uns

11




gegenseitig bereichern. Auf diese Weise konnen wir vielleicht auf ein
besseres gegenseitiges Verstehen zuwachsen und zu akzeptablen
Losungen gelangen, die den Auffassungen eines jeden Menschen
gerecht werden.

Toleranz ist in den vergangenen Jahren zu sehr durch die passive
Variante bestimmt worden. Die Probleme des multikulturellen
Zusammenlebens wurden unzureichend erkannt, Frustrationen
bauten sich auf, sowohl bei den weiflen Niederldndern als auch bei
den islamischen und anderen Minderlleiten. Ein echter Kontakt
unterblieb, die Argernisse nahmen iiberhand. Die jeweils andere
Kultur wird zuwenig als Bereicherung verstanden oder als
Moglichkeit, einen kritischen Abstand zur eigenen Kultur zu
gewinnen. So wurden die entstandenen Spannungen nicht abgebaut.
Das Gleiche gilt fiir die Drogenprobleme: wenn der Staat auch bei
einfacher Drogenkriminalitdt oder Beldstigung anderer durch die
Drogenkonsumenten nicht eingreift, kann das fiir den einzelnen
Abhingigen wohl human erscheinen, aber dieses nicht Eingreifen
liefert letztendlich keinen Beitrag zur echten Losung der
bestehenden Probleme.

Schliefllich ist Toleranz auch im kontextuellen Sinn eine
Zwischenlosung. Sie ist dann vor allem in solchen
Ubergangssituationen notwendig, in denen durch schnelle
Verdnderungen Reibungsflichen und Konflikte entstehen. Aus
diesem Grund ist sie gerade fiir unseren Umgang mit den
Unterschieden in der multikulturellen Gesellschaft von groBem

Belang. Wir befinden uns zur Zeit in einer Ubergangssituation. Wir

12

miissen eine ziemlich homogene, christliche und weiBe Gesellschaft
transformieren in eine Gesellschaft, in der Menschen aus
unterschiedlichen = Kulturen und  Religionen und  mit
unterschiedlichen Lebensstilen sehr nah zusam}'rnenleben konnen.
Hierin steckt viel Konfliktpotential. Gerade in der heutigen Zeit
werden der Wert und die Notwendigkeit von Toleranz erneut
deutlich.

Toleranz ist, wie ich gesagt habe, kein selbststdndiger Grundwert.
Thr Inhalt wird durch die ihr zugrunde liegenden Ideen wie Freiheit
und Demokratie bestimmt. Aber das ist nicht alles. Der Wert von
Toleranz zeigt sich vor allem dann, wenn Menschen sich diese Ideen
ganz zu eigen gemacht, sie verinnerlicht haben, wenn
Zuriickhaltung, Respekt und Offenheit dem Anderen gegeniiber
selbstverstindliche Verhaltensweisen geworden sind. Toleranz ist
darum am ehesten zu sehen als T u g e n d, als eine wertvolle
Charaktereigenschaft von Menschen, aber auch von Kulturen,
staatlichen Institutionen, (oder auch Stddten wie Friedrichtstadt).
Als Tugend hat die Toleranz sehr wohl eine selbststandige
Bedeutung. Immer wenn Toleranz zu einer inneren Einstellung, zur
zweiten Natur von Menschen und Institutionen geworden ist,
eskalieren Konflikte nicht unnétig und ist ein friedliches
Zusammenleben moglich.

Dem griechischen Philosophen Aristoteles zufolge erfordert die
Tugend das Bewahren der rechten Mitte. Das gilt auch fiir die
Toleranz. Auf der einen Seite drohen Unverbindlichkeit und

Gleichgiiltigkeit, wobei wir auch unsere eigenen Auffassungen nicht

13




mehr ernst nehmen und in ein nebeneinander her Leben, einen
praktizierten Relativismus oder sogar in Zynismus abgleiten. Auf der
anderen Seite droht die Verabsolutierung unserer -eigenen
Uberzeugungen, wodurch wir den Uberzeugungen anderer
Menschen zu wenig Raum lassen. Die Kunst des Balanceakts, den
die Toleranz vollbringt, besteht darin, dass man sehr wohl eigene
klare Auffassungen und Meinungen hat und vertritt, dies jedoch tut
mit Respekt fiir die Auffassungen und Meinungen der anderen. Sie
liegt auch darin, dass wir in einem offegen Dialog uns gegenseitig
sowohl kritisieren als auch bereichern konnen.

Die Rolle der Toleranz in diesem schwierigen Balanceakt ist durch
die vermeintliche Selbstverstiandlichkeit des Begriffs zu Unrecht in
den Hintergrund getreten. Die Toleranz ist ein wertvoller
Charakterzug der niederlindischen Kultur. Wir miissen sie behiiten,
aber auch stets neu erringen. Das Gleichgewicht ist in den
vergangenen Jahren abhanden gekommen. Toleranz ist zu
Gleichgiiltigkeit und Relativismus gegentiber so wesentlichen
Werten wie Gleichheit und Sicherheit verkommen. Als Reaktion
darauf schlagt das Pendel nun zur anderen Seite aus, hin zu Zero-
Toleranz, zur starken Hand und zu der Forderung an die
Minderheiten, sich an die niederlindische Kultur anzupassen.
Genau in einem derartigen Klima ist der Wert von Toleranz
unverzichtbar.

Von unterschiedlichen Seiten wurde in den letzten Jahren in den
Niederlanden eine Bildungsoffensive zum Thema Werte und

Normen gefordert. Ich mdéchte dafiir pladieren, dass die Toleranz als

14

Basiswert und Grundvoraussetzung fiir eine menschliche
Gesellschaft anerkannt wird. Das reicht von der Toleranz gegeniiber
dem Polizeibeamten, der mir (meines Erachtens) zu Unrecht ein
BuBgeld auferlegt, anstatt Verbrecher zu fangen; bis hin zu der
Toleranz gegeniiber dem jugendlichen Herumtre'iber, der wie alle
jungen Leute in allen Kulturen seine Identitit erst noch finden muB,
indem er Grenzen austestet. Aber das heifit auch, daB wir nicht
schweigen, sondern den Dialog suchen, wann immer Menschen ein
unakzeptables Verhalten zeigen, ganz gleich, ob es um Pobeleien
geht oder um Miill, der einfach auf die Strae geworfen wird. Dabei
miissen wir lernen zu akzeptieren, dass nicht alles nach unserem
Willen geht. ,I want it all, and I want it now" ist ja ein kerniger
Spruch, aber kein guter Ausgangspunkt fiir die Politik oder ein

friedliches Zusammenleben.

Die Grenzen der Toleranz

Toleranz ist nicht grenzenlos. Aber wie konnen wir die Grenzen
definieren? Wann diirfen oder sollen wir dagegen vorgehen und
wann gerade nicht? Ich mochte mit einigen allgemeinen
Bemerkungen anfangen.

Erstens: manchmal ist es richtig, nicht gegen argerliches Benehmen
vorzugehen, sogar wenn Schiden oder Belastigungen vorliegen. Es
wire nicht richtig, wenn die Polizei gegen jede Ubertretung vorgehen
wiirde. Ein Kommissar aus Arnheim sagte einmal: seine Polizisten
wiirden dann nicht aus der direkten Umgebung des Polizeibiiros

herauskommen. Wenn Sie wegen der Abiturfeier ihrer jungen

15




Nachbarin nicht schlafen konnen, dann werden Sie hoffentlich
denken: Ach, lass es dieses eine Mal gut sein! Toleranz ist ein
notwendiges Schmiermittel in den zwischenmenschlichen
Verhiltnissen.

Zweitens: Konkreter Schaden ist der wichtigste Grund, um doch
einzugreifen. Ernsthafte Beldstigungen zu tolerieren ist selten eine
Tugend. Nicht vorzugehen gegen Fahrraddiebstahl ist keine
preisenswerte Amtsfilhrung, sondern reine Ohnmacht oder
Dienstunlust. Dies scheint mir die ejgentliche Bedeutung eines
Slogans wie ,zero-tolerance” zu sein: es gibt bestimmte Formen von
Schiden gegen die wir prinzipiell vorgehen miissen. Hierbei sollten
wir nicht nur an konkrete Opfer eines Deliktes denken, sondern auch
an das offentliche Interesse, wie zum Beispiel die Verkehrssicherheit
bei Verkehrsiibertretungen oder die Kosten fiir die Staatskasse bei
Zerstorung und Beschmutzung 6ffentlicher Raume.

Drittens: die genauen Grenzen kann man nie ’in abstracto’ festlegen.
AuBerdem hingen sie mit ihnen zugrunde liegenden
Anschauungsweisen tiber den Menschen und die Gesellschaft
zusammen. Freiheit hat in Amerika eine andere Bedeutung als in
den Niederlanden. Unsere lebensanschaulichen Uberzeugungen
bestimmen auch, wie wir Toleranz und ihre Grenzen definieren und
wie wir unser Verhalten daraufhin einrichten. Ein rechtglaubiger
Katholik wird dadurch bisweilen andere Abwagungen treffen als ein
liberaler Protestant. Deswegen mochte ich zuerst darlegen, welche

Tradition der Ausgangspunkt meiner Uberlegungen ist. Dies ist eine

16

offene, liberal-protestantische Tradition, vor allem die

remonstrantische Tradition.

Toleranz in der remonstrantischen Tradition  j

Die starke Betonung der Toleranz ist wahrscheinlich das
charakteristischste Merkmal der remonstrantischen Tradition. Dies
kommt schon in unserer Grundsatzerklarung zum Ausdruck:

“Die Remonstrantische Bruderschaft ist eine Glaubensgemeinschaft
die, verwurzelt im Evangelium Jesu Christi und getreu ihrem
Grundsatz von Freiheit und Toleranz, Gott ehren und dienen will.”
Die Betonung von Freiheit und Toleranz innerkirchlich sowie
gesamtgesellschaftlich geht schon auf den ersten Anfang zurtick. Die
Remonstranten waren im Jahre 1619 das erste Opfer der Intoleranz
in der damaligen reformierten Kirche. In dem Konflikt handelte es
sich primar um menschliche Freiheit, sekundir aber auch um Raum
fiir Pluriformitét in der Kirche und in der Gesellschaft.

In den Jahrhunderten danach bekam die Toleranz eine immer
groBere Reichweite und eine immer zentralere Bedeutung. Die
Remonstranten waren manchmal Pioniere auf diesem Gebiet. Der
remonstrantische Professor Phillipus van Limborch, dem John
Locke seinen beriihmten Brief iiber die Toleranz widmete, war 1684
der erste protestantische Theologe, der einen seritsen religiosen
Disput mit dem jiidischen Theologen Isaac Orobino de Castro
anfing. Das eigentliche Ziel war freilich die Bekehrung des
Gespréachspartners, aber der Raum, den Van Limborch fiir die

Prisentation der jiidischen Vorstellung gab, war in der damaligen

17




Zeit ein Vorbild fiir Toleranz. Dieses Beispiel zeigt, dass Toleranz
sich nicht beschrankte auf die eigene Kirche (so wesentlich sie ohne
Zweifel auch fir die Art und Weise ist, wie Remonstranten
miteinander Kirche sein wollen), sondern sich ausdehnte auf die
ganze christliche Tradition und sogar weit dariiber hinaus. Der
Einsatz der Pastorin Frau Laman Trip fiir die Restaurierung der
Synagoge in Friedrichstadt -wie bereits davor die Bereitschaft der
Remonstranten, im Remonstrantenhaus eine Mikwe, ein Bad
einzubauen, das sich fir jiidische Rituglwaschungen eignet-, passt
demnach in die lange Remonstrantentradition der Verbundenheit
mit dem Judentum.

Dabei entkamen und entkommen die immer liberaler werdenden
Remonstranten den Fallgruben der Unverbindlichkeit und der
Gleichgiiltigkeit nicht. Die passive Toleranz und das ,,Dem- anderen-
seinen- Freiraum- gewidhren“ entarten leicht in ein ,,Den -anderen -
links- liegen- lassen“. Aber in anderen Fillen kam die aktive Seite
der Toleranz, namlich das Eintreten fiir unterdriickte Minderheiten
deutlich zum Ausdruck.

Drei Beispiele illustrieren dies:

1925 Dbefiirwortete die Bruderschaft die Erweiterung des
Dienstverweigerungsgesetzes. 1935 wurde im Hinblick auf die
Entwicklungen in Nazi-Deutschland die Erklirung gegen den
Staatsabsolutismus verabschiedet. Noch aktueller ist das dritte
Beispiel: Die Bruderschaft war die erste Kirche Europas, die in ihrer
Kirchenordnung homosexuelle und heterosexuelle

Lebensverbindungen uneingeschriankt gleichgestellt hat.

18

Die Prinzipien Freiheit und Toleranz werden von den
Remonstranten auf verschiedene Art und Weise in die Praxis
umgesetzt. Dabei denke ich auch an:

- das starke ckumenische Engagement (auch imyvollen Sinne des
Wortes in Hinsicht auf Humanisten undl nicht-christliche
Weltanschauungen).

-das offene Abendmahl, wo jeder willkommen ist, ungeachtet
jeglicher kirchlichen Verbundenheit.

-die liberalen Auffassungen hinsichtlich der medizinischen Ethik.
-die groBe Zuriickhaltung in kirchlichen Verlautbarungen und

-die Tatsachen, dass Glaubensbekenntnisse nicht verbindlich
vorgeschrieben sind, und dass es weder strenge kirchliche Autoritat
noch kirchliche Zucht gibt.

Kurz zusammengefasst: der Toleranz wird in einer liberalen
Auffassung ein hoher Wert zuerkannt. Auflerdem wird die Toleranz

im weitesten Sinn des Wortes interpretiert.

Die Begriindung der Toleranz

Aber um die genauen Grenzen definieren zu konnen, miissen wir uns
die Begriindung der Toleranz zuerst genauer ansehen. Es gibt
ungefahr fiinf Motive, die einander erginzen, die aber auch
aufeinander prallen konnen. Die Grenzen unterscheiden sich
voneinander je nachdem, welches Argument die Hauptrolle spielt.
Freiheit, Gleichheit und Demokratie sind die grundlegenden Werte,
worauf die Toleranz sich stiitzt. Aber wir konnen sie auch auf

pragmatische Uberlegungen oder auf die Erkenntnis stiitzen, dass

19




keiner die Weisheit gepachtet hat oder. Alle fiinf Argumente gelten
auch in einer liberalen Auffassung, bekommen dort aber eine eigene
Farbe und Wertigkeit.

1. Die Freiheit liefert das stdrkste Argument fiir Toleranz, welches
auch weitgehend akzeptiert wird. Eine tolerante Person ldsst den
anderen etwas tun, was er oder sie gerne tun will. Diese Freiheit
findet ihre Begrenzung in der Freiheit des anderen und in anderen
Werten. Ich habe nicht die Freiheit andgren zu schaden, andere zu
misshandeln oder zu t6ten.

Eine liberale Einstellung legt groBen Wert auf die Freiheit; die
remonstrantische Grundsatzerklarung verbindet sie sogar direkt mit
der Toleranz. Schon seit Arminius setzen wir uns fiir die Freiheit des
Menschen ein. Deswegen sind wir sowohl intern als auch extern
zuriickhaltend, wenn es darum geht, irgendjemandes Freiheit
einzuschranken und vor allem unsere Auffassungen den anderen
aufzuzwingen. Dazu passt eine grofe Achtung vor dem individuellen
Gewissen und vor eventuellen Skrupeln.

Das Freiheitsargument fiithrt zu sehr groBziigigen Grenzen der
Toleranz. Nur schwerwiegende Griinde diirfen dazu fiihren,
Menschen in ihrer Freiheit einzuschrinken und intolerant zu sein.
Glaubensiiberzeugungen und daraus resultierenden
Handlungsweisen steht viel Raum zu, gleichgiiltig, ob es sich dabei
um das Tragen von Kopftiichern oder um rituelles Schlachten
handelt. Nur wenn die Rechte und Freiheiten der anderen deutlich

in Bedringnis geraten (zum Beispiel bei der Frauenbeschneidung,

20

sicher wenn es sich noch um Kinder handelt), gibt es einen Grund
einzugreifen. Deswegen bin ich der Meinung dass es da, wo es
moglich erscheint, Beamtinnen, Lehrerinnen und Richterinnen
erlaubt sein sollte, ein Kopftuch zu tragen. /

2. Demokratie bildet ein zweites Argument fiir Toleranz. Demokratie
geht aus von einer freien Diskussion und erfordert Raum zum
Experimentieren mit neuen Auffassungen. Nur indem man
abweichende Auffassungen und Praktiken zuldsst, kann sich
erweisen, welche die Beste ist.

Eine liberale Sichtweise entscheidet sich ganz und gar fiir die
Demokratie (im Unterschied zu vielen anderen religiosen
Traditionen), auch in der internen Kirchenorganisation, und
vertraut auf die eigene Verantwortung des Menschen. Deswegen soll
die Freiheit der MeinungsiduBerung groBziigig verstanden werden:
Imame und konservative Christen diirfen sagen, was sie wollen. Aber
dies sollte mehr sein als nur ein passives Erlauben. Wir miissen uns
immer wieder auf ein demokratisches Gespriach einlassen, gerade
auch dann, wenn wir unsere Uberzeugung, dass etwas nicht erlaubt
werden kann, deutlich machen wollen.. Deswegen diirfen
konservative Christen von mir aus ruhig sagen, dass Frauen nichts in
der Politik zu suchen haben.

Man kann damit unsere fritheren Erfahrungen mit AuBerungen iiber
Homosexualitdt vergleichen. Selbstverstidndlich gab es auch unter
Remonstranten Vorurteile und diese sind in den intensiven, dem

Beschluss von 1986 vorangegangenen Diskussionen auch manchmal

21




auf fiir Homosexuelle peinliche Weise zum Ausdruck gekommen.
Aber gerade dadurch konnten sie besprochen und letztendlich
entkriaftet werden. Eine derartige Diskussion tut sicherlich weh.
Toleranz ist nicht einfach. Demokratie ist etwas fiir starke Biirger.
Nur durch sie wird der ,,starke Mann“ iiberfliissig.

Demokratische Normen bieten auch Ankniipfungspunkte zur
Begrenzung der Toleranz. Die grundlegende Demokratienorm ist,
dass Manner und Frauen in der Politik gleichwertig sind. Deswegen
ist der Ausschluss von Frauen aus, politischen Amtern, auch
innerhalb einer politischen Partei, inakzeptabel. Im Prinzip kann die
politische Gemeinschaft dies nicht akzeptieren. Sie darf da keine
Abstriche machen, weil es um die Grundlagen der Demokratie geht.
Deswegen ist eine deutliche Stellungsnahme denjenigen Parteien
gegeniiber notwendig, die Frauen nicht als (vollwertiges) Mitglied
zulassen, wie in den Niederlanden zum Beispiel die konservativ-
calvinistische SGP (sie hat im niederlindischen Parlament 2 Sitze).
Was praktisch daraus folgt, ist eine andere Frage. Der Dialog hat
hierbei an erster Stelle zu stehen. Ein Parteiverbot geht ziemlich weit
und es gibt auch Signale, die die politische und juridische
Gemeinschaft setzen kann, zum Beispiel eine strafrechtliche BuBe
und das Vorenthalten von staatlichen Zuschiissen. Letzteres war
auch die Entscheidung des Gerichts in Den Haag, das in einem
Urteil kiirzlich (7.9.05) entschied, dass der Staat die SGP nicht
langer aktiv mit Zuschiissen unterstiitzen darf.

Das Demokratieargument fiihrt also zu einer groferen Freiheit der

MeinungsiduBerung. Ein Handeln aufgrund einer Meinung kann aber

22

in Widerspruch stehen zu den grundlegenden Demokratienormen
und trifft deshalb dann und wann auf schérfere Grenzen. Deswegen
sage ich, ein wenig ironisch, dass fiir die SGP und ihre Haltung
gegeniiber Frauen in der Politik gilt, dass sie sie Zwar aussprechen,

aber nicht in Handlung umsetzen diirfen.

3. Ein drittes Argument fiir Toleranz ist, dass keiner die Weisheit
gepachtet hat. Diese Einsicht impliziert Bescheidenheit und Toleranz.
im Umgang mit Andersdenkenden, weil wunsere eigenen
Auffassungen immer auch falsch sein konnen.

Das ist das am hiufigsten gebrauchte und damit charakteristischste
liberale Motiv fiir Toleranz. Man kann damit auch den in
remonstrantischen Kreisen beliebten Spruch vergleichen: Einheit in
dem, was notwendig ist, Freiheit in dem, was unsicher ist, und in
allem die Liebe. (,In necessariis unitas in dubiis libertas in omnibus
caritas) Dieser Spruch stammt aus der Anfangszeit der Reformation,
und wurde iibrigens 1951 auch im schwedischen Parlamentsgebiude
an einem nach dem zweiten Weltkrieg von Deutschland geschenkten
Denkmal angebracht

Liberale Glaubige gehen prinzipiell davon aus, dass jede Aussage
und vor allem jede Glaubensaussage, immer nur ein
unvollkommener und zutiefst personlicher Versuch ist, die Wahrheit
in Worte zu fassen. Deswegen miissen wir zuriickhaltend sein, wenn
es darum geht, das eigene Urteil hoher oder besser als das der
anderen einzuschitzen. Wir gehen ja gerade davon aus, dass wir viel

von den Auffassungen und Erfahrungen der anderen lernen kénnen.

23




Deswegen suchen wir bewusst den Kontakt mit Andersdenkenden,
sowohl innerhalb der christlichen Okumene, als auch in den
Begegnungen mit Humanisten, Juden, Muslimen oder Buddhisten.
Diese Begegnung kann uns bereichern. Ich sehe denn auch
Pluralismus in der Kirche und in der Gesellschaft primir als etwas
Positives. Also nicht: unsere Kraft liegt im Isolement [Abschottung],
wie die niederldndisch Reformierten frither zu sagen pflegten,
sondern: unsere Kraft liegt in einer aktiven Toleranz.

Ich mochte sogar noch weiter gehep. Die Remonstranten des
achtzehnten Jahrhunderts sagten bereits, dass auch Sokrates in den
Himmel kommen kann. Auch wenn ich mich nicht los machen kann
von meinem Hintergrund, namlich der christlichen Tradition, und
offenherzig in dieser Tradition stehen will, erkenne ich trotzdem an,
dass andere Traditionen gleichwertig sind. Ich lehne also jeden
Anspruch auf Exklusivitat ab, auch wenn ich davon iiberzeugt bin,
dass fiir mich die liberal-christliche Tradition die beste ist und dass
sie auch fiir manche anderen, die diese Tradition noch nicht kennen,
wertvoll sein kann.

Dies ist kein kritikloser Relativismus. Ich habe meine Bedenken
gegen bestimmte Elemente anderer Traditionen, wie ich sie auch
gegen bestimmte Elemente der -christlichen Tradition habe:
Frauenfeindlichkeit, die abweisende  Haltung gegeniiber
Homosexuellen und die exklusive Rolle mancher Kirchenleiter wie
Papste und Gurus.

Ich kann dem Anderen nur dann offen entgegentreten, wenn ich

weil, wo ich selbst stehe. Als liberale Gldubige haben wir ganz

24

bestimmt Kklare Standpunkte, starke Uberzeugungen, und diese
miissen wir mit Respekt fiir den Anderen zum Ausdruck bringen.
Frauenbeschneidung diirfen wir nicht akzeptieren, auch nicht, wenn
sie zu einer bestimmten Kultur gehort. s Der Kern der
Menschenrechte, dazu gehoren Gleichheit, ’Demokratie und
Rechtsstaat, darf nicht aufgegeben werden.

Sicher miissen wir selbstkritisch sein gegeniiber unseren kulturellen
oder religiosen Einseitigkeiten. Dadurch kann sich unsere Auslegung
dieser Ideale etwas dndern. Aber das macht die Menschenrechte
noch nicht zu einem kulturellen Vorurteil. Immer wieder miissen wir
versuchen, im Kontakt mit anderen, die eigenen Auffassungen zu
priffen (und hoffentlich auch die Auffassungen der anderen zu
bereichern).

Toleranz ist kein Grundsatz, der zu einer zeitlosen Doktrin gehort,
sie ist der Auftrag, in einem stindigen Prozess der Selbstkritik
immer wieder auch die Meinung der anderen zu horen und erst an
zweiter Stelle, unser eigenes Urteil mit der Meinung des anderen zu
konfrontieren. Wie? Es gibt verschiedene Moglichkeiten: durch
Begegnungen mit  liberalen  Geistesverwandten  anderer
Glaubensgemeinschaften, wie zum Beispiel die Aleviten, oder durch
praktische Hilfe, wie zum Beispiel Sprachunterricht und

Unterstiitzung fiir Asylanten.

4. Zum Schluss die pragmatischen Argumente: ohne gegenseitige
Toleranz wird das Zusammenleben in einer geteilten Welt schwierig.

Das hatte man schon in der Zeit der Religionskriege erkannt. Aber

25




dies darf niemals die einzige Grundlage der Toleranz sein. Das ist
nimlich eine  wackelige Grundlage. Sobald sich die
Machtsverhiltnisse in einer Gesellschaft dndern, kann die Toleranz
wieder in den Hintergrund verdringt werden.

Die Grenzen der Toleranz sind also abhidngig von den sozialen
Machtverhiltnissen. Das geschah in Frankreich zur Zeit des
Widerrufs des Ediktes von Nantes, und wir erkennen es jetzt wieder
in AuBerungen atheistischen und humanistischen Ursprungs, die fiir
eine deutlich spiirbare Einschrankung gder sogar Abschaffung der
Religionsfreiheit plddieren.

Diese pragmatische Vorgehensweise fiihrt heutzutage bisweilen zum
Verzicht auf ein Durchgreifen dort, wo es eigentlich angesagt wire.
Man denke nur an die Diskussion beziiglich des Fahrraddiebstahls
und leichter Formen der Gewalt, oder aber an die schon erwihnte
Frauenbeschneidung. Unrecht darf nicht zu schnell aufgrund von
pragmatischen Griinden toleriert werden. Meines Erachtens miissen
wir hier behutsam umgehen mit der natiirlichen Neigung der liberal
Glaubigen, Toleranz zu groBziigig auszulegen. Wir stehen zu etwas,
wir fiihlen uns verwurzelt im Evangelium Jesu Christi und das

bedeutet, dass wir nicht alles tolerieren kénnen.

5. Ein fiinftes Argument ist Gleichheit. Sie liegt auch den ersten
Motiven zugrunde. Weil sie aber in der Diskussion um die Grenzen
der Toleranz ein zentrales Argument ist, mochte ich sie separat

erwahnen. Gleichheit liefert Argumente, um Imame entweder in

26

ihrer Freiheit der MeinungsduBerung zu beschrianken oder gerade
eben nicht - Kopftiicher zu gestatten oder nicht.

Gleichheit ist eine demokratische Norm. Fiir liberal Glaubige ist sie
aber auch ein religioses Prinzip. Zu e}her christlichen
Glaubensgemeinschaft gehoren keine Unterschiede zwischen Mann
und Frau, arm oder reich, Jude und Christ, Inlander und Auslidnder,
Amtstrager oder Mitglied. In der Kirche ist jeder willkommen.
Deswegen wiirde es fiir mich als Kirchenmitglied unertraglich sein,
wenn die Kirche Frauen das Amt des Pfarrers verweigern wiirde oder
nicht bereit wire, homosexuelle Lebensbiindnisse zu segnen.

Fiir mich personlich, und hier spreche ich nachdriicklich nicht als
Vorsitzender des remonstrantischen Landesvorstands, wire es
deswegen unertrédglich, Mitglied einer Glaubensgemeinschaft zu
sein, die Frauen in einer Gemeinde das Amt des Pfarrers verweigert.
Ich miisste vielleicht bereit sein zu ertragen, dass manche
Gemeinden meine Auffassungen ablehnen. Wenn sie sich an die
Paragraphen gegen die Remonstranten halten wollen, wiirde das
schmerzhaft  sein, aber nicht uniberwindlich. Diese
Paragraphendatieren aus der Zeit der Dordter Synode von 1618 bis
1619 und sind Teil der offiziellen Glaubensbekenntnisse der neu
zusammengeschlossenen  protestantischen  Kirche in  den
Niederlanden, wo die zwei groBien calvinistischen Kirchen und die
kleine evangelisch-lutherische Kirche seit 2005 (wieder-)vereint
sind. Aber fiir mich liegt die Grenze da, wo in einer
Kirchengemeinschaft, deren Mitglied ich bin, Frauen von

bestimmten Amtern ausgeschlossen sind. Da handelt es sich nicht

2l




mehr um ein Ertragen als eine schmerzhafte Tugend, sondern um
ein unertrigliches Unrecht.

Damit habe ich noch nichts dariiber gesagt, wie man diesen
prinzipiellen Ausgangspunkt in die Praxis umsetzen muss. Natiirlich
ist der Ausschluss von Frauen in vielen Kirchen vorlaufig die
traurige Realitdt. Das bedeutet, dass viele Kirchenmitglieder jetzt
das Unertragliche ertragen miissen. Allerdings miissen wir das nicht
mehr unter dem Nenner der Toleranz als etwas Positives
anerkennen, sondern als etwas Upvermeidliches. In einer
zerbrochenen Welt muss man ab und zu erkennen, dass das Unrecht
sehr nahe kommen kann und dass wir oft nichts dagegen tun
konnen. In derartigen Situationen, und ich meine weit mehr als nur
die Diskussion um die Frau in der Kirche, diirfen wir uns nicht
hinter dem schonen Wort der Toleranz verstecken. Dann vergessen
wir namlich zu leicht, dass hier von einem wesentlichen Unrecht die
Rede ist.

Schlussfolgerung

In meinem Vortrag habe ich fiir eine Neubewertung der Toleranz
pladiert. Die liberale Betonung der Menschenrechte, der Freiheit
und der Gleichheit kann dazu fiihren, dass deutliche Standpunkte
eingenommen werden; zum Beispiel gegen Diskriminierung von
Frauen, Homosexuellen oder Auslindern. Die liberale Betonung der
aktiven Toleranz verpflichtet uns dazu, den Dialog und den Kontakt

zu suchen.

28

Beide Ausgangspunkte stehen in einem angespannten Verhiltnis
zueinander. Der erste fithrt dazu, dass wir ab und zu scharfe Grenzen
ziehen miissen, im Bewusstsein, dass sie immer vorlaufig sind, und
dass wir Diskriminierung verbieten miissen. Der zweite fithrt dazu,
dass wir im stindigen Gesprach immer wieder \;ersuchen miissen,
den anderen zu verstehen, uns selbst kritisch zu befragen und
vielleicht auch eine Durststrecke ertragen, in der Hoffnung, dass der
andere seine Meinung noch dndert.

Die gleiche Spannung gibt es auch zwischen den unterschiedlichen
Grundlagen fiir Toleranz; sie fiihren bisweilen zu entgegen gesetzten
Ergebnissen. Aber Toleranz ist auch dann kein Zauberwort, mit dem
alles gelost werden kann. Es bleibt ein schwieriger und zugleich
schmerzhafter Begriff, der immer dynamisch ausgelegt werden muss
in einem  Spannungsfeld von sich  widersprechenden

Ausgangspunkten.

Der vorliegende Text ist die iiberarbeitete Fassung eines Vortrags, den Prof.
Dr. Mr. Wibren van der Burg am 17. Sept. 2003 in der Remonstrantischen
Kirche in Friedrichstadt gehalten hat

Wibren van der Burg ist Vorsitzender des Landesvorstands der
remonstrantischen Bruderschaft und Professor der Rechtstheorie an der

Universitdt von Tilburg, Niederlande.

Ubersetzung: Anke Richter, Cees Maathuis und Reinhold Philipp.
29




