i dﬁwamu. van der Burg, ‘De scheiding van kerk en staat: een vaak miskend ideaal’, in: Koen Holtzapffel
en Marius van Leeuwen (red.), De Remonstrantie 400 Jaar. Ontstaan, historie, actualiteit, Zoetermeer:
Meinema 2010, 156-165 .

De scheiding van kerk en staat:
een vaak miskend ideaal

Wibren van der Burg

Inleiding

Een groep predikanten schrijft een petitie aan de overheid met het
verzoek om in te grijpen in een theologisch meningsverschil. Zij vra-
gen om een synode bijeen te roepen en om hen te beschermen te-
gen kerkelijke tuchtmaatregelen. Het is een verzoek aan de staat om
hun visie als een legitieme interpretatie van de gereformeerde leer
te erkennen en de binnenkerkelijke tolerantie te waarborgen. De ach-
terliggende gedachte daarbij is dat de overheid boven de kerk staat
en bevoegd is om te beslissen over kerkorde, eredienst en ambts-
dragers.?” :

Wie dit verhaal leest met het staatsrecht van 2010 in het achter-
hoofd zal zich verbazen. Een dergelijke verstrengeling van kerk en
staat is tegenwoordig in Nederland onvoorstelbaar. Het vervolg van
het verzoek verwondert nog meer. Na veel politicke manoeuvres
komt er een door de overheid bijeengeroepen nationale synode, die
vrijwel geheel uit tegenstanders van de Remonstranten bestaat. Bui-
tenlandse vertegenwoordigers zijn daarbij aanwezig; vooral de ge-
zant van Engeland heeft grote invloed. In de kerkelijke vergadering
worden de Remonstranten veroordeeld; vervolgens worden ze door
de overheid verbannen. Hun politieke bondgenoot wordt zelfs na
een oneerlijk proces ter dood veroordeeld en onthoofd.

Met de ogen van nu is dit juridisch natuurlijk volstrekt ontoe-
laatbaar. Vooral het optreden van de verschillende overheden na de
Dordtse synode, waarbij de Remonstranten werden verbannen en
vervolgd, is een grove schending van de mensenrechten. De vrijheid
van geweten, de vrijheid van godsdienst en het gelijkheidsbeginsel
zouden tegenwoordig belangrijke waarborgen bieden tegen een der-
gelijk overheidsoptreden. Daarnaast zou men kurinen verwijzen
naar andere grondrechten, zoals het recht op een eerlijk proces, de
vrijheid van vereniging en vergadering, het recht op privacy en de
vrijheid van meningsuiting. Dit verhaal vormt een waarschuwing

156

dat we die mensenrechten, tegenwoordig stevig verankerd in
Grondwet en internationale verdragen, niet kunnen missen. Een vei-
lig bezit zijn ze helaas nog steeds niet. Ook nu weer horen we ge-
luiden om religieuze geschriften (de Koran) te verbieden en niet-
rechtzinnige religieuze voorgangers het land uit te zetten. (Alleen is
het criterium voor rechtzinnigheid tegenwoordig dat men volledig
de dominante Nederlandse waarden en normen omarmt.)

Er is nog een andere kant van dit verhaal die de aandacht trekt.
Zowel voor- als tegenstanders in het zeventiende-eeuwse conflict
gaan uit van een sterke band tussen overheid en kerk. Beide partij-
en willen politieke machtsmiddelen inzetten om te interveniéren in
een kerkelijk conflict. De partijen verschillen overigens wel in hun
visie op de verhouding tussen kerk en staat. Terwijl de Remonstran-
ten menen dat de overheid in kerkelijke zaken het hoogste gezag
heeft, menen hun tegenstanders dat kerk en staat naast elkaar staan
en dat in kerkelijke zaken alleen kerkelijke vergaderingen bevoegd
zijn. Overigens belet dit de laatsten niet om vervolgens toch de over-
heid de door de synode veroordeelde minderheid te laten verbannen
en vervolgen. In de decennia daamna blijven contraremonstrantse
predikanten er voortdurend bij stedelijke overheden op aandringen
om harder op te treden tegen de Remonstranten.

"Hiermee stuiten we op een thema dat niet (zoals de mensen-
rechten) primair draait om de verhouding tussen de staat en indivi-
duele burgers. De vraag is die naar de juiste verhouding tussen staat
en kerkelijke organisaties. Mag de staat partij kiezen in religieuze
conflicten en mag hij interveniéren in de kerk? Het gaat hier dus
om institutionele principes voor de verhouding tussen kerk en staat.
In het Nederlandse staatsrecht kennen we tegenwoordig hiervoor
twee uitgangspunten: de neutraliteit van de staat en de scheiding
van kerk en staat. Deze uitgangspunten zijn niet expliciet in Grond-
wet of mensenrechtenverdragen neergelegd. Mede daardoor is hun
inhoud minder sterk uitgekristalliseerd en open voor retorisch mis-
bruik. Rond beide beginselen of idealen komt men dan ook in he-
dendaagse discussies veel misverstanden tegen. Zo zouden volgens
sommigen de neutraliteit van de staat of de scheiding van kerk en
staat zich verzetten tegen steun aan islamscholen, taalonderwijs in
moskeeén of het dragen van hoofddoeken door ambtenaren — alle-
maal stellingen die mijns inziens onjuist zijn.

157



Een analyse van beide uitgangspunten is daarom voor een zui-
ver politiek debat van groot belang. Elders heb ik een eerste aanzet
gegeven voor een verheldering van het neutraliteitsideaal > In dit
artikel wil ik mij vooral richten op het ideaal van de scheiding van
kerk en staat. Ik zal eerst nagaan wat de kern van dit ideaal is en
waarom het zo belangrijk is. Daarna zal ik verkennen of Remon-

stranten anno 2010 een eigen visie op de verhouding van kerk en
staat hebben.

Waar gaat het om?

De scheiding tussen kerk en staat is een ideaal of beginsel voor de
verhouding tussen twee instituties: de staat en georganiseerde ge-
loofsgemeenschappen (vanwege de eenvoud zal ik doorgaans de
term kerk gebruiken, terwijl het natuurlijk ook geldt voor synagogen
en moskeeén). Het heeft twee kanten: de staat mag zich niet be-
moeien met interne kerkelijke kwesties en de kerk mag zich niet be-
moeien met de interne kwesties van de staat.* Het gaat alleen om
geloofsgemeenschappen, niet om alle organisaties op religieuze ba-
sis. Voor de vraag of de staat zich mag bemoeien met Youth for
Christ en islamitische scholen is dit ideaal dus niet relevant: dit zijn
immers geen geloofsgemeenschappen. Evenmin zegt het iets over
de vraag of in een overheidsgebouw plaats is voor een islamitische
gebedsruimte.

Vaak wordt de scheiding van kerk en staat veel te ruim geinter-
preteerd, omdat men zich niet realiseert dat het betrekking heeft op
de verhouding tussen twee organisaties. Het impliceert bijvoorbeeld
geen scheiding van geloof en politiek; het verbiedt dus niet partij-
vorming op confessionele basis. Ook zegt het niets over overheids-
beleid op grond van Bijbel of Koran. En al evenmin impliceert het
dat godsdienst een privézaak is waarvoor in de publieke ruimte geen
plaats zou zijn. (Godsdienst is alleen privé in de zin dat het als een
persoonlijke vrije keuze wordt gezien, beschermd door het grond-
recht van de vrijheid van godsdienst.) Dat een minister of ambte-
naar door een kruisje of hoofddoek laat blijken dat zij rooms-katho-

liek of moslima is, is dus niet in strijd met de scheiding van kerk en
staat.?“4

158

|
|

Ook wanneer we erkennen dat de scheiding van kerk en staat
een beperkt ideaal is, heeft het wel degelijk belangrijke implicaties.
Het beginsel verbiedt in ieder geval een staatskerk, evenals een re-
geling waarbij de staat zeggenschap heeft over de benoeming van
bisschoppen of imams, of goedkeuring moet verlenen aan de kerk-
orde. Dit is iets waarin kerken autonoom dienen te zijn. Een wette-
lijke verplichting dat in moskeeén of kerken Nederlands moet wor-
den gesproken, is eveneens uitgesloten. Een religieuze organisatie
mag ervoor kiezen om de eredienst in het Latijn, Fries of Arabisch
te houden. Evenzo mag een kerk ervoor kiezen om alleen hetero-
seksuele of ongetrouwde mannen een kerkelijk ambt te laten ver-
vullen.

Waarom is de scheiding van kerk en staat belangrijk?

Terug naar de zeventiende eeuw. Het is vooral de scheiding tussen
kerk en staat die in het geding is bij de gebeurtenissen rond de sy-
node van Dordrecht. Naar ons hedendaags inzicht dient een staat
zich niet te bemoeien met dogmatische geschillen of binnenkerke-
lijke tolerantie af te dwingen — zoals de Remonstranten wilden. En
een staat dient evenmin zijn macht te verbinden met een kerkelijk
gezag door dissidenten binnen een kerk te vervolgen — zoals de Con-
traremonstranten deden toen zij gewonnen hadden.

De geschiedenis van vierhonderd jaar geleden laat zien waarom
de scheiding van kerk en staat belangrijk is. Het is een waarborg te-
gen een te grote machtsconcentratie die ontstaat wanneer geestelij-
ke en wereldlijke macht gecombineerd worden — zoals tegenwoor-
dig in Iran. De scheiding van kerk en staat beschermt ons tegen de
totalitaire staat die niet alleen het handelen van mensen probeert te
controleren maar ook hun denken. Wanneer geestelijke en wereld-
lijke macht samengaan, is die combinatie voor gewone burgers en
minderheidsgroepen nog nauwelijks te weerstaan. Het geweldsmo-
nopolie van de staat en de invloed op de geesten van de kerk zijn sa-
men een te grote machtsfactor.

De scheiding van kerk en staat vindt dus zijn primaire recht-
vaardiging in het tegengaan van machtsconcentraties en in het creé-
ren van checks and balances binnen de samenleving. Dat bevordert

159



de kwaliteit van een democratische rechtsstaat. Een tweede recht-
vaardiging, in het verlengde daarvan, is dat de scheiding ertoe bij-
draagt dat de mensenrechten worden gerespecteerd. Een staat die
op geestelijk vlak claimt het hoogste gezag te zijn vindt al snel aan-
leidingen om de godsdienstvrijheid en de vrijheid van meningsui-
ting te beperken. Het is dan immers in het belang van de samenle-
ving en van de staat dat religieuze verdeeldheid wordt bestreden, dat
dwaalopvattingen worden tegengegaan en dat alleen aanhangers van
het ware geloof mee besturen. Evenzo maakt de scheiding van kerk
en staat een neutrale staat mogelijk: een overheid die zich nauw ver-
bonden heeft met één specifieke kerk, kan immers niet goed neu-
traal zijn ten opzichte van andere religieuze of levensbeschouwelij-
ke groeperingen. .

Naast deze twee gronden zijn er nog aanvullende argumenten
voor de scheiding van kerk en staat, die onder omstandigheden van
belang kunnen zijn. Sommige daarvan gelden vooral binnen het re-
ligieuze perspectief van de kerken zelf. Zo zijn er verschillende chris-
telijke en niet-christelijke tradities die een variant van de twee-rij-
kenleer aanhangen waarbij kerk en staat zich op verschillende
domeinen van het leven dienen te richten en daarom niet op elkaars
terrein dienen te komen. Het is naar mijn overtuiging ook in het be-
lang van de kerk dat ze niet verbonden is met wereldlijke macht.
Wanneer bijvoorbeeld bij de keuze van een nieuwe kerkbestuurder
ook zijn partijpolitieke voorkeur zou moeten meewegen omdat hij
automatisch in het Hogerhuis komt, draagt dit bij aan een onge-
wenste politisering van kerkelijke besluitvormingsprocessen. Ande-
re argumenten hebben met specifieke historische omstandigheden
te maken, bijvoorbeeld een situatie waarin een kerk of andere reli-
gieuze groepering een te sterke greep op het sociale leven van de sa-
menleving heeft — zoals bijvoorbeeld in het Frankrijk van ruim een
eeuw geleden. In zo'n situatie kan een zeer strikte scheiding van
kerk en staat een bijdrage zijn aan het verminderen van die greep
op de samenleving en daarmee aan een wenselijk geachte maat-
schappelijke modernisering.

Het inzicht dat het bij de scheiding van kerk en staat primair gaat
om het tegengaan van een machtsconcentratie, kan mede verklaren
waarom het in de meeste landen nog niet of heel moeizaam gere-
aliseerd is. Voor zowel kerkelijke als politieke machthebbers is het

160

|
x|
|
B
__

doorgaans gunstig om geen scheiding te hebben. Door de verbin-
ding met de staat kan een kerk zijn positie in de samenleving ge-
makkelijker beschermen en bevorderen dat het overheidsbeleid in

lijn is met de kerkelijke opvattingen. Omgekeerd krijgt een politie-

ke gezagsdrager meer legitimiteit als hij regeert bij de gratie Gods
of zich, zoals de Engelse monarch, kan opwerpen als Defender of
the Faith en hoofd van de staatskerk. Daarnaast krijgt hij de be-
schikking over extra machtsmiddelen als hij gesteund wordt door de
eigen machtsstructuren van een kerk. (Dit geldt natuurlijk vooral
wanneer het gaat om hiérarchische kerkverbanden zoals de Rooms-
Katholieke Kerk.) Beide organisaties profiteren ervan en zullen dus
de neiging hebben om zich te verzetten tegen het verminderen van
de institutionele verbondenheid. Wie eenmaal macht heeft, geeft de-
ze niet gauw uit handen.

Daarom is in de praktijk een scheiding van kerk en staat vrijwel
nergens volledig gerealiseerd, ook niet in landen die verder alle ken-
merken van een democratische rechtsstaat hebben zoals Zweden en
Zwitserland. De beste voedingsbodem vinden we in pluralistische
landen als Nederland en de Verenigde Staten, waar geen sprake is
van één dominante kerk, maar een groot aantal minderheidskerken
en andere religieuze organisaties bestaan. Zelfs in Turkije, waar of-
ficieel de ideologie van laicité geldt, is de scheiding van kerk en staat
slechts half doorgevoerd. De staat wordt afgeschermd van de islam,
zodat er geen islamitische staat kan ontstaan. Maar omgekeerd heeft
de staat wel een sterke greep op de verschillende religieuze organi-
saties via het ministerie van eredienst dat onder meer de benoeming
en finandering van alle imams regelt.

Een remonstrantse visie op de verhouding tussen kerk en staat
anno 2010

Hoe zouden Remonstranten anno 2010 nu tegen deze thematiek
aankijken? Ik kan hier niet anders dan mijn eigen persoonlijke in-
terpretatie geven, want juist rond politieke thema’s bestaat er onder
Remonstranten grote variatie.

In één opzicht zullen zij zich nog wel in de Remonstrantie her-
kennen. Het pleidooi voor tolerantie, de ruimte voor godsdienstkri-

161



tiek en de oproep aan de overheid om religieuze minderheden te be-
schermen tegen aantasting van hun goede naam en tegen vervol-
ging, zullen zij van harte onderschrijven. Alleen zullen zij niet meer
bereid zijn om de staat te laten ingrijpen in interne kerkelijke aan-
gelegenheden. De godsdienstvrijheid en de scheiding van kerk en
staat zijn hen inmiddels te dierbaar geworden. In dit opzicht zijn de
remonstrantse opvattingen radicaal anders dan die van 1610 en staan
ze dichter bij die van de toenmalige Contraremonstranten. Beter ge-
zegd: ze hebben die ruimschoots links ingehaald, want ook de Con-
traremonstranten waren destijds zeker geen voorstander van een
scheiding van kerk en staat. De idee dat de overheid de hoogste chris-
telijke autoriteit dient te zijn, ook in kerkelijke en theologische aan-
gelegenheden, staat inmiddels ver van ons. Een dergelijke visie
wordt van oudsher aangehangen binnen de oosters-orthodoxe ker-
ken. Ook in veel islamitische landen (met inbegrip van het secula-
ristische Turkije) claimt de staat de hoogste autotiteit te zijn in reli-
gieuze zaken. In het westerse christendom heeft deze visie echter
nooit veel aanhang gekend. :

Vanuit een remonstrants perspectief moet mijns inziens iedere
verstrengeling van kerk en staat worden afgewezen. Daarmee ne-
men Remonstranten stelling tegen de staatskerkgedachte zoals die
in de Lutherse en Anglicaanse tradities nog steeds voorkomt. Bo-
vendien verwerpen zij de gedachte uit de rooms-katholieke traditie
dat de kerk (als gezaghebbende uitlegger van het natuurrecht) zich
intensief in politieke debatten zou moeten mengen en haar leden
zou mogen oproepen tot een bepaald stemgedrag. Zij verwerpen
daarom de interventie door sommige rooms-katholieke bisschoppen
in politieke debatten over abortus, euthanasie en het huwelijk — waar-
bij politici die niet overeenkomstig de kerkleer stemmen met wuit-
sluiting van de sacramenten bedreigd worden. Ook de praktjk in
veel landen met een dominante rooms-katholieke kerk dat in een
concordaat kerk en staat elkaar belangrijke voorrechten toekennen,
is vanuit een remonstrants perspectief onaanvaardbaar.

Wie deze (natuurlijk schetsmatige) positiebepaling ziet, kan niet
anders dan concluderen dat de Remonstranten ook in dit opzicht be-
horen tot de calvinistische of gereformeerde traditie. Maar binnen
die traditie staan zij weer op een vrijzinnige vleugelpositie omdat zij
de idee van een christelijke staat en van christelijke politiek afvwij-

162

zen en omdat zij zeer terughoudend zijn om godsdienst en politiek
direct te verbinden. De gedachte dat godsdienst een organisatie-
principe moet zijn bij de ordening van het Bmmﬁnﬁm@@m&w Wﬁﬂ is
de meeste vrijzinnigen vreemd. Ze waren tegen de verzuiling aan
het begin van de twintigste eeuw omdat zij de voorkeur gaven aan
algemene, neutrale organisaties. Daarom zijn er geen vrijzinnige
confessionele partijen en vrijwel geen vrijzinnige scholen en zorg-
instellingen. Dat was niet omdat godsdienst voor vrij Nu.bamwb mhmmb
een privé-zaak was zonder maatschappelijke noﬁmm@c.mﬁﬂmm.w Eﬁ.m-
gendeel — maar omdat zij meenden dat die godsdienstige oﬁmﬁﬂ.ﬂum
niet het uitgangspunt behoorde te zijn op basis waarvan organisa-
ties tot stand moesten komen.

Een tweede punt waarop vrijzinnigen doorgaans terughouden-
der zijn dan andere christelijke stromingen, is in het Huor.m.m.wﬁw spre-
ken van de kerk. Zij zijn er niet principieel op tegen en vrijzinnige
kerken hebben zich in enkele gevallen ook tot de overheid gericht.
Maar dat blijven toch meer de uitzonderingen dan de regel.*s In
plaats van spreken kiezen zij doorgaans voor bespreken: de Wwaw
heeft wel een belangrijke taak op het terrein van maatschappelijke
bewustwording, maar dit mondt zelden uit in officiéle stellingna-
men.

Vooral door het beroemde werk van de remonstrantse theoloog
G.J. Heering, De zondeval van het christendom, is het besef gegroeid
dat een verbinding tussen kerk en staat onheilzaam is voor beide. >
Bij Heering is de leidende gedachte vooral dat het evangelie dermate
radicaal is dat het zich niet goed verdraagt met de machtspolitiek die
bij de staat onvermijdelijk is. Daarnaast zie ik in de remonstrantse
traditie twee andere uitgangspunten die de genocemde terughou-
dendheid en de principiéle keuze voor scheiding van kerk en staat
verklaren, namelijk een specifieke kerkvisie en een eigen maat-
schappijvisie. .

Voor vrijzinnigen is de kerk niet een institutie die door God is in-
gesteld en die daaraan bijzonder gezag ontleent. De kerk is een ge-
meenschap van gelovigen, die in grote lijnen democratisch is ge-
structureerd en waarbinnen vrijheid en verdraagzaamheid leidende
beginselen moeten zijn. Arminius pleitte er al voor dat de synode een
overlegorgaan zou zijn, geen rechtbank, en dat was later ook de voor-
naamste verdedigingslijn van de Remonstranten ter synode. Binnen

163



die kerkelijke gemeenschap bestaat waardering voor pluralisme en
voor kritische discussie. Jeder menselijk spreken, ook binnen de kerk,
wordt gezien als voorlopig en principieel bekritiseerbaar. Dit bouwt
voort op een van de hoofdpunten in de Remonstrantie, het pleidooi
voor revisie van de confessie. Vanuit een dergelijke kerkvisie past niet
alleen een grote terughoudendheid om zich confessioneel vast te leg-
gen, maar ook om een eigen geloofsvisie direct te verbinden met po-
litieke visies.

Ook een vrijzinnige maatschappijvisie heeft implicaties voor de
manier waarop de verhouding tussen kerk en staat wordt gezien. In
een eerdere publicatie heb ik een zevental kenmerken van vrijzin-
nig christendom genoemd; enkele daarvan zijn hier speciaal rele-
vant.*7 De nadruk op vrijheid en verantwoordelijkheid en op gelijk-
heid dienen m.i. niet alleen binnen de kerk, maar ook in de
samenleving als geheel als uitgangspunt te gelden. De staat heeft
een taak om dit uitgangspunt binnen de samenleving te waarbor-
gen. Daarom moet de staat zich inzetten voor verdraagzaamheid en
voor mensenrechten en moet hij neutraal zijn ten opzichte van ver-
schillende geloofsovertuigingen.”® In plaats van zich op bepaalde
geloofsovertuigingen te baseren of deze te bevorderen, dient de staat
zich buiten godsdienstige kwesties te houden en de godsdienstvrij-
heid te respecteren.

Tot slot

De scheiding van kerk en staat is in actuele debatten een veel mis-
bruikte slogan. In dit artikel heb ik betoogd dat het een beperkt ide-
aal is dat alleen ziet op de wederzijdse non-interventie van kerk en
staat. Het is vooral belangrijk als waarborg voor de mensenrechten
en tegen een te grote concentratie van macht. Wie deze achtergron-
den meeweegt, begrijpt waarom het in de actuele debatten vaak ten
onrechte ingeroepen wordt. Andere idealen als neutraliteit en gods-
dienstvrijheid bieden veel meer aanknopingspunten.

In de remonstrantse visie op de verhouding van kerk en staat is
sinds 1610 een wezenlijke verandering opgetreden, ook al is het be-
nadrukken van tolerantie en ruimte voor godsdienstkritiek een con-
stante. De toen bepleite interventie van de overheid in kerkelijke

164

kwesties zou nu principieel afgewezen worden. Vanuit een rmmm.b-
daags vrijzinnig perspectief zijn er juist goede argumenten tegen ie-
dere verstrengeling van kerk en staat. Die zijn, naast het besef dat
de eisen van het evangelie zich niet goed verdragen met de machts-
politiek van de staat, zowel gelegen in een specifieke democratische
kerkvisie als in een maatschappijvisie waarin de overheid neutraal
dient te zijn en dient op te komen voor waarden als de mensen-
rechten en tolerantie.



