De familie Bofkont

DE Fammie BorkonT
RB Amsterdam 4 november 2004, nr.13/086172-03
Wibren van der Burg

Inleiding

Daphne Westerhof heeft een groot hart voor dieren.
Op haar boerderij Het Beloofde Varkensland lopen
onder meer twee runderen. zeven varkens en twee
schapen rond. Zij ziet deze dieren als gezelschaps-
dieren, die ze in vrijheid houdt ‘tot ze omvallen
van ouderdom’. Dieren die vrijgekocht zijn uit de
bio-industrie. Ze hebben klewrrijke namen als Billie
Bofkont. Mannetje Bromsnor en Lady Lolita. Het is
één grote dierenfamilie. de Familie Botkont. Daphne
verzorgt workshops dierenliefde. varkensmassage en
koeknuffelen.

De wet spreekt een andere taal. De Regeling
identificatie en registratie van dieren 2003 verplicht
de eigenaren van dieren om runderen. varkens en
schapen van oormerken te voorzien. Een van de doe-
len daarvan is het tegengaan van de verspreiding van
besmettelijke ziekten als de varkenspest. De Familie
Bofkont heeft geen oormerken. Daphne wil haar die-
ren natuurlijk geen piju doen. Het aanbrengen van
oormerken doet pijn. zeker bij volwassen dieren. en
bovendien kunnen de oormerken uitscheuren. Omdat
de dieren tot hun dood op het bedrijf blijven, is oor-
merken volgens haar overbodig.

Daphne wordt vervolgd wegens overtreding van
de oormerkregeling. Zij doet voor de politierechter
een beroep op haar geweten dat haar verbiedt om die-
ren onnodig pijn en letsel toe te brengen. Ze wordt
bijgestaan door een van Nederlands beste strafplei-
ters. Gerard Spong. De politierechter accepteert
diens beroep op de stratuitsluitingsgrond van art. 42
Wetboek van Strafrecht.

Artikel 42 stelt dat niet stratbaar is hij die een
feit begaat ter uitvoering van een wettelijk voor-
schrift. Art 36 lid 1 van de Gezondheids- en wel-
zijnswet voor dieren verbiedt dieren pijn of letsel te
bezorgen zonder redelijk doel of met overschrijding
van wat ter bereiking van zodanig doel toelaatbaar
is. De bestrijding van besmettelijke dierziekten is
volgens de politierechter wel een redelijk doel. maar
het oormerken is geen toelaatbaat middel meer. Nu er
sinds enige tijd het vrijwel pijnloze alternatief is van
een onderhuidse chip (bij paarden. honden en katten
al toegepast), verdient dat de voorkeur.

De juridische plicht om niet onnodig pijn of
letsel te bezorgen berust op een wet in formele zin
terwijl de oormerkplicht op een regeling van lagere
rangorde berust (hoewel deze wel weer berust op
een EU-richtlijn). Daphne Westerhof mocht de juri-
disch zwaarste plicht het zwaarste laten wegen. De
politierechter ontslaat haar daarom van rechtsver-
volging.

L.
Deze uitspraak roept veel verschillende rechisfiloso-
fische vragen op. Wat is de status van dieren in het
recht? Hoe kan het recht inspelen op de veranderende
maatschappelijke opvattingen op dit gebied? Hoe kan
de rechter tot een oordeel komen als de positiefrech-
telijke bronnen tot tegenstrijdige conclusies leiden?
Het thema dat ik centraal wil stellen. is burger-
lijke ongehoorzaambeid: burgers overtreden de wet
omdat zij dat moreel juist achten. Hoe moeten we
dat verschijnsel begrijpen? Hoe kunnen overheid en
rechter hierop reageren?

2

Wat is burgerlijke ongehoorzaamheid? Het begrip is
vooral bekend geworden door acties van Mahatma
Gandhi en Martin Luther King. In de jaren zestig en
zeventig nemen allerlei sociale bewegingen liet over.
Studenten. feministen. vredesgroepen en milieuac-
tivisten oefenen met illegale acties druk uit op de
autoriteiten. In Nederland wordt het begrip geintro-
duceerd door het proefschrift van de rechtssocioloog
Kees Schuyt (Recht, orde en burgerlijke ongehoor-
zacmbheid. Rotterdam: Universitaire Pers 1972). Al
vrij snel aanvaardt men in brede kring dat het soms
een gerechtvaardigde protestvorm kan zijn. Vanaf de
jaren tachtig komt het in een minder positief daglicht
te staan en raakt het begrip in Nederland wat op de
achtergrond. Toch zijn er nog steeds veel protestac-
ties die onder deze noemer kunnen vallen. zoals som-
mige acties van Greenpeace.

We kunnen burgerlijke ongehoorzaamheid alge-
meen omschrijven als een illegale actie die volgens
de overtreder moreel gerechtvaardigd is. De precieze
definitie is (zoals bij veel filosofische begrippen)
onderwerp van stevige discussies. Somunige auteurs
vinden het bijvoorbeeld wezenlijk dat de burger po-
litieke doelen nastreeft en geweldloos handelt, Vaak
maakt men een onderscheid tussen burgerlijke on-
gehoorzaamheid en gewetensbezwaren: de laatste
categorie zou zich dan niet richten tegen de wet als
zodanig. maar slechts tegen het persoonlijk meewer-
ken aan de wet.

Burgerlijke ongehoorzaambeid is teken van een
conflict. Het geldende recht of de politieke orde botst
met de morele of politieke opvattingen van sommni-
ge burgers, maar soms ook met hun rechtsbewust-
zijn. Dat laatste is duidelijk het geval bij deze actie.
Daphne overtreedt een regel die ze onjuist vindt. Zij
beroept zich bij de rechter op haar geweten, maar ze
is meer dan een gewetensbezwaarde die alleen voor
zichzelf een vrijstelling wil van een wettelijke plicht.
Ze wil uiteindelijk niet alleen haar eigen dieren be-
schermen, maar komt op allerlei manieren op voor
dieren. Dit laat goed zien dat het onderscheid tussen
gewetenshezwaren en burgerlijke ongehoorzaamheid
vaak weinig scherp is.

49



De familie Bofkont

Py

J.

Wanneer is burgerlijke ongehoorzaamheid moreel
gerechtvaardigd? De absolute law-and-order opvat-
ting. dat je altijd blindelings de wet moet gehooiza-
men, wordt door maar enkele filosofen verdedigd.
Het andere extreme standpunt. dat je de wet nooit
hoeft te gehoorzamen. vindt eveneens maar weinig
aanhang. De vraag of burgers een morele plicht heb-
ben om de wet te gehoorzamen kan nooit met een
absoluut ja of nee beantwoord worden; het gaat om
de voorwaarden waaronder het wel of niet moet.

Vooral de Amerikaanse rechtsfilosoof John
Rawls heeft een belangrijke bijdrage geleverd aan
het denken over burgerlijke ongehoorzaamheid (in
A Theorv of Justice. Oxford: 1971). Hij ziet het als
een waardevolle aanvulling op democratische pro-
cedures. Democratische besluitvorming loopt nooit
perfect: de opvattingen en rechten van minderheden
komen gemakkelijk in het gedrang. Met illegale
protestacties kun je soms aandacht vragen voor die
verwaarloosde belangen en opvattingen en de dis-
cussie weer openbreken. Wil zo'n actie overtuigen.
dan is het volgens Rawls nodig dat je laat zien dat
Jje verder een loyale burger bent. Daarom moet de
actie geweldloos en openlijk zijn en moet je vrijwil-
lig meewerken aan vervolging en bestraffing. Als
aan dergelijke voorwaarden is voldaan, is er volgens
Rawls zelfs een recht op burgerlijke ongehoorzaam-
heid.

Andere auteurs hebben miimere opvattingen
verdedigd. Vooral wanneer het politicke protest niet
voorop staat. maar de morele plicht om te helpen,
kumnen de morele grenzen ruimer zijn. Soms zijn
niet-openlijke acties effectiever. denk aan het helpen
van gevluchte slaven in de tijd van de slavernij. Het-
zelfde geldt voor hulp bij abortus of euthanasie in
landen waar dat verboden is. Ook daar is een te grote
openlijkheid juist schadelijk voor het bereiken van
het primaire doel van de wetsovertreders. de hulp aan
andere mensen.

De verschillen tussen de diverse posities zitten
vooral in de gronden die men aanvoert voor een mo-
rele prima facie plicht om de wet te gehoorzamen en
in hoe zwaar men deze laat wegen. Redelijk breed
gedeelde argumenten zijn dat de wet zelf inhoudelijk
goed is. dat andere mensen er op moeten kunnen ver-
trouwen dat jij je aan de regels houdt en vooral dat
een wet democratisch gelegitimeerd is. (Dit laatste
roept dan overigens weer de vraag op hoe zwaar een
gebrek in de democratische kwaliteit moet wegen.)
Meer controversiéle argumenten gaan vaak uit van
een variant van instenuning met een sociaal contract.
zoals in de theorie van Rawls. Maar in geen geval
levert een van deze argumenten een absoluut argu-
ment voor gehoorzaamheid op en bovendien is altijd
de vraag of in dit concrete geval het argument ook
opgaat. Het betekent ene1zijds dat de bewijslast bij
de wetsovertreder ligt. maar anderzijds dat het zeker

50

niet onmogelijk is dat hij goede argumenten aanvoert
waarom de wet moet wijken.

De actie van Westerhof kan binnen vrijwel alle
theorieén als moreel toelaatbaar of op zijn minst als
respectabel worden gezien. Ze doet het openlijk en
gewetensvol en vraagt (onder andere ook door een
prachtige website) aandacht voor de slechte behan-
deling van dieren. Haar methode is direct verbonden
met haar doel: ze weigert de dieren pijn en letsel toe
te brengen. En ook wie haar opvattingen niet deelt.
kan invoelen dat ze vanuit haar geweten moeilijk an-
ders kan.

4.

Voor de overheid is de morele beoordeling echter
niet de hoofdzaak. De overheid dient inuners volgens
veel liberale rechtsfilosofische opvattingen geen ze-
denmeester te zijn, maar heeft haar eigen politieke
verantwoordelijkheid. Hoe kan zij reageren op dit
soort acties. anders dan door gewoon hard optreden?

Allereerst kan de overheid natuurlijk de kritiek
serieus nemen en het aangevochten beleid of de om-
streden wet aanpassen. Het resultaat van sommige
ongehoorzaamheidsacties is inderdaad dat er een po-
litieke discussie op gang komt. Naar aanleiding van
deze rechtszaak zijn er bijvoorbeeld Kamervragen
gesteld. De minister heeft deze overigens zeer sum-
nier beantwoord. Hij wil de regels niet aanpassen.
onder verwijzing naar Europese regelgeving die wei-
nig ruimte zou laten voor verandering.

Een tweede mogelijke reactie is de acties zoveel
mogelijk negeren of stilzwijgend tolereren. Dat kan
zelfs nitmonden in een bewust gedoogbeleid. Bij veel
protestacties is dat de (vaak effectieve) strategie van
de overheid geweest. Zoveel mogelijk negeren en het
waait wel over. Dat noemt men wel ‘repressieve to-
lerantie’: je tolereert iets. maar trekt je er verder niets
van aan. In dit geval biedt dat echter geen oplossing.
Daphne zoekt als dierenactiviste de publiciteit en
dwingt de overheid dus tot een reactie.

Een derde reactie is om een regeling te ontwer-
pen voor gewetensbezwaren. Nederland is altijd
ruimbhartig geweest in wettelijke erkenning van ge-
wetensbezwaren: tegen de militaire dienst. maar ook
tegen bijvoorbeeld vaccinatie en sociale verzekerin-
gen. Naar aanleiding van een eerdere rechtszaak (Rb.
Leeuwarden 27 oktober 1992) is een buitenwettelijke
regeling door de Nederlandse regering ook voor oor-
merkweigeraars ontworpen. Maar deze vrij beperkte
erkenning van gewetensbezwaren gold alleen voor
rundveehouders en niet voor varkenshouders. En
bovendien gold het alleen voor veehouders die al
bezwaren hadden aangetekend toen de regeling in-
gevoerd werd. Nieuwe gevallen werden dus niet er-
kend. Daardoor viel Daphne erbuiten.

Dit zijn drie mogelijkheden voor de overheid
om de protesterende burger tegemoet te komen. Het
Openbaar Ministerie heeft daarnaast een eigen ver-



De familie Bofkont

antwoordelijkheid in het kader van het strafrecht. Dat
biedt twee instrumenten tot matiging: seponeren en
transacties. Bij veel protestacties seponeert het OM.
omdat vervolging onvoldoende belang dient, of komt
met een aantrekkelijk wansactievoorstel. Enerzijds is
dat een pacificerende reactie. maar anderzijds wordt
de actievoerders daardoor het forum onthouden om
lhun protest ook juridisch aan de orde te stellen. Hier-
door wordt bovendien de rechter minder uitgedaagd
ol mee vorm te geven aan de rechtsontwikkeling.
Een neveneffect van ons ruimbhartig sepot- en trans-
actiebeleid is dat er in Nederland (anders dan bij-
voorbeeld in de VS) maar weinig interessante juris-
prudentie is over burgerlijke ongehoorzaamheid.

5.

In dit geval heeft het OM de zaak wel voor de rechter
gebracht. Wat voor mogelijkheden heeft de strafrech-
ter om rekening te houden met het overtuigingska-
rakter van de overtreding? Hierover zijn in literatuur
en jurisprudentie allerlei constructies voorgesteld.
(Voor een overzicht zie Wibren van der Burg. Een
andere visie op burgerlijke ongelioorzacmnheid, De-
venter: e.a. 1986.)

Sommige van die constructies impliceren een
frontale kritiek op de overheid of op de wettelijke re-
geling. Daarom zal de rechter die zelden aanvaarden.
Toch kan het zinvol zijn ze in een proces naar voren
te brengen. Een van de afgewezen argumenten van
Spong was bijvoorbeeld dat de overheid ten onrechte
geen adequate regeling voor gewetensbezwaren had
getroffen. Als de rechter dat ook zou vinden (en hij
dus stevig kritiek uit op de wetgever) kan het OM
(in dit geval gezien als verlengstuk van die overheid)
niet-ontvankelijk verklaard worden. Wil men de oor-
merkregeling direct aanvechten. dan ligt rechtsdog-
matisch ook een beroep op afwezigheid van materi-
ele wederrechtelijkheid voor de hand. Het probleem
is dat de Hoge Raad na het veearts-airest dit nooit
meer herhaald heeft — vermoedelijk vanwege de in-
grijpende consequenties.

Kansrijker bltjken in de praktijk de beroepen op
rechtvaardigende en psychische overmacht (art. 40
Sr.). De overmachtconstructie met zijn conflict van
juridische plichten sluit aan bij hoe de ongehoorza-
me burger zelf het probleen: ervaart: er is een hogere
morele plicht die hem dwingt de wet te overtreden.
Dat conflict van morele plichten vindt in de over-
macht zijn juridische parallel. Vooral lagere rechters
hebben hiermee soms goede oplossingen weten te
vinden voor de spanning tussen het recht en veran-
derende maatschappelijke opvattingen. De bekendste
voorbeelden zijn de euthanasie-uitspraken.

Dit vonnis betreft een bijzondere, vrij zeldzame
variant van overmacht: artikel 42 Sr. Het gaat hier
niet om een strijd met een ongeschreven juridische
plicht, maar met een wettelijk voorschrift, dat boven-
dien hoger in rang is dan de oormerkregeling. Een

beroep op ongeschreven recht is altijd juridisch wat
zwak. Dat de advocaat in dit geval kon verwijzen
naar een wettelijke juridische regel maakte zijn posi-
tie sterk — ook al blijft nannulijk de vraag of ziju in-
terpretatie van die regel ook door de rechter in hoger
beroep zal worden gevolgd.

6.

Los van de strafrechtsdogmatische vragen is dit von-
nis natuurlijk ook interessant vanwege de onderlig-
gende thematiek: hoe gaan we om met dieren?

De maatschappelijke opvattingen rond dieren
vertonen een tweeslachtig beeld. Enerzijds is er toe-
nemende aandacht voor het lijden van dieren en hun
intrinsicke waarde. De wetgever heeft dit besef ver-
taald in allerlei wetten en regels die dieren bescher-
men. Anderzijds is er de grootschalige veehouderij in
de bio-industrie. met massale veetransporten en een
weinig natuurlijke leefwijze van de dieren.

Deze tweeslachtigheid is overal: de dierenlief-
hebber die haar huisdieren vertroetelt als kinderen.
koopt vaak rustig een kipfilet uit de bio-industrie.
De spaimming tussen beide kanten zien we in de sa-
menleving, en weerspiegelt zich in het recht. We
weten eigenlijk niet goed hoe we beide moeten ver-
enigen. Dat is het fundamentele probleem waarvoor
de wetgever en de rechter zich geplaatst zien. Het
recht wil twee dingen die in de praktijk met elkaar
op gespannen voet staan: bescherming van dieren en
een goedkope vleesproductie. Het recht kraakt hier-
door in zijn voegen. Zoals de politierechter nu in de
Nederlandse wet- en regelgeving twee tegenstrijdige
plichten ziet. constateerde de Rechtbank Leeuwar-
den in zijn eerder genoemde vonnis dat ook de Eu-
ropese regelgeving die eraan ten grondslag ligt twee
tegenstrijdige plichten bevat. (Zie hierover Wibren
van der Burg, ‘De gele oormerken. of: de betekenis
van incoherenties in ethiek en recht’. R. en R. 1993.
p. 36-49.)

Dit is typerend voor een recht in beweging. Die
spauningen zijn voorwaarden om het recht biyj de tijd
te houden. De wetgever is vaak onvoldoende in staat
om maatschappelijke ontwikkelingen bij te benen.
Daardoor komt het op de rechter neer om de rechts-
ontwikkeling mee vorm te geven. Vaak is het juist de
lagere rechter die experimenteert met nieuwe oplos-
singen. Zo ook in de problematiek van de oormer-
ken. waar verschillende lagere rechters al creatieve
oplossingen hebben voorgesteld. De Hoge Raad is
doorgaans terughoudender. juist omdat een hoogste
rechter et zich minder kan veroorloven te experi-
menteren. Daarom is het vreemd dat in de rechtenstu-
die (zoals ook in deze bundel) vaak voaoral de ‘stan-
daardarresten’ van de hoogste rechter centraal staan.
Die zijn vaak de bezegeling van een langer proces
waarin rechtspraktijk en lagere rechters allerlei idee-
en hebben uitgeprobeerd en getoetst.

51



De familie Bofkont

7.

Conclusie. De samenleving is altijd in ontwikkeling.
Maatschappelijke opvattingen veranderen. De ideeén
over onze omgang met dieren in de afgelopen eeuw
zijn daar een voorbeeld van. We vinden steeds meer
dat het welzijn en de intrinsieke waarde van dieren
erkend moeten worden, maar weten nog niet goed
hoe precies die algemene uitgangspunten uit te wer-
ken. Die onduidelijkheid en spanningen zijn ook in
het recht te vinden. We worstelen nog met de vraag
hoe we op samenhangende wijze onze zorg voor die-
ren kunnen vormgeven. Het dierenrecht is voorlopig
nog wel in beweging.

Dergelijke ontwikkelingen gaan vaak gepaard
met conflicten — sommigen vinden de ontwikkelin-
gen in maatschappij en recht niet snel genoeg gaan.
Dat kan leiden tot acties van burgerlijke ongehoor-
zaambeid. De autoriteiten en de rechterlijke macht
kiezen er in Nederland vaak voor om het conflict te
neutraliseren: om niet te vervolgen. om lichte straf-
fen te geven. of om minimaal gemotiveerde vonnis-
sen te geven waarin de principi€le kanten nauwelijks
aan bod komen.

52

Deze uitspraak. niet toevallig van een ‘lagere’
rechter. kiest een andere benadering. Het achterlig-
gende maatschappelijke conflict wordt ook juridisch
vertaald als een conflict binnen het recht. als een con-
flict tussen rechtsplichten. De oormerkregeling komt
hierdoor principieel ter discussie te staan. Daarmee
levert het vonnis een belangrijke bijdrage aan de pu-
blieke en juridische discussie. Het laat zien dat het
recht niet af'is en dat een verdere ontwikkeling nodig
is.

Inhoudelijk vind ik het een overtuigend vonnis.
De kans bestaat overigens dat het in hoger beroep of
cassatie wordt vernietigd — op het moment dat ik dit
schrijf is al bekend dat er hoger beroep zal volgen.
Maar ook als dat zou gebewren verliest dit vonnis zijn
waarde niet. Juristen hebben vaak de neiging alleen
te kijken naar de hoogste rechter. naar het gezag van
het laatste woord. Maar recht is een argumentatieve
praktijk. waarin het gezag van het betere argument
telt. Voor een voortgaande discussie zijn dit soort ge-
durfde uitspraken ommisbaar.





