atiadd bt i

Burg, W. van der, ‘De neutrale overheid: abstracte filosofie versus staatsrechte'lijk“e ﬁraktijk’,
Filosofie & Praktijk, 3 1(2010) 3, 6-20.

De neutrale overhejd: abstracte filosofie
versus staatsrechtelijke praktijk

Wibren van der Burg

Een van de centrale thesen van de Angelsaksisch liberale politieke filosofie is
sinds het werk van John Rawls en Robert Nozick de neutraliteit van de staat.!
De basisgedachte is dat de overheid neutraal moet zijn ten opzichte van de door
haar burgers aangehangen opvattingen van het goede leven,

Deze Angelsaksische visie op neutraliteit heeft in Nederland veel weer-
klank gevonden.? In ta] van rechtsfilosofische discussies wordt naar de eis van
neutraliteit verwezen, In de oudere debatten werd die eis vooral ingeroepen
om stelling te nemen tegen "legal enforcement of morals”, en werd neutraliteit

vooral gebruikt in discussies over de positie van de islam en orthodoxe protes-
tanten.” Uit die debatten komt het beeld naar voren dat de meeste Nederlandse
filosofen en juristen de neutraliteitsgedachte verdedigen;‘ Er lijkt dus sprake

altijd hetzelfde. In het recht heeft neutraliteit een andere betekenis dan in de ,f
filosofische literatuur. ‘

Neutraliteit ' '

zZ
®
=
[~
=
g
5
=]
o
)
w
—
Al
=
=
®
0]
=4
N
a
jmpd
5
Z
®
o
o)
.
B
Q
g
=
(=%
)
=]
®
«Q
S
.
o)
[n]
Q.
)
©
&
g

]
o
-~
o
=]
(=7
0]
N
o
o)
Lo
S
<]
2
B
=3
%
5
=)
0
[= 1
o
=)
[=]
3
£
=
3
B
-‘EL;-
=)
(=]
<)
H
&
ﬁ .
(%]
=
o
o
B
2
@
g
=
o
ik
O
i

Nickolson, Roland Pierik €1 een anonieme referent voor hun ondersteuning en kritische com-
mentaren bij dit artikel. ’ g

1 Vgl bijv. Rawls 1971 en 1993; Nozick 1974; Kymlicka 1989; Waldron 1940,

2 Vgl Musschenga en Jacobs 1992; Maris 2004; Woltf 2005,

3 Voorde verschillen tussen de oudere debatten in Nederland rond neutraliteit en de recente

St i b,

i Vs




verdere evolutie en verbreding ondergaan. Die histotisch gegroeide (en in veel
opzichten onvolmaakt gerealiseerde) neutraliteit wordt in de Nederlandse filo-
sofie grotendeels verwaarloosd. De Nederlandse praktijk van neutraliteit heeft
oude wortels in de middeleeuwse bestuurscultuur in steden, waterschappen en’
provincies en in de omgang met religieuze verschillen vanaf de reformatie. Maar
ze is pas echt ontwikkeld vanaf 1848, mede door de schoolstrijd en de opkomende
verzuiling. Neutraliteit is de grondslag voor de financiéle gelijkstelling van het
bijzonder onderwijs en voor het ideaal van actieve pluriformiteit dat richtingge-
vend is voor het openbaar onderwijs. De verzuiling in het omroepbestel (waarbij
levensbeschouwelijk gekleurde omroepen zendtijd en middeleti krijgen naar rato
van hun ledental) is een ander aspect. Ook de toedeling van geestelijk verzorgers
in leger en gevangenissen staat in het teken van neutraliteit.®

Het Angelsaksische filosofische model gaat uit van een ideaaltheoretische
rechtvaardiging van neutraliteit. Neutraliteit is een fundamenteel ideaal en neemt
de vorm aan van uitsluiting van levensbeschouwelijke gronden in poliieke de-
batten en besluitvorming. In de Nederlandse staatsrechtspraktijk daarentegen is
nemtraliteit sterk contextueel bepaald, en vooral gegroeid als een modus vivendi in
een sterk verdeelde samenleving. Neutraliteit is enerzijds een uitgangspunt voor
de verdeling van middelen voor bijvoorbeeld onderwijs, Smroepen en i
leger en gevangenissen, en neemt dus vaak de vorm aan van gevolgenneutrali-
teit — neutraliteit is een norm voor de beoordeling van de uitkomsten van beleid.
Maar daarnaast heeft het ook betrekking op de inputfase van politieke processex,
bijvoorbeeld door voor de samenstelling van raden en adviescolleges een propor-
Honele vertegenwoordiging van levensbeschouwelijke en politieke tradities na te
streven. De staatsrechtelijke neutraliteit sluit dus juist levensbeschouwingen in.

Beide benaderingen verschillen nogal van elkaar. De vraag is of er een ver-
dedigbare combinatie kan worden geconstrueerd. Die vraag kunnen we nict in
abstracto beantwoorden. Een theorie van neutraliteit die in Amerikaanse politieke
debatten overtuigend is, zal verschillen van een theorie die bij de Nederlandse
traditie past, of van een theorie waarover men het in een fictief sociaal contract

E
o]
Ay
[

eens zou kunnen worden.

Het perspectief dat voor de praktische filosofie het meest interessant is, is
dat van actuele debatten in de Nederlandse samenleving. Dan gaat het om
vragen rond islamitische scholen, het toestaan of verbieden van hoofddoeken
of boerka's, het subsidiéren van christelijke welzijnsorganisaties en het verbod

op drugsgebruik of op seks met dieren.

5 Overigens is neutraliteit ook in andere landen een staatsrechtelijke norm, die vaak expliciet
of impliciet in de constitutie is erkend. Voorbeelden zijn Duitsland, Belgié, Frankrijk en de
Verenigde Staten, efk met weer een eigen invulling van neutraliteit. Ook in het Europese
Verdrag voor de Rechten van de Mens wordt het volgens de jurisprudentie van het Hof in-
direct erkend; vgl. bijv. de Lautsi-zaak over de kruisbeelden in Italiaanse schoollokalen die
volgens het Hof in strijd is met de levensbeschouwelijke neutraliteit. (EHRM 3 november
2009, Appl. no. 30814/06) Om mijn analyse niet nodeloos ingewikkeld te maken, laat ik deze
internationale vergelijking hier buiten beschouwing. :

FILOSOFIE & PRAKTIJK JAARGANG 31 - N.3 . 7




Verschillen in inhoud van het begrip

We kunnen de verschillen tussen beﬁde benaderingen in twee groepen clusteren.
Een aantal verschillen betreft de inhoud van het begrip neutraliteit, een aantal
de rechtvaardiging daarvan.s

Ultsluiting versus proportionele insluiting en compensatie. De filosofische neutra-
liteitsopvatting is gebaseerd op uitsluiting van idealen en levensbeschouwé]ijke
visies.® Controversiéle levensbeschouweh’jke Visies mogen niet meespelen in
de besluitvorming. Liberale filosofen verschillen overigens onderling over hoe
dit idee van public reason moet worden ingevuld. Rawls deed de concessie (de
beroemde ‘proviso’) dat men in het debat wel mag verwijzen naar religie mits
het uiteindelijke besluit maar Op neutrale gronden rust. Habermas beperkt de
els van neutraliteit tot overheidsdienaren en Volksveritegem,voordigers.11 Ook
Tond het toepassingsdomein Zijn er grote verschillen. Rawls beperkt het tot
fundamentele vraagstukken, de constitutionele grondslagen. Ronald Dworkin
en de meeste Nederlandse filosofen in de Rawlsiaanse traditie richten zich
juist op concrete vraagstukken rond drugs, seks en multiculturaliteit.? A] deze
vatiaties laat ik hier verder buiten beschouwing. Het gemeenschappelijke is dat

6 Ditiseen ideaaltypische analyse; veel auteurs nemen middenposities in die ik hier buiten
beschouwing zal laten.

7 Voor de staatsrechtelijke literatuur zijn er minder eenvoudig representatieve auteurs aan te
wijzen, juist omdat het tot voor kort zo'n ondergeschikt en impliciet ideaal was en er meestal
maar enkele regels aan werden gewijd in de handboeken. Uitgebreider bijv. Loenen 2006;
Van der Burg 2009b,

8 Iklaat een aantal minder ‘wezenlijke verschillen hier buiten beschouwing, omdat ze minder
relevant zijn of gemakkelijk te overbruggen. Zo spreken juristen over religie en levenshe.
schouwing, terwijl filosofen het over visies op het goede leven hebben. Hoewel dit laatste
begrip moeilijker juridisch af te bakenen is, is er inhoudelijk geen bezwaar om het ruimere
filosofische begrip aan te houden. B

9  Raz 1986 (die zelf overigens de idee van neutraliteit verwerpt) introduceerde hiervoor de
uitdrukking “exclusion of ideals".

10 Rawls 1997,

11 Habermas 2008, 130 noemt het een "institutional translation proviso”,

12 Dworkin 1985, 182; Maris 2004; Wolff 2005.




levensbeschouwing geacht wordt niet in het publiéke domein thuis te horen en

geen grond mag zijn voor wetten en overheidsbesluiten:

Een dergelijke gedachte is vreemd aan de Nederlandse praktijk. Datis ook
begrijpelijk gezien de grote rol van confessionele partijen. Uitsluiting van religi-
euze argumenten uit het publiek debat zou feitelijk hun specifieke bestaansrecht
ontkennen.® Neutraliteit wordt in Nederland vooral gezien als proportionele
insluiting, als evenredige vertegenwoordiging van alle levensheschouwelijke
visies. Die visie uit zich in verschillende fasen in het politieke proces: in de deel-
name aan de besluitvorming (evenredige vertegenwoordiging bij verkiezingen
en proportionele samenstelling van adviesorganen), in de gronden (iedere groep
moet worden gehoord en er moet een besluit genomen worden dat aan zoveel
mogelijk opvattingen van minderheden tegemoetkomt), en in de uitvoering
{(proportionele verdeling van middelen voor scholen, omroepen en pastores). Dit
kunnen we als een inclusieve (proportionele) neutraliteit betitelen.*

Soms is het niet goed mogelijk om op deze manier volledig recht te doen
aan de opvattingen en behoeften van alle minderheden. Ze zijn te klein voor
evenredige vertegenwoordiging of eigen instellingen, of er is geen praktisch
haalbare regel te construeren die aan iedere groep gelijkelijk tegemoetkomt. We
kunnen bijvoorbeeld niet zowel de vrijdag, zaterdag als znndag en de religieuze
feestdagen van alle godsdiensten als vrije dag erkennen. Dan kan er aanleiding
zijn om kleine minderheden op andere manieten tegemoet te komen, Dat kan
door erkenning van gewetensbezwaren (Nederland is hierin vrij Tuimhartig, en
erkent bijvoorbeeld ook bezwaren tegen vaccinatie en sociale verzekeringen),
door épeciale regelingen voor minderheden (andere openingstijden voor joodse
winkels, toestaan van ritueel slachten voor joden en moslims), of door forfaitaire
bedragen voor kleine groepen in plaats van financiéle vergoedingen in ver-
houding tot ledentallen (vaste overheidsvergoedingen voor kleinere kerkelijke
opleidingen, ongeacht het aantal studenten of leden). Deze variant die alleen
in uitzonderingsgevallen gerechtvaardigd is, kan als compenserende neutraliteit
worden aangeduid.

De derde variant, exclusieve neutraliteit, is overigens ook in Nederland niet
geheel afwezig."” We kennen geen kerkbelasting, geen religieuze symbolen in

13 Het wekt verbazing dat Habermas 2008, 131 als hij bepleit dat politici niet mogen verwijzen
naar levensbeschouwelijke overwegingen (en dat dergelijke verwijzingen zelfs geschrapt
moeten worden uit de parlementaire handelingen!), niet signaleert dat dit in feite het be-
staanstecht ontkent van de CDU-CSU en van andere confessionele pattijen in een aantal
EU-landen.

14 Voor een uitgebreidere toelichting op het onderscheid in exclusieve, inclusieve en compen-
serende neutraliteit, zie Van der Burg 2009b. Inclusieve neutraliteit kent een parallel in de
gedachte van 'evenhandedness’, zoals voorgesteld door Carens 2000.

15 Maar onder omstandigheden kan een dergelijk beleid al snel in strijd komen met artikel 1
Grondwet, bijvoorbeeld als een gemeente als beleidskijn kest om categorisch geen levens-

beschouwelijk gekleurde organisaties te subsidiéren. Vgl. bijv. Afdeling Rechtspraak’Raad.

van State 18 december 1986, AB 1987, 260.

1

FILOSOFIE & PRAKTIJK JAARGANG 37 - N.3 I <)




rechtszalen of openbare schoolgebouwen. Rechters mogen, anders dan politici,
niet verwijzen naar hun godsdienstige overtuigiﬁgén, maar alleen op basis van
het techt rechtspreken — voor hen gelden de beperkingen van wat men legal
reason zou kunnen noemen. De Nederlandse praktijk kiest dus niet voor een van
de drie varianten, maar is een historisch Var_iabvele mix van inclusieve, exclusieve
en compenserende neutraliteit.'s

Welke van de drie varianten is het beste uitgangspunt voor actuele contro-
verses? Er zijn goede redenen om in het algemeen de voorkeur te geven aan
inclusieve neutraliteit. De eerste is een democratische overweging. Exclusieve
neutraliteit vraagt aan burgers en politici om een deel van hun overtuigingen
niet te laten meeweégen in hun keuzes.” Dat is ondemocratisch. Dat geldt nog
sterker wanneer men bedenkt dat een substantieel deel van de Nederlandse
bevolking (vroeger zelfs een ruime.meerderheid) stemt op partijen die levens-
beschouwing niet slechts Jaten Iﬁeespelen in hun beleid, maar deze zelfs tot
grondslag maken. Dit legt een zware bewijslast bij filosofen die een dergelijke
grondslag categorisch willen verbieden. Fen tweede reden is dat inclusieve neu-
traliteit een manier is om alle burgers met gelijk respect en zorg te behandelen:
hun autonome keuzes voor bepaalde levensbeschouwelijke opvattingen worden
gerespecteerd en volledig meegenomen in de besluitvorming. Een derde reden
is meer pragmatisch: het lijkt plausibel dat een inclusieve benadering bijdraagt
aan integratie van minderheden en vervreemding tegengaat.’®* Daarnaast kan
er in specifieke gevallen, zoals de hierboven besproken voorbeelden, ook grond -
zijn voor exclusieve en compenserende neutraliteit,

We dienen daarom te kiezen voor een gecombineerde visie op neutraliteit,
waarin in principe elk van de drie varianten relevant kan zijn en de context bepaalt
welke gekozen moet worden. Een dergelijke pluralistische visie op neutraliteit is
zeer complex. Zij biedt geen scherpe, categorische criteria, maar vereist steeds
weer een contextualistische analyse en afweging. Dat is lastig. Maar helaas is
er geen beter alternatief — politiek kan niet alleen in de studeerkamer van de
filosoof worden ontworpen.

Grondenneutraliteit versus gecombineerde effecten- en inputneutraliteit.'* Een
tweede verschil is dat in de filosofische literatuur neutraliteit overwegend wordt
gezien als grondenneutraliteit, terwijl dat in de Nederlandse praktjk niet zo is.

16 Een recent onderzoek (Davelaar en Smits van Waesberghe 2010) constateert dat beleidsamb-
tenaren het beleid van hun gemeente in 57 % karakteriseren als overwegend gebaseerd op
inclusieve neutraliteit; in 35 % van de gemeenten is exclusieve neutraliteit het overwegende
uitgangspunt en in 9 % compenserende neutraliteit.

17 Vgl. ook Loenen 2006, 11-12,

18 Hier past slechts een korte weergave, voor een uitgebreidere analyse over wanneer welke
vorm van neutraliteit de voorkeur verdient, zie Van der Burg 2009b.

19 De terminologie voor dit onderscheid wisselt. Rawls 1993 contrasteert neutrality of aim
met neutrality of effect; Pierik 2000, 144 gebruikt bijvoorbeeld (in navolging van Kymlicka)
justificatory neutrality versus consequential neutrality.




ci,

in

rdt
18

nb-

.op
1de

um
ka)

Volgens de filosofen in het voetspoor van Rawls houdt neutraliteit in dat voor
de rechtvaardiging van constitutionele uitgangspunten of van wetgeving en
politieke besluiten geen beroep mag worden gedaan op controversiéle visies
op het goede leven.”

In de Nederlandse praktijk is neutraliteit allereerst een norm voor de effecten
van het beleid. Middelen voor onderwijs, zendtijd en pastores moeten neutraal
verdeeld worden, dat wil zeggen proportioneel in verhouding tot de omvang
van de verschillende groepen. Daarnaast speelt neutraliteit als ideaal ook in
de proportionele samenstelling en in het functioneren van adviescolleges en
besluitvormende colleges: iedere grbep dient in de besluitvorming gehoord te
zijn. In het kader van de poldercultuur wordt bovendien vaak naar een breed
draagvlak gestreefd voor belangtijke besluiten. Daarbij past dat men ieders
opvattingen zoveel mogelijk recht probeert te doen in de besluitvorming en
daarbij ook rekening houdt met minderheden. We kunnen dit katakteriseren
als inputneutraliteit: het ideaal is zowel een proportionele deelname aan de
besluitvorming als een zoveel mogelijk incorporeren van ieders levensbeschou-
welijke opvattingen.?® Het Nederlandse staatsrecht combineert dus een brede
J'.nputneutra]itéit met effectenneutraliteit.

Wat verdient hier de voorkeur? Grondenneutraliteit (zeker in zijn exclusieve
vorm) heeft het voordeel van de eenvoud. Een theorie die naar effecten kijkt,
wordt al gauw onhanteerbaar en daardoor onbruikbaar. Een theorie die zowel

naar effecten als input kijk‘f, wordt al helemaal complex. Om die reden kiezen -

vrijwel alle filosofen alleen voor grondennentraliteit.”* De vraag is echter of voor
burgers grondenneutraliteit voldoende is. Vanuit het perspectief van de burgers
zijn doorgaans de concrete nadelen van beleid veel belangrijker dan het feit dat
het op niet-neutrale gronden is gebaseerd, Wanneer een orthodoxe jood zich
niet aan de verplichting kan onttrekken om op zaterdag te werken, zal hij de
vrijheidsbeperking het belangrijkste vinden. Het verzacht de pil misschien dat
de overheid of de werkgever dit doet op grond van neutrale overwegingen en
niet op basis van een christelijke visie die alleen de zondag als rustdag erkent.
Maar waar het uiteindelijk op neerkomt, is dat hij zijn gadsdienst niet voluit kan
beleven. Vanuit het perspectief van minderheden is doorgaans veel belangrijker
wat de uitkomsten zijn dan of de procedure wel correct is geweest - de knikkers
zijn belangrijker dan het spel. Dit betekent overigens niet dat de procedure niet
belangrijk is. Niet-neutrale gronden zijn soms vernederend —"they add insult
to injury”. Wanneer een werkgever op bewust antisemitische of militant atheis-
tische gronden weigert vrijstelling te verlenen van zaterdagsdienst, is dat extra
pijnlijk voor de gediscﬁmjneerde burger, omdat de weigering expliciet gerichtis
tegen zijn religieuze identiteit. Neutraliteit is dus primair van belang in de zin

20 Wolff 2005, Maris 2004. Ik neem hier de meer abstracte justificatory neutrality en de meer
concrete antiperfectionistische neutraliteit samen.

21 Vgl hierover Van der Burg 1991, 154w

22 Vgl. Wolff 2005, 138.

FILOSOFIE & PRAKTIJK JAARGANG 31 - N.3 11

i s




van effectenneutraliteit, maar daarnaast kan het ook in de vorm van gronden-
neutraliteit relevant zijn.

Een illustratie levert de Franse daklozenorganisatie die bewust varkensvlees
aan haar soep toevoegde. Dat was niet per ongeluk letterlijk onverteerbaar voor
moslims en joden, het was expliciet de bedoeling. Het was een statement dat zij
er niet bij hoorden. Als dit een overheidsorganisatie zou zijn geweest, zou het
dubbel in strijd geweest zijn met de vereiste neutraliteit, namelijk zowel met
grondenneutraliteit als met effectenneutraliteit.?

Mijn conclusie is dan ook dat wanneer we neutraliteit als uitgangspunt
willen gebruiken in concrete politieke debatten, de filosofische beperking tot
grondenneutraliteit moet worden verworpen. Een benadering die ook de ef-
fecten meeneemt in de afweging doet meer recht aan de complexiteit van onze
verre van ideale samenleving. Een proportionele samenstelling en inclusieve
benadering in de werkwijze van adviescolleées en besluitvormende instellingen
geeft bovendien een extra waarborg dat ook minderheden zich vertegenwoordigd
weten en dat hun specifieke inzichten en opvattingen serieus genomen worden.
Daarom dienen we ons te richten op zowel de bredere inpu‘meutrajiteit als op
effectenneutraliteit.

Gericht op individuen versus gericht op (georganiseerde) groepen. In het verlengde
hiervan ligt een volgend verschil. In de filosofische analyse richt men zich op
individuen, in de Nederlandse praktijk daarentegen op georganiseerde groepen,
zoals omroepverenigingen, schoolverenigingen en kerken. Een probleem met de
erkenning van humanisten binnen dit bestel was dat het Flumanistisch Verbond
een veel grotere achterban claimde te vertegenwoordigen dan alleen de eigen
leden. De meeste humanisten waren immers niet aangesloten bij humanistische
organisaties. Daardoor ontbrak een objectief kwantitatief criterium dat in het
verzuilingsdenken wezenlijk was, namelijk het ledental van een organisatie.
Een soortgelijk probleem speelt nu ook bij de boeddhisten in het omroepbestel:
het ledental van boeddhistische organisaties staat niet in verhouding tot het
feitelijk veel grotere aantal boeddhisten: :

Dit verschil heeft een praktische en een principiéle kant. De Nederlandse
praktijk van neutraliteit is ontstaan in de tijd van de verzuiling, toen godsdienstige
groepen sterk georganiseerd en geinstitutionaliseerd waren. De gedachte van
inclusieve neutraliteit bij de verdeling van middelen is alleen te realiseren wan-
neer er herkenbare groepen zijn, die steun krijgen in verhouding tot de grootte
van hun achterban. Dit wordt door de ontzuiling lastiger. Mensen identificeren
zich niet meer met een verzuilde identiteit en ze vormen hybride identificaties.®
Het is bovendien vaak contraproductief om in termen van groepsidentiteiten

23 Voorbeeld ontleend aan EHRM 16 juni 2009, appl.nr. 2678/07, NJB 2009, 1716; de rechters
structureerden dit voorbeeld overigens (het was namelijk geen overheidsorganisatie) in
termen van menselijke waardigheid, discriminatie en bescherming van de openbare orde.

24 WRR 2007. :

12




en-

eas
‘00T
t zij
het

met

unt

te denken.” Daarmee wordt immers het proces van menging tegengegaan en
worden mensen vastgepind dp collectieve identiteiten.

Er is ook een meer fundamenteel, principieel aspect. In de liberale poli-
teke filosofie is doorgaans het individu het uité;a_ngsplmt en drager van rech-
ten. Auteurs als Kymlicka hebben daammaast gepleit voor groepsrechten, maar
doorgaans zijn die claims uiteindelijk tot individuele rechten te reduceren.” De
waardigheid en autonomie van individuen zijn de normatieve basis voor een
liberale politieke filosofie, maar eigenlijk voor vrijwel alle theorieén van de
democratische rechtsstaat. De Nederlandse gerichtheid op groepsidentiteiten
lijkt met dit fundamentele uitgangspunt in strijd. Zowel vanuit een principieel
als vanuit een praktisch gezichtspunt verdient daarom het individualisme van
de liberale filosofie de voorkeur. Voor zover de Nederlandse praktijk godsdien-
stige groepsidentiteiten als uitgangspunt neemt, moet deze verworpen worden.”
Maar we kunnen de Nederlandse praktijk ook reconstrueren in termen van een
“Multiculturalism without cultures”.” Recht doen aan collectieve identiteiten en
claims kan soms de beste manier zijn om tegemoet te komen aan het individuele
recht op gelijke zorg en respect. Een synthese die dus nader onderzocht zou
moeten warden is of de individualistische rechtvaardiging gecombineerd kan
worden met een beleid dat wel degelijk rekening houdt met groepsidentiteiten

en meft religieuze en culturele organisaties.

Hands off versus actieve neutraliteit. In de filosofische literatuur wordt neutraliteit
vooral gebruikt als argument tegen bepaalde interventies van de overheid rond
levensbeschouwelijke of culturele thema's — de overheid dient zich te onthouden
van ingrijpen als dat gebaseerd is op controversiéle visies op het goede leven.”
De overheid mag haar macht niet gebruiken om normen die gebaseerd zijn op
een controversiéle levensbeschouwing dwingend op te leggen en de vrijheid
van burgers te beperken. De casuistiek is doorgaans onlleend aan hel slralrecht
— het verbieden van drugs, prostitutie, homoseksualiteit of het dragen van een
boerka. In de Nederlandse praktijk is afwijzing van overheidsingrijpen ook een
thema, maar heeft neutraliteit daarnaast een veel ruimer bereik. Het gaat ook
over de samenstelling van adviesraden en commissies, en over allerlei vormen
van steun en subsidie die de overheid kan verlenen. Dit is een actieve vorm van
neutraliteit, die voorschrijft dat wanneer de staat ingrijpt in het maatschappelijk
leven (zoals een verzorgingsstaat voortdurend doet), dit op een neutrale manier

moet gebeuren.

25 Uitgebreider hierover WRR 2007; Phillips 2007; Kukathas 2003.

26 Vgl. Galenkamp 1998.

27 Dit staat overigens niet in de weg aan erkenning van godsdienstige zelforganisaties, maar
voorkomen moet worden dat in het beleid het bestaan van dergelijke organisaties als eis
geldt voor erkenning van religieuze en culturele identiteiten.

28 Phillips 2007,

29 Vgl bijv. Kukathas 2003; Maris 2004; Wolff 2005.

FILOSOFIE & PRAKTIJK JAARGANG 31 - N.3 13




De filosofische keuze voor hands off neutraliteit past in een nachtwakersstaat,
waarin de overheid slechts minimaal ingrijpt in de samenleving en dat voorna-
melijk doet door middel van het strafrecht. Het is niet toevallig dat het Nozick,
de verdediger van de minimale staat, was — en niet de Rawls van 1971 — die het
begrip neutraliteit als zodanig introduceerde in het hedendaagée filosofische de-
bat.® De moderne stéat, of we die nu karakteriseren als een verzorgingsstaat, een
interventiestaat of nog weer anders, kent echter veel meer overheidsinstrumenten
om moralistisch beleid te effectueren. Subsidies zijn bijvoorbeeld minstens zo
belangrijkk. Daarom biedt een hands off neutraliteit onvoldoende houvast voor
beleidsmakers die moeten besluiten over beleid rond religie en levensstjlen; er
blijft simpelweg teveel buiten beeld.

Verschillende visies op de rechtvaardiging

De verschillen tussen de visies op neutraliteit worden niet alleen zichtbaar in de
inhoud van het begrip, maar ook in de rechtvaardiging ervan. Simpel gezegd:
in de filosofie bepaalt de rechtvaardiging de inhoud van het begrip, terwijl in de
Nederlandse praktijk het eerder omgekeerd is. Er groeide een praktijk van neu-
traliteit, daardoor kreeg een impliciet ideaal van neutraliteit geleidelijk inhoud
en ontwikkelde zich ook een pluralistische en contextualistische rechtvaardiging.

Ideaaltheoretisch versus contextualistisch en pluralistisch. De rechtvaardiging
van neutraliteit heeft in de filosofische theotieén een ideaaltheoretisch karakter.
Grondenneutraliteit kan in een bijna ideale samenleving waarin geen structurele
onrechtvaardigheden bestaan en de procedures eerlijk zijn, worden beschouwd
als een vorm van imperfecte procedurele rechtvaardigheid. Als een besluit op
neutrale gronden rust, zullen doorgaans de witkomsten niet onevenredig bezwa-
rend zijn voor levensbeschouwelijke minderheden.

De Nederlandse praktijk ontwikkelde zich vooral in het kader van schoolstrijd
en verzuiling. Neutraliteit was een moeizaam bevochten compromis, waar alle
partijen knarsetandend mee instemden. De rechtvaardiging was dus primair
praktisch: het was een manier om minderheden vreedzaam te laten samenleven.
Geleidelijk ontstonden ook meer principiéle rechtvaardigingen maar die bleven
tot voor kort secundair. Bovendien waren die rechtvaardigingen meervoudig:
neutraliteit werd in het staatsrecht verbonden met de scheiding van kerk en staat
en de godsdienstvrijheid, met vrijheid en gelijkheid, maar ook met controver-
siéle theorieén als de rooms-katholieke subsidiariteitsleer en de gereformeerde

soevereiniteit in eigen kring.®

30 Nozick 1974.
31 Vgl over de verschillende rechtvaardigingen Van der Burg 2009b.




1air
en,

tig:

a2at

Het bezwaar tegen de ideaaltheoretische rechtvaardiging is dat de vooron-
derstellingen hiervan te ver afstaan van de realiteit. Reéle samenlevingen ken-
nen doorgaans een dominante godsdienst of levensbeschouwing; er zijn allerlei
vooroordelen, discriminatie en achterstelling rond atheisten, joden, orthodoze
protestanten of moslims, of rond homo's en drugsgebruikers. In die context is
de gedachte dat een neutrale input vanzelf leidt tot een redelijk neutrale output,
niet gerechtvaardigd.” In verhitte politieke debatten levert een ideaaltheoreti-
sche benadering bovendien doorgaans geen effectieve argumenten. Wanneer
we politieke tegenstanders willen overtuigen, zet een verwijzing naar een oor-
spronkelijke positie of een fictief sociaal contract weinig zoden aan de dijk. Dat
heeft nu eenmaal (behalve voor academisch filosofen) weinig overtuigingskracht.
Waarom zou ik mij als burger of zelfs als wetgever iets gelegen laten liggen aan
wat mensen in een hypothetische situatie of in een bijna ideale samenleving
zouden doen? Daarnaast kent een dergelijke verwijzing altijd het probleem van de
transformatie. Hoe komen we van de handelingsnormen voor een ideale situatie
naar normen in onze verre van ideale samenleving? Het zou nogal vreemd zijn
wanneer neutraliteit in de verzuilde samenleving van 50 jaar geleden precies
hetzelfde zou betekenen als in onze huidige maatschappij. Context matters, en
dat geldt vooral wanneer het juist de specifieke context is die aanleiding geeft tot
maatschappelijke controverses. Voor deels juridische gestructureerde thema’s,
zoals die in de meeste politieke debatten aan de orde zijn, is de context van het

nationale en relevante internationale recht natuurlijk nog belangrijker.

In econcrete debatten dient men bovendien om pragmatische redenen zo-
veel mogelijk (maar voor alle duidelijkheid: niet uitsluitend) te verwijzen naar
uitgangspunten waarover alle discussiepartners het eens zijn.® Men kan dus
beter verwijzen naar gedeelde politieke beginselen zoals gelijkheid, vrijheid en
de scheiding van kerk en staat. Daarbij past een pluralisme van rechtvaardigin-
gen: voor de ene gesprekspartner zal een verwijzing naar gelijkheid de doorslag
geven, voor de ander een verwijzing naar de godsdienstvrijheid. Eventueel kan
men pragmatische argumenten aanvoeren, zoals de onmogelijkheid om het
inhoudelijk eens te worden en de noodzaak van een voor alle partijen draaglijk
compromis. En soms zal men ook niet anders kunnen dan verwijzen naar een
niet door alle gesprekspartners gedeeld uitgangspunt, niet omdat dat voor hen
overtuigend is, maar omdat het duidelijk maakt waarom een bepaald standpunt
ingenomen wordt. Wanneer een socialist gelooft in een egalitaire samenleving
en op basis daarvan wetgeving bepleit, kan men moeilijk van hem verwachten
dat hij dit ook op geheel voor de liberaal acceptabele uitgangspunten baseert
— dat is simpelweg niet altijd mogelijk. Voor een orthodoxe gelovige zal soms
hetzelfde gelden. Democratie bestaat bij de gratie van pluralisme.* Het zou ook

32 Vgl. Dworkins analyse dat in democratische besluitvorming externe preferenties een 1ol
spelen en dat dit ertoe leidt dat neutraliteit niet bereikt wordt. (Dworkin 1985)

33 Rawls 1971, 580.

34 Rescher 1993; Waldron 1999.

FILOSOFIE & PRAKTIJK JAARGANG 37 - N.3 15

s




wat merkwaardig zijn wanneer we het allemaal eens waren over alle fundamen-

tele nitgangspunten.

Vanuit een praktisch Derspectief heeft dus een contextualistische, pluralistische
rechtvaardigingsstrategie de voorkeur Maar die heeft wel belangrijke nadelen.
Contextualisme en pluralisme geven weinig definitieve antwoorden en bovendien
bestaat daarbij altijd het risico van systematisering van vooroordelen, Daarvoor
is nu juist een ideaaltheoretische analyse bedoeld: om los te komen van die
vertrouwde context en vooroordelen die tot een eenzijdige stellingname kinnen
leiden. Een ideaaltheoretische analyse biedt daarom soms een zinvolle aanvulling
als een kritische spiegel. Ook wanneer het vertrekpunt een contextualistische
en pluralistische visie is, zullen we daarom moeten zoeken naar mogelijkheden
om deze te verrijken met de inzichten van ideaaltheoretische analyses,

Expliciet scherp geformuleerd fundamenteel beginsel versus een intermediair,
impliciet en meerduidig ideaal. In de liberale filosofie is neutraliteit een funda-
menteel beginsel. Niet alleen in de zin dat het volgens veel auteurs kenmerkend
is voor het liberalisme, maar ook in de zin dat een aantal klassieke liberale posiﬁes_
direct uit dit beginsel kunnen worden afgeleid. Doorgaans heeft het een scherp
afgebakende betekenis en kan het daardoor goed in een deductieve redenering
worden gebruikt. In de Nederlandse politieke praktijk is het juist een relatief
onbelangrijk uitgangspunt dat grotendeels impliciet b]ijft. Het is niet in de
Grondwet vastgelegd — anders dan de grondrechten — en moet inductef worden
geconstrueerd als de impliciete grondslag van wettelijke regelingen. Daardoor is
er ook geen sprake van een heldere formulering en afbakening; het is het beste
te zien als een intermediair, impliciet en meerduidig ideaal. In staatsrechtelijke
discussies zijn er daardoor soms ook grote verschillen in interpretaties van neu-
traliteit, zonder dat men zich van die verschillen bewust lijkt te zijn.%e

Terwijl deze vaagheid van het Nederlandse neutraliteitsbegrip tot voor kort
geen probleem leek omdat de meeste implicaties van neutraliteit niet echt
omstreden waren, is dat nu anders. In debatten over hoofddoeken, islamitische
scholen en moskeeénbouw is de meerduidigheid en vaagheid een belemmen'hg
voor een zuiver debat; neutraliteit is vaak meer een slogan dan een argument.
Een verheldering van het neutraliteitsbegrip is voor de praktijk daarom urgent.
Dat betekent dat het ideaal moet worden geé&xpliciteerd en dat de verschil-
lende mogelijke invullingen ervan moeten worden onderscheiden. Daarbij
kan de filosofische literatuur inspiratie bieden, voor zover die voldoende op de

35 Ik Ides dus voor een kritische reconstructie vanuit een intern hermeneutisch perspectief:
vgl. Walzer 1988 en Dworkin 1985, '

36 Een goed voorbeeld is Cliteur 2007, 295 reésp. 296, die de neutrale staat eerst omschrijft
als "een staat die de scheiding van moraal en religie in zijn instituties gestalte wil geven"
en daarna als "een staat waarin de scheiding van kerk en staat is doorgevoerd of — in het
Frans - de laicité is gerealiseerd.” Dat zijn drie verschillende omschrijvingen; geen ervan
is overigens in overeenstemming met het Nederlandse staatsrecht.

16




men-

ische
elen.
1dien
[70OT
n die
nnen
dling
ische

eden

ctief;

hrijft
7zn”
1 het
ivan

Nederlandse context toegesneden is. Maar dat kan niet zover gaan dat we ereen
fundamenteel eenduidig beginsel van maken. Juist het meerduidige karakter
van het neutraliteitsideaal maakt een contextgevoelige invulling mogelijk. Er
zijn meerdere vormen van neutraliteit, en meerdere rechtvaardigingen, die elk

in bepaalde omstandigheden relevant kunnen zijn.”

TFweedeordemoraal versus tweedefasecompromis. Volgens veel liberale filosofen
is neutraliteit een beginsel van de tweede orde.” Het shuit bepaalde eerste-
orderedenen uit, namelijk die welke aan 'comprehensive doctrines’ ontleend
worden.® Als we het niet eens kunnen worden over omvattende theorieén, moeten
we allemaal bereid zijn om die buiten haakjes te plaatsen; neutraliteit is dan een
voor alle partijen aanvaardbaar, onpartijdig uitgangspunt.

De Nederlandse geschiedenis biedt een ander verhaal. Neutraliteit werd
zeker niet gezien als een uitsluiting van levensbeschouwelijke opvattingen en al
evenmin als een soort onpartjdig boven de partijen staand uitgangspunt; het was
voor alle partijen moeilijk te verteren. Maar nadat de schoolstrijd decennialang
de Nederlandse politiek verlamd had en men er niet in slaagde tot een oplos-
sing te komen, zag men in dat neutraliteit het best haalbare was. Dit comprormis

Icwam niet tot stand door de levensbeschouwingen te negeren, maar juist doordat
men volledig op de hoogte was van de inhoudelijke opvattingen en daardoor een
compromis kon construeren dat aan alle visies zo goed mogelijk tegemoet kwam.*
Men kan de onderwijspacificatie daarom zien als een tweedefasecompromis.
Nadat de eerste fase van jarenlange debatten niet tot een meerderhcid voor een
van de inhoudelijke standpunten had geleid, koos men ervoor om een compromis
it te onderhandelen. Dat compromis moest in het licht van het onoverbrugbare
pluralisme voor alle pattijen redelijk te verdragen zijn. Om dat te kunnen beoor-
delen, kon men de omvattende opvattingen onmogelijk buiten haakjes plaatsen.

Het bezwaar tegen dc filosofische eis dat iedere burger de eigen levensbe-
schouwing buiten beschouwing laat in het publieke debat, is dat het geen faire
oplossing is. Het offer drukt op gelovigen met een sterk afﬁjkende orthodoxe
opvatting veel zwaarder dan op de gemiddelde seculiere burger. Het is dus zeker
niet onpartijdig. Het is al evenmin democratisch, want je vraagt van burgers dal
2e voor hen relevante overwegingen niet in de besluitvorming laten meewegen.
Door religieuze opvattingen buiten de publieke orde te plaatsen, worden ze
bovendien minder gemakkelijk blootgesteld aan kritiek en herziening; de discus-
sie vindt dan immers alleen nog binnen de kring van gelijkgestemden plaats.
Deze eis is dus zowel om pragmatische als om principiéle redenen af te wijzen.

37 Uitgebreider hierover Van der Burg 2009b.

38 Aldus o.m. Den Hartogh 1990; Maris 2004, 83.

39 Overigens zijn er ook liberale filosofen die wel neutraliteit bepleiten, maar erkennen dat dit
geen onpartijdig uitgangspunt van de tweede orde is, maar deel uitmaakt van een contro-
versidle omvattende doctrine. Vgl. bijv. Dworkin 1985.

40 Uitgebreider hierover Hordijk 2001.

FILOSOFIE & PRAKTIJK JAARGANG 31 - N.3

e

—————

-




Dat geldt ook voor de zwakkere versies van Rawls en Habermas. De bekende
proviso van Rawls (je mag er wel over praten, maar het mag niet meewegen in
het besluit) is geen oplossing, want het heeft nog steeds de genoemde bezwa-
ren.* Habermas beperkt de eis van institutional translation alleen tot officials
zoals rechters en wetgevers, maar ook dat is niet acceptabel. Voor rechters
is het overbodig, want die zijn al gebonden aan het geldende recht. En voor
volksvertegenwoordigers is het ondemocratisch, want zij dienen het volk te
vertegenwoordigen en dus ook de daar levende opvattingen in het debat naar
voren te brengen — en aan kritiek te laten blootstellen.

Het streven naar een tweedefasecompromis voorkomt deze discriminerende
uitsluitingsmechanismen. Allereerst omdat het slechts een streven is. Alle par-
tijen moeten er dus vrijwillig aan meewerken. Ze zullen dat doorgaans doen,
omdat ze zich realiseren dat zij niet'de macht hebben om hun zin door te zet-
ten, dan wel omdat zij het niet democratisch vinden om minderheden geheel te
negeren. Men dient te zoeken naar een compromis dat zo goed en evenwichtig
mogelijk recht doet aan zowel de belangen als de opvattingen van alle betrok-
kenen. Om dat te kunnen, moet juist volop rekening worden gehouden met de
verschillende opvattingen van het goede leven, anders kun je niet beoordelen
of het compromis evenwichtig is.

Een dergelijk compromis is contextathankelijk, omdat het ontwikkeld is in
het licht van de feitelijk bestaande overtuigingen en machtsverhoudingen. De
Nederlandse staatsrechtelijke praktijk is gebaseerd ap de verhoudingen in de
hoogtijdagen van de verzuiling. Daarin zijn wel wat marginale aanpassingen
aangebracht (zoals de erkenning van humanistische raadslieden), maar noch de
ingrijpende secula_risén'_ng, noch de komst van nieuwe godsdiensten sindsdien
is daarin goed verdisconteerd. Voorzover we neutraliteit rechtvaardigen als een
evenwichtig tweedefasecompromis, zullen we daarom dit compromis opnieuw
moeten doordenken en mogelijk ingrijpend veranderen. Het is niet zozeer tjd voor
een nieuwe schoolstrijd, als wel voor een fundamentele discussie over die onder-
delen van het bestel die gebaseerd zijn op de verhoudingen tijdens de verzuiling.

Conclusies

In dit artikel heb ik laten zien dat de Nederlandse staatstechtelijke en politicke
praktijk van neutraliteit wezenlijk afwijkt van de theorieén van neutraliteit zo-
als die in de Angelsaksische liberale filosofie zijn ontwikkeld. Dit wordt zelden
onderkend wanneer Nederlandse filosofen verwijzen naar neutraliteit in actuele
debatten *

41 Kritisch hierover Van der Burg 2003; Habermas 2008. )
42 Iets vergelifkbaars geldt overigens voor de Franse laicité die vaak ten onrechte wordt ge-
lijkgesteld met de Nederlandse praktijk. Voor de verschillen zie Loenen 2006. i

18 .




ende
en in
ZNa-

icials

alen

T e it

AT

Neutraliteit is de laatste jaren opnieuw een belangrijk ideaal geworden in
concrete debatten. Dat bevestigt de noodzaak om tot een hernieuwde doorden-
king te komen van het begrip en van de rechtvaardiging ervan. Wil een theorie
van neutraliteit praktisch bruikbaar zijn in Nederlandse poliieke debatten, dan
moet zij in eerste instantie aansluiting zoeken bij de manier waarop deze in de
poliieke praktijk en in het Nederlands recht is uitgewerkt. Maar omdat beide
ontwikkeld zijn in de context van de verzuiling, kunnen zij niet zonder meer
normerend zijn. De vergelijking met de Angelsaksische filosofie kan inspiratie
bieden voor een dergelijke hernieuwde doordenking. Omdat die filosofie echter
onvoldoende contextgevoelig is door haar ideaaltheoretische fundering, kan
zij niet het vertrekpunt vormen voor een vernieuwde theorie van neutraliteit.

Een eerste krifiekpunt op de Nederlandse praktijk is dat neutraliteit impliciet
en vaag is. Dit geeft aanleiding tot onvruchtbare discussies waarin langs elkaar
heen gepraat wordt en neutraliteit vooral een slogan wordt. Daarom is verdere
verheldering en explicitering van het begrip nodig, die echter de meerduidigheid
van het ideaal dient te behouden. Een tweede kritiekpunt is dat de rechtvaar-
diging onvoldoende systematisch doordacht is. De verschillende argumenten
voor neutraliteit {en de daarmee samenhangende afbakeningen van de inhoud)
moeten in onderling verband worden gebracht. Ten derde is neutraliteit in de
Nederlandse context primair gegroeid als een tweedefasecompromis in een sterk
verzuilde samenleving. Dit comprbmis moet in een postseculiere samenleving
met substantiéle nieuwe religieuze minderheden zoals de moslims, opnieuw

doordacht en bevochten worden.

Over de auteur )
Wibren van der Burg is hoogleraar rechtsfilosofie en rechtstheorie aan de juri-
dische faculteit van de Erasmus Universiteit Rotterdam.

Literatuur

Burg, Wibren van der, Het democratisch perspectief. Een verkenning van de normatieve grond-
slagen van de democratie (diss. Utrecht), Arnhem: Gouda Quint, 1991.

Burg, Wibren van der, “Dynamic Ethics", Journal of Value Inquiry 37 (2003}, 12-34.

Burg, Wibren van der, "Debatten rond neutraliteit”, in: Tans, Olaf, e.a. (red.), De grenzen van het
goede leven (Soeteman-bundel), Nijmegen: Ars Aequi Libr, 2009a, 85-105.

Burg, Wibren van der, Het ideaal van de neutrale staat. Inclusieve, exclusieve en compenserende
visies op godsdienst en cultuur (oratie Rotterdam), Den Haag: BJU, 2009b.

Carens, Joseph H. Culture, Citizenship and Community. A Contextual Exploration of Justice as
Evenhandedness, Oxford: Oxford University Press, 2000.

Cliteur, Paul, Moreel Esperanto. Naar een autonome ethiek, Amsterdam: Arbeiderspers, 2007.

Davelaar, M. en Smits van Waesberghe, E. Tussen principes en pragmatisme. Een onderzoek
‘onder Nederlandse gemeenten naar de subsidiéring van levensbeschouwelijke organisaties,
Utrecht: FORUM, 2010,

Den Hartogh, G. “Het Liberalisme van Joseph Raz”, Recht en Kritiek 16 (1980) 2, 155-1689.

Dworkdn, R. A Matter of Principle, Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1985.

Galenkamp, M. "Do We Need Special, Collective Rights for Immigrants and Refugees in Western
Europe?”, Citizenship Studies 1998, 519-544.

FILOSOFIE & PRAKTIJK JAARGANG 31 - N.3 19

B —




Habermas, J. Between Naturalism and Religion, Cambridge: Polity, 2008.

Hordijk, Jan Cornelis, De democratie van het respect. Schoolstrijd, levensbeschouwing en politiek
debat (diss. Amsterdam VU), Delft: Eburon, 2001,

Kukathas, Ch. The Liberal Archipelago. A Theory of Diversity and Freedom, Oxford: Oxford
University Press, 2003. N

Kymlicka, W. "Liberal Individualism and Liberal Neutrality", Ethics 99 (1989), 883-905.

Loenen, Titia, Geloof in het geding. Juridische grenzen van religieus pluralisme in het perspectief
van de mensenrechten, Den Haag: SDU, 2006.

Maris van Sandelingenambacht, C.W. "Sociale cohesie en rechtvaardigheid in een multicultu-
rele rechtsorde”, in: Brugmans, E. & Buijsen, M. (red.), Krakend recht en verharde moraal.
Maatschappelijke ontwikkelingen en hun invioed op recht en moraal, Nijmegen: Valkhof

Pers, 2004, 68-98.
Musschenga, A'W. en Jacobs, EC.L.M. (red.), De liberale moraal en haar grenzen, Kampen:

Kok, 1992.
Nozick, R. Anarchy, State, and Utopia, New York: Basic Books, 1974,
Phillips, Anne, Multiculturalism without Culture, Princeton: Princeton University Press, 2007.
Pierik, Ronald, Cultural Difference and Liberal Equality. Does the Difference Make a Difference?
(diss. Twente), 2000.
Rawls, J. A Theory of Justice, Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1971. A
Rawls, J. Political Liberalism, New York: Columbia University Press, 1993.
Rawls, J. “The Idea of Public Reason Revisited", University of Chicago Law Review 64 (1997),
in: Rawls, J. Collected Papers Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1999, 473-615.
Raz, Joseph, The Morality of Freedom, Oxford: Clarendon Pr. 1986,
Rescher, Nicholas, Pluralism. Against the Demand for Consensus, Oxford: Clarendon Pr. 1993.
‘Waldron, J. "Legislation and moral neutrality”, in: Goodin, R.E. and Reeve, A. (eds.), Liberal
Neutrality, London: Routledge, 1989, 61-83.
Waldron, J. The Dignity of Legislation, Cambridge: Cambridge University Press, 1999.
Walzer, M. The Company of Critics. Social Criticism and Political Commitment in the Twentieth
Century, New York: Basic Books, 1988.
Wolff, Tim, Multiculturalisme & Neutraliteit (diss. Amsterdam UvA), Amsterdam: Vossiuspers, 2005.
Wetenschappelijke Raad voor het Regeringsbeleid, Identificatie met Nederland, Amsterdam;:

Amsterdam University Press, 2007.







