Over hoofddoekjes, zwarte kousen en de seculiere
samenleving

De noodzaak van een inclusieve democratie en een
theologie der voorlopigheid

Rede
Uitgesproken bij de opening van het academisch jaar 2006/2007 aan de
Theologische Universiteit van de Protestantse Kerk in Nederland op 4

september 2006 door

prof.dr.mr. W. van der Burg




Kamper Oraties 31

© 2006 Theologische Universiteit van de Protestantse Kerk in Nederland, Kampen
CIP-GEGEVENS KONINKLIJKE BIBLIOTHEEK, DEN HAAG
Burg, prof.dr.mr. W. van der

Over hoofddoekjes, zwarte kousen en de seculiere samenleving. De noodzaak van een
inclusieve democratie en een theologie der voorlopigheid - Kampen, ThU - Kampen, -
(Kamper Oraties 31)

Rede ter gelegenheid van de opening van het academisch jaar 2006/2007, Theologische

Universiteit van de Protestantse Kerk in Nederland te Kampen

ISBN-10: 90-73954-73-8
ISBN-13: 978-90-73954-73-1
NUR 700

Trefw.: theologie

Omslag: Hendriks - Kampen

Blijf niet staren op wat vroeger was...

Inleiding: het religieus onbegrip

. /
Vrouwen met hoofddoekjes die een baan of stageplek mislopen. Ambtenaren
van de burgerlijke stand die weigeren om huwelijken tussen homoparen te
voltrekken. De SGP die tegen vrouwen in de politiek is. De rechterlijke macht
heeft het de laatste tijd druk met vragen rond godsdienst. De rechter weet
daarmee doorgaans wel raad. In de botsing tussen onder meer de
godsdienstvrijheid, de vrijheid van vereniging en het antidiscriminatieverbod
biedt het recht een kader voor een zorgvuldige afweging.

Veel burgers en politici lijken echter weinig begrip te hebben voor de
problemen van orthodoxe gelovigen en van godsdienstige organisaties. Vaak
is de houding dat die gelovigen niet moeten zeuren. Zo’n hoofddoekje kun je
toch gewoon afdoen? Vrouwen niet in de Kamer willen is toch volstrekt
achterhaald? Geloof is een privé-zaak en anderen hoeven daar niets van te
merken.

Dit is een opmerkelijke verandering in een land waarin, mede door zijn
kerkelijke diversiteit, het geloof altijd een grote publieke rol speelde. Hoe
kunnen we deze verandering verklaren? Heeft het misschien te maken met
religieuze onverschilligheid of zelfs met een sterke anti-houding? Enkele
jaren geleden had de filosoof Van Gennip het bijvoorbeeld over
‘levensbeschouwelijke bewusteloosheid’.! Anderen spreken over een.
kruistocht van radicale secularisten en onverdraagzame
Verlichtingsfundamentalisten.

Maar dit zijn te oppervlakkige verklaringen. Athefsten en agnosten vormen
slechts een klein deel van de bevolking. Nederland ontkerkelijkt weliswaar in
hoog tempo, maar tegelijk blijft de meerderheid in een of andere vorm
religieus.> Men vermoedt op zijn minst dat er wel Iets is, gelooft in
reincarnatie, zoekt zijn heil bij boeddhisme of New Age en wil de Kerstdienst




echt niet missen. De markt voor esoterie en spiritualiteit is groot. Zelfs de
kleinere boekhandels hebben er wel enkele planken voor ingeruimd — meestal
meer dan voor de theologie.

Natuurlijk, er zijn enkele militante atheisten en secularisten. Zij zijn
herkenbaar aanwezig in het publieke debat; denk aan Herman Philipse, Paul
Cliteur en Ayaan Hirsi Ali. Maar de overgrote meerderheid van de
Nederlanders is zeker niet atheistisch, en ook niet levensbeschouwelijk
bewusteloos. Toch ontbreekt er blijkbaar iets waardoor ze niet in staat zijn
zich echt te verplaatsen in meer traditionele gelovigen. Een deel van de
samenleving lijkt niet meer te begrijpen hoe wezenlijk godsdienst voor
sommige gelovigen kan zijn. Voor alle duidelijkheid: er is een verschil tussen
begrijpen en accepteren. Dat ik de worsteligg van de SGP kan begrijpen, hoeft
immers nog niet te betekenen dat ik haar vrouwenstandpunt ook legitiem acht.
Het gaat mij hier alleen om het probleem van het onbegrip, niet om de
legitimatie.

In deze rede wil ik eerst ingaan op de oorzaken van dit onbegrip voor
sommige vormen van religie. Mijn stelling is dat er sprake is van een
gebrekkig inlevingsvermogen in andersgelovigen. De religieuze beleving van
een deel van de Nederlandse bevolking, vermoedelijk zelfs van de
hoofdstroom, is niet verdwenen, maar veranderd op zo’n manier dat zij
minder goed in staat is zich te verplaatsen in orthodoxe vormen van geloof.
De geloofsbeleving is gefragmentariseerd en gemarginaliseerd. Omgekeerd
geldt overigens ook dat orthodoxe gelovigen vaak een gebrekkig
inlevingsvermogen hebben in de in hun ogen vage religiositeit of onbepaalde
vrijzinnigheid van veel van hun medeburgers. Het religieus onbegrip is dus
wederzijds.

Deze verandering in geloofsbeleving binnen onze samenleving — de
fragmentering van het geloof en de marginalisering van de godsdienst — roept
twee vragen op die ik in het vervolg van deze rede zal bespreken. Allereerst:
wat betekent dit voor de omgang van de hoofdstroom — en van hun
volksvertegenwoordigers — met oude en nieuwe religieuze minderheden? En
vervolgens: wat betekent dit voor de kerken en de theologie?

Individualisering en andere veranderingen’

Ik wil uit onze snel veranderende samenleving een vijftal ontwikkelingen
belichten die van bijzonder belang zijn voor de houding tegenover godsdienst.
Natuurlijk is dit een veel te ruwe schets en ik richt mij bovendien vooral op de
brede hoofdstroom van de samenleving. Bijvoorbeeld sommige allochtone
minderheden, maar ook sommige orthodox-christelijke groepen worden
minder, of met een zekere vertraging, beinvloed door de genoemde
veranderingen.

De belangrijkste ontwikkeling is de individualisering.! In de inhoud van onze
levensovertuigingen en de moraal is het individu, met zijn vrijheid en zijn
rechten, centraal komen te staan. Een breed gedeeld ideaal is dat het individu
zijn levensovertuiging niet klakkeloos overneemt van overheid, kerk, moskee
of ouders, maar zelf kiest voor de bij hem passende levensvisie en levensstijl.
Dat in de praktijk hij toch vaak gewoon de opvattingen uit zijn omgeving
overneemt en er sprake is van kuddegedrag, doet aan de kracht van dit ideaal
niet af.’

Een tweede ontwikkeling is de secularisering. Die houdt niet in dat
Nederlanders veel minder religieus zijn geworden, maar ze zijn wel op een
andere manier hun godsdienst gaan beleven. De kerken zijn minder belangrijk
geworden, hebben minder maatschappelijke invloed en minder invloed op hoe
leden geloven en handelen. Mensen zien hun identiteit veel minder in termen
van het behoren tot een bepaalde kerk. De confessionele identiteit van
maatschappelijke organisaties is verwaterd of in fusieprocessen verdwenen.

Een derde ontwikkeling is de opkomst van het nieuwe pluralisme. We dachten
net afscheid te hebben genomen van de verzuiling toen er nieuwe groepen
bijkwamen met onbekende levensstijlen en geloofspraktijken: moslims, maar
ook een miljoen christenen uit niet-westerse landen. Binnen de autochtone
meerderheid zijn eveneens nieuwe vormen van levensbeschouwing
opgekomen, bijvoorbeeld in de New Age beweging met een brede
belangstelling voor esoterie en spiritualiteit.




Een vierde ontwikkeling is een sterker democratisch besef, Dit klinkt
misschien vreemd. Het is immers de laatste jaren erg in de mode om te
spreken over het democratisch tekort of over de kloof tussen burger en
overheid. Mijn vermoeden is dat dit niet primair komt doordat onze
democratische instellingen slechter opereren dan vroeger, maar doordat er
sprake is van een normatieve ophoging, van hogere verwachtingen ten
opzichte van de overheid.® De regentenmentaliteit van gezagsdragers was
vroeger echt niet minder, alleen we kijken er kritischer naar. Gezag wordt niet
meer verondersteld, maar alleen toegekend op grond van concreet
vertrouwenwekkend optreden.” Burgers zijn dus kritischer, omdat ze het
democratie-ideaal sterker geinternaliseerd hebben — waarbij die kritische
houding ook nog versterkt wordt door het eerder gesignaleerde proces van
individualisering. Enkele democratische wagrden lijken zelfs bijna
onaantastbaar geworden, zoals het meerderheidsbeginsel en de nadruk op
vrijheid en gelijkheid.

De laatste ontwikkeling is een verschuiving van een nadruk op de ratio, op
argumenten en op inhoudelijke opvattingen naar een nadruk op het gevoel, op
expressie en op concreet handelen. Dat blijkt in de religie waar New Age,
yoga en meditatie in deze behoefte voorzien. Het geldt in de moderne ethiek
met zijn nadruk op deugden. Het speelt bijvoorbeeld ook in het strafrecht met
zijn nadruk op een slachtoffermoraal: mensen herkennen zich in het leed van
concrete anderen.® En het geldt vooral in de politiek, waar grote ideologische
verhalen passé zijn en het vooral nog gaat om de aansprekende persoonlijke

verhalen van Ayaan Hirsi Ali en Taida Pasic en de uitstraling van Balkenende
en Bos.

Fragmentarisch geloven en gemarginaliseerde godsdienst

Deze ontwikkelingen hebben hun weerslag in de wijze waarop veel gelovigen
hun religie beleven. Individualisering en secularisering laten de invloed van
de kerken op de persoonlijke geloofsbeleving verdampen. Waar democratie
de norm is, verliezen kerkelijke leiders en instituties hun gezag. Door de
vanzelfsprekendheid van democratische waarden als gelijkheid wordt een

geloofsleer die daarmee botst letterlijk ongeloofwaardig. De praktijk — ethiek
en spiritualiteit — komt eerst, de geloofsleer is secundair. En waar zoveel
tradities naast elkaar iets te bieden hebben, ligt het zelf bij elkaar sprokkelen
van elementen uit verschillende tradities voor de hand. Dit alles laat zich
samenvatten in de twee al eerder genoemde begrippen: fragmentarisch
geloven en een gemarginaliseerde godsdienst. /‘1

De individualistische, postmoderne gelovige kiest niet voor het volledige kant
en klare pakket dat de kerk vroeger bood, maar kiest zelf uit het aanbod van
verschillende tradities elementen die haar aanspreken. Dit geldt zowel voor de
geloofspraktijk als voor de geloofsinhoud. Oosterse meditatievormen worden
gecombineerd met christelijk gebed. Boeddhistisch reincarnatiegeloof gaat
hand in hand met klassieke christelijke Godsbeelden. Een eclectische
benadering past goed bij de zelfbewuste, shoppende gelovige die binnen en
buiten de kerk fragmenten bij elkaar sprokkelt.

Fragmentarisch geloven heeft meerdere dimensies. Het is ook fragmentarisch
in tijd. Met een variant op Huub Oosterhuis kan men zeggen: “geloven, soms
even”. Geloven is iets wat het grootste deel van de tijd buiten de orde is;
alleen incidenteel komt de behoefte naar boven. Het zijn nog slechts
fragmenten in ons leven.

Postmodern geloven is ook fragmentarisch in sociologisch opzicht. Het is niet
meer verbonden met vaste groepen en instituties, maar met wisselende
verbanden, met lichte gemeenschappen.’ Protestanten gaan naar katholieke
kloosters voor oefeningen in spiritualiteit en sturen hun kinderen naar de Vrije
School. De greep van kerkelijke instituties op het dagelijks leven van hun
leden was sinds de jaren zestig al vrijwel verdwenen, maar nu wordt ook de
invloed op het geloofsleven steeds minder. Sterker nog, een groot deel van de
bevolking beschouwt zichzelf wel als religieus, maar beleeft zijn geloof
buiten ieder institutioneel verband. De shoppende gelovige kan immers overal
iets halen.

Een dergelijke geloofsbeleving leidt tot een marginalisering van de
godsdienst. Godsdienst is geen constituerend deel meer van iemands




identiteit, maar gewoon een van haar voorkeuren op de achtergrond. Op zon-
en feestdagen en in crisissituaties is religie misschien nog van belang, maar in
het dagelijks leven speelt het geen rol meer. Kerkelijke instituties en
confessionele organisaties zijn naar de marge van de samenleving geschoven.
Je hebt er meestal niet veel aan en — afgezien van zo nu en dan een rare
uitspraak van een kerkelijk leider — je hebt er ook weinig last van. Zowel
vanuit het perspectief van de gelovige als vanuit het perspectief van de
samenleving is de godsdienst een marginaal verschijnsel geworden. Het is
geen deel meer van de publieke sfeer.

Inhoudelijke botsingen en religieus onbegrip

L ]
Dit is natuurlijk een wat scherp aangezette schets van hoe velen in Nederland
tegenwoordig tegen religie aankijken. Godsdienst is een marginaal
verschijnsel, geheel geprivatiseerd, waarvan je in het dagelijks leven eigenlijk
nauwelijks iets merkt. Kerkgang is een keuze voor een vrijetijdsbesteding
zoals ook de hockeyclub dat kan zijn. Wie zo’n beeld van godsdienst heeft,
zal weinig begrijpen van meer traditionele gelovigen die op een heel andere
manier met hun geloof omgaan. Dat leidt tot botsingen, omdat men echt niet
snapt waarom die gelovigen zo raar doen. Doe maar gewoon, dan doe je al
gek genoeg. En gewoon is in dit verband dat je die godsdienst niet al te
serieus neemt.

Tenminste vier groepen passen echter niet in dit dominante beeld. Twee
groepen zijn vertrouwd: de zwarte-kousenkerken uit de reformatorische hoek,
en de rooms-katholieke hiérarchie. Twee voor Nederland nieuwe groepen zijn
erbij gekomen: de traditionele moslims en de evangelicale christenen. Deze
groepen komen regelmatig in botsing met heersende opvattingen. Dat ze
inhoudelijk botsen met de opvattingen van de meerderheid trekt de meeste
aandacht. Voorbeelden zijn de discussies rond de vrouw in het ambt, in het
bijzonder het politiecke ambt, over homoseksualiteit, over condooms in Afrika, :
en over gemengd cultureel-religieuze verschijnselen als vrouwenbesnijdenis
en eerwraak. Dit botst inhoudelijk vooral met de democratische waarden van
vrijheid en gelijkheid. Gelijkheid van mannen en vrouwen, en vrijheid — ook

in seksueel opzicht — zijn democratische verworvenheden geworden, waarmee
we zelfs nieuwkomers de maat willen nemen. Voor velen is het echt
onbegrijpelijk dat er nog gelovigen zijn die er zulke achterhaalde opvattingen

‘op nahouden.

De maatschappelijke discussie gaat eigenlijk steeds over di¢ inhoudelijke
thema’s. Maar in zekere zin is dat een oppervlakkige discussie. Want deze
thema’s houden verband met een houding tegenover godsdienst die wezenlijk
verschilt. Een houding van overgave aan een hoger gezag, waarin
godsdienstige verplichtingen boven maatschappelijke en soms zelfs boven
wettelijke verplichtingen gaan. Waarin godsdienst vrijwel het hele leven
doordesemt in plaats van een marginaal verschijnsel te zijn.'” Kortom, waarin
godsdienst het primaat heeft in het persoonlijk leven.

Een illustratie van die clash of cultures levert de spanning tussen rooms-
katholieke hiérarchie en de katholicken aan de basis. De bisschoppen
handelen nog alsof hun gezag vanzelf spreekt. Men verkondigt merkwaardige
of zelfs gevaarlijke opvattingen over het condoom, over het zogenaamde
‘homohuwelijk’ en neemt maatregelen tegen de liederen van Huub QOosterhuis
en tegen lekenvoorgangers en protestanten bij de eucharistie. Deze
institutionele, hiérarchische benadering staat op gespannen voet met de
democratische waarden en vooral met de nadruk op de individuele
keuzevrijheid. Zij stuit daardoor in brede kring op onbegrip en
onverschilligheid — het zijn twee werelden tegenover elkaar.

Veel controverses rond de islam richten zich op de bekende inhoudelijke
problemen, maar raken ook aan die verschillen in houding. Moslims zondigen
vooral tegen de norm van de publieke onzichtbaarheid van godsdienst, met
hun hoofddoekjes voor de vrouwen, hun lange jurken en baarden voor de
mannen en met uitdagende minaretten. De wens van sommigen om vijf keer
daags te bidden, ook op het werk, is gewoon niet te begrijpen voor iemand die
godsdienst ziet als een keuze in de privé-sfeer.

Met andere woorden: er is in onze samenleving een gebrek aan religieuze
empathie, aan inlevingsvermogen in het godsdienstig besef van sommige




minderheden. Als die empathie ontbreekt, is het moeilijk om tolerantie op te
brengen, laat staan respect voor afwijkende minderheden. Iets wat ik niet
alleen afwijs maar ook niet begrijp, is immers geen respect waard.

Inclusieve democratie

Discussies in de multireligieuze samenleving lijken dus soms gedoemd een
gesprek tussen doven te zijn. Men begrijpt elkaar echt niet, omdat de
houdingen tegenover godsdienst radicaal verschillen. Dat is ook te zien in
politieke discussies. Sommige politici missen de gevoeligheid voor hoe
godsdienst werkelijk mensen kan raken. Toch moeten de wetgever of de
verschillende overheden in maatschappelijkg conflicten regelmatig de knoop
doorhakken. Door het religieus onbegrip gebeurt dat nu te vaak op basis van
incidentenpolitiek en is de omgang met minderheden weinig respectvol. Een
triest voorbeeld is de minister van Integratie die de confrontatie zocht toen
een imam haar op religieuze gronden weigerde de hand te schudden.

Voor een uitweg uit deze impasse lijkt het mij zinvol aanknopingspunten te
zoeken bij het democratie-ideaal. Democratie is immers een breed gedeeld
uitgangspunt. Reflectie op dit ideaal kan mogelijk helpen om een breed
aanvaarde basis te vinden om voorbij de huidige tegenstellingen te komen.
Democratie is een ideaal dat heel veel verschillende interpretaties toelaat. We
moeten daarom nagaan welke interpretatie in het kader van de huidige
multireligieuze samenleving het beste recht doet aan alle burgers.

Sinds de Fortuyn-revolutie overheerst een populistisch democratiemodel. Het
volk beslist, de overtuiging van de meerderheid dient daarom doorslaggevend
te zijn, en dus dienen minderheden zich maar aan te passen aan de
opvattingen en cultuur van de meerderheid. Als de meerderheid vindt dat
religie een privé-zaak is, en dat bijvoorbeeld de islam minder zichtbaar moet
zijn in het publieke leven, dan dienen minderheden zich daarbij neer te
leggen.

10

Natuurlijk is het meerderheidsprincipe een belangrijk democratisch beginsel.
Maar het is niet het enige.!" Voor een goed functionerende democratie zijn er
nog minstens twee wezenlijke vereisten. Dat is allereerst respect voor
minderheden.'? Dit wordt onder andere gegarandeerd door grondrechten zoals
de vrijheid van godsdienst en het antidiscriminatiebeginsel.” En dat is ten
tweede het beginsel van deliberatieve democratie. Dit verei{st dat er
voorafgaand aan een meerderheidsbesluit zoveel mogelijk een open discussie
plaats vindt waarin alle perspectieven aan de orde kunnen komen. Die open
discussie kan in het parlement plaatsvinden, maar ook in de ‘civil society’.

Beide beginselen staan op gespannen voet met het simpele populisme en
meerderheidsdenken dat nu de toon zet. Verdedigers van de rechtsstaat en de
grondrechten en van redelijkheid in het politieke debat liggen momenteel
onder vuur. Minderheden moeten zich nu maar eens aanpassen, de
meerderheid heeft zich immers wel genoeg aangepast.

Maar juist in zo’n klimaat is er behoefte aan die twee andere elementen van
democratie. Daarom heb ik in verschillende publicaties gepleit voor een
inclusieve democratie." Een inclusieve democratie vereist dat iedere burger
zich gerespecteerd en gewaardeerd voelt en de kans krijgt zijn stem te laten
horen, en dat zijn opvatting serieus genomen wordt door de meerderheid. Dat
tukt niet als we mensen vragen een deel van zichzelf thuis te laten in de
publieke sfeer. Gelovige moslima’s vragen hun hoofddoekjes af te doen past
al evenmin in zo’n inclusieve democratie als aan de SGP te vragen dat ze de
Bijbel voortaan buiten beschouwing laat.

Inclusieve democratie is verbonden met respect voor minderheden en met
deliberatieve democratie. Doordat minderheden zichzelf kunnen zijn en
gelijke rechten hebben, ook als de meerderheid zich mogelijk ergert aan hun
gedrag, voorkomt men vervreemding. Een politieke cultuur waar elke stem
gehoord wordt en niet iedere tegenstem en poging tot dialoog bij voorbaat
smoort in een beroep op regeerakkoorden of opiniepeilingen, bevordert de
integratie van minderheden. Over de inhoud van die inclusieve democratie en
de inclusieve vorm van neutraliteit die deze vereist, heb ik elders uitgebreider
geschreven.15 Ik noem aspecten als de noodzaak van polderen en overleggen,

11




van een actieve tolerantie en ruime erkenning van gewetensbezwaren. Dit
alles gaat terug op een politiek-vrijzinnige traditie vanaf Erasmus, al dient
deze in het licht van de huidige maatschappelijke omstandigheden natuurlijk
kritisch herijkt te worden.

Tk wil hier wat uitgebreider ingaan op de dimensie van de inclusief-
democratische houding in relatie tot gelovigen.'® Ik stelde dat er soms een
beperkt inlevingsvermogen is tegenover orthodox-religieuze groepen, zoals
overigens ook die omgekeerd soms een beperkt inlevingsvermogen hebben
ten opzichte van postmoderne gelovigen. Dit gebrek heeft gevolgen voor de
mogelijkheden van een echt inclusieve democratie. Een zekere empathie voor
minderheidsgroepen lijkt namelijk een vereiste voor het draagvlak van een
inclusieve democratie. Waarom zou je immgrs allerlei rechten toekennen aan
mensen die afwijkend gedrag vertonen? Draagvlak daarvoor vereist dat de
bevolking in staat is te begrijpen waarom bepaalde zaken wezenlijk zijn voor
een minderheid. Als men zich echter niet kan verplaatsen in zo’n groep, zal
men niet gauw bereid zijn om daaraan concessies te doen. Waarom
uitzonderingen of speciale rechten toestaan aan groepen die weigeren zich aan
te passen? Is dat niet de wereld op zijn kop? Evenzo is een open dialoog
moeilijk als men niet in staat is zich in te leven in de gesprekspartner. Hoe
kan men een overleg voeren met religieuze minderheden als men hen alleen
maar kan zien als mensen die zich weigeren aan te passen aan normale
democratische waarden en normen?

Het beperkte religieuze inlevingsvermogen lijkt dus de
mogelijkheidsvoorwaarden voor een inclusieve democratie te ondergraven.
Om tot een revitalisering van de inclusieve democratie en van de vrijzinnig-
politieke traditie te komen, moet dit probleem serieus genomen worden. In de
publieke cultuur, in de civil society, moet meer ruimte komen voor
ontmoetingen met mensen met een andere godsdienstige of
levensbeschouwelijke overtuiging. Dat vereist wel dat we de idee van
neutraliteit anders interpreteren dan auteurs als Cliteur en Hirsi Ali. Deze
auteurs vinden hun inspiratie in de theorie van de Franse laicité, een ideaal dat
eigenlijk iedere manifestatie van religie in de publicke sfeer uitsluit. Maar je
kunt op twee manieren neutraal zijn tussen twee partijen: door het conflict

12

tussen hen te negeren, maar ook door in het conflict tussen hen een positie te
kiezen die zoveel mogelijk gelijkelijk recht doet aan de opvattingen van allen.
De eerste benadering is in situaties van incidentele conflicten vaak voldoende.
Een ouder hoeft echt niet bij elke ruzie tussen twee broertjes een
bemiddelende rol te spelen, het waait meestal vanzelf wel over. Maar bij meer
duurzame verschillen van mening werkt die afzijdige variant vaak
onvoldoende. Daarom heeft de actievere vorm van neutréliteit in dergelijke
situaties de voorkeur.

Tegenover de afzijdige laicité staat een actievere, inclusieve vorm van
neutraliteit. Die dwingt mensen niet om hun religieuze identiteit letterlijk
thuis te laten, maar geeft hun de mogelijkheid om die, waar dat voor hen
aangewezen is, tot uiting te brengen. Dat kan zijn door het dragen van
hoofddockjes of lange rokken, maar ook door bijvoorbeeld
levensbeschouwelijke argumenten in het debat naar voren te brengen als die
volgens hen relevant zijn.'” Dat kan in de publieke sfeer, maar bijvoorbeeld
ook op scholen, waar het ideaal van de ontmoetingsschool de basis dient te
zijn zowel voor het openbaar onderwijs als voor het bijzonder onderwijs. Het
is verrijkend voor kinderen als ze geconfronteerd worden met
andersdenkenden en anderslevenden, als ze zowel navelpiercings als
hoofddoekjes om zich heen zien.

Een dergelijke actieve neutraliteit schept de voorwaarden voor echte
ontmoetingen waarin mensen enige gevoeligheid ontwikkelen voor anderen
met afwijkende opvattingen. Dat heeft zowel voor de meerderheid als voor de
minderheid gevolgen. De meerderheid leert beter begrijpen waarom sommige
godsdienstige overtuigingen voor anderen wezenlijk zijn. Dat betekent niet
dat men de eigen opvattingen loochent. Maar het dwingt de meerderheid wel
hoofd- van bijzaken te onderscheiden. Staat het dragen van een hoofddoekje
op gespannen voet met democratische waarden? Nee, want het is immers
primair ingegeven door een bepaalde opvatting van seksualiteit, en — anders
dan bij Paulus — niet zozeer door een onderdanigheid van de vrouw tegenover
de man. Hetzelfde geldt voor gescheiden zwemmen en de weigering van
orthodoxe joden en moslims om iemand van het andere geslacht een hand te
geven. Maar achterstelling van de vrouw, bijvoorbeeld door haar geen

13




opleiding buitenshuis te laten volgen, is wel in strijd met de fundamentele
gelijkheidsnorm: hier dient dus met kracht tegen te worden opgetreden.
Hetzelfde geldt voor eerwraak, vrouwenbesnijdenis of geweld tegen homo’s.

Ook voor de religieuze minderheid biedt inclusieve neutraliteit een
waardevolle verrijking. Juist in de ontmoeting met anderen word je je bewust
van je eigen geloof, en kun je eventueel vraagtekens zetten bij dingen die je
tot nu toe vanzelfsprekend vond. Je leert dan onderscheiden tussen hoofd- en
bijzaken en ervaart bijvoorbeeld dat je anderen ernstig kunt kwetsen met je
opvattingen, Dat kan ook tot aanpassingen leiden en tot een modernisering
van je geloofsovertuiging, bijvoorbeeld doordat je besluit in het vervolg
mensen van het andere geslacht wel een hand te geven om ze niet onnodig te
kwetsen.

De vergelijking van de orthodoxe calvinisten in Nederland met de christelijke
rechterzijde in de VS biedt een verhelderend inzicht. Via eigen confessionele
partijen, scholen en andere organisaties kregen ze hier de kans om op eigen
voorwaarden volwaardig deel te nemen aan het publieke leven. Maar aldus
werden ze ook geconfronteerd met andersdenkenden, vooral in de politiek.
Om daar iets te bereiken, diende men de open dialoog aan te gaan en zich te
verplaatsen in de opvattingen van anderen, zo mogelijk zelfs hun taa} te
spreken. Het gevolg is dat men ook de eigen opvattingen herzag en
democratiseerde en moderniseerde. Het is tekenend dat het staatsrechtelijke
geweten van de Tweede Kamer decennialang uit de kleine christelijke partijen
afkomstig was. In de VS daarentegen heeft men juist lange tijd geprobeerd
godsdienst zoveel mogelijk uit het publieke leven te bannen. Het gevolg is dat
een deel van de orthodoxe en evangelische christenen zich daar nu sterk afzet
tegen de democratische instituties, en zelfs bomaanslagen pleegt tegen
abortusartsen en -klinieken. Het streven van de liberals bleek ook
contraproductief: de politiek is daar inmiddels danig gepolariseerd in
religieuze termen.'®

Ik begon mijn verhaal met een verwijzing naar de rechterlijke macht die

meestal goed met conflicten rond godsdienst weet om te gaan. Dat zij dat kan,
is omdat het recht een reservoir biedt aan onderscheidingen en

14

redelijkheidsnormen die in staat stellen om te beoordelen wat wezenlijk is en
wat een bijzaak is. Maar juridische argumentatie is vooral het domein van de
rationaliteit. Het is nodig dat daar tegenover in het domein van het gevoel,
van de beleving, ook iets wordt gesteld; anders wordt het gezag van de
rechtspraak op den duur ondermijnd. Een inclusieve democratie, met een
actieve, inclusieve vorm van neutraliteit in de publieke sfeer kan daaraan
bijdragen doordat zij die gevoelsmatige kant, de noodzakelijke empathie
bevordert.”” Een inclusieve democratie is bovendien principieel te verkiezen
omdat zij burgers serieus neemt zoals ze zijn, inclusief hun religieuze
identiteit. Zij biedt betere perspectieven op integratie en gaat vervreemding en
radicalisering tegen. Ze past ook beter bij de Nederlandse traditie van
polderen, overleggen en zoeken naar consensus en breed gedragen
compromissen.”’ Het is daarom hoog tijd dat we dit ideaal gaan herijken en
opnieuw in praktijk brengen.

Onze democratische traditie is anders dan die in andere landen. Ons systeem
van evenredige vertegenwoordiging biedt ook kleine partijen een kans. Door
de noodzaak van coalitievorming is politiek altijd een streven naar consensus
en compromissen, gekenmerkt door polderen en respect voor minderheden.
Anders dan in Frankrijk hebben we de neutraliteit van de staat nooit
geinterpreteerd als het uitsluiten van religie uit de publieke sfeer. We hebben
altijd ruimte geboden voor bijzonder onderwijs en confessionele partijen, voor
gewetensbezwaren en voor pastores in leger en gevangenissen. Wanneer
godsdienst deel is van iemands identiteit, moet ook de politiek dat respecteren
en serieus nemen.

Deze politiek-vrijzinnige traditie, deze inclusieve democratie staat nu op het
spel. Blijven we een samenleving waarin alle minderheden zich thuis voelen?
Blijven we bereid te luisteren naar minderheden of willen we een nationale
canon van normen en waarden waaraan iedereen zich moet aanpassen? De
politiek leeft bij grote woorden, bij harde taal en zero-tolerance. Het huidige
klimaat van hardheid en onverdraagzaamheid is een ernstige bedreiging voor
de kwaliteit van onze samenleving.

15




Juist daarom pleit ik voor een herkenbare en strijdbare vrijzinnigheid. Wat
onze samenleving nodig heeft, is een duidelijke vrijzinnige visie. Waarin
tolerantie en open dialoog voorop staan. Waarin men pragmatisch kijkt naar
wat het beste werkt in plaats van zich vast te bijten in ideologische
scherpslijperijen. Waarin de rechten van individuen en van minderheden
worden beschermd, omdat men beseft dat juist in tijden van crisis die altijd als
eerste in het gedrang komen.

Theologie der voorlopigheid

Terug naar de eerder gesignaleerde fragmentering en marginalisering. Wat
betekent dit voor kerken en theologie? Het 1ij# mij dat zij een groot risico
lopen om de genoemde ontwikkelingen niet te begrijpen en deze daardoor te
miskennen, of af te doen als een teken van betreurenswaardig geloofsverval.
Dat is hun overigens niet aan te rekenen, het zit in de aard van het beestje.
Maar die aard leidt tot een soort spiegelbeeldig gebrek aan religieus
inlevingsvermogen.

Theologen zijn minstens zes jaar lang gesocialiseerd binnen een opleiding
waarin religie centraal stond. Zeker in de protestantse opleidingen, met hun
sterk rationalistische en wetenschappelijke inslag, lag daarbij een sterk accent
op de inhoud van het geloof en veel minder op de beleving ervan. Veel
theologen zijn vervolgens enige tijd werkzaam geweest in een kerkelijke
omgeving waar het institutioneel verband vanzelf sprak. Binnen een
dergelijke context is godsdienst zeker geen marginaal verschijnsel, /
integendeel, het staat centraal. Vanuit zo’n achtergrond is het moeilijk om je
in te leven in een meer eclectische geloofsbeleving waarbij mensen wat
stukjes uit verschillende tradities bij elkaar sprokkelen en de precieze
geloofsinhoud eigenlijk irrelevant vinden. De beroepsdeformatie van
theologen maakt het daarom voor hen lastig om zich te verplaatsen in het
postmoderne gefragmenteerde geloven en de gemarginaliseerde godsdienst.

Ook kerken hebben last van zo’n blikvernauwing. Kerken steunen vooral op
het werk van professionele theologen en van vaak zeer betrokken

16

vrijwilligers. Voor wie zich met hart en ziel als vrijwilliger of professional
inzet voor het ideaal van een levende kerk, is het bijna een existentiee]
gegeven dat geloven niét marginaal en fragmentarisch is. Daardoor is het
lastig voor kerken om ruimte te bieden voor postmoderne andersgelovigen.
Men kan — en wil - zich onvoldoende verplaatsen in hun geloofsbeleving, en
ziet het al gauw als een vrijblijvende vage vorm van religi}ositeit die eigenlijk
niet serieus te nemen valt. ‘

Er is dus een ingebouwde weerstand bij kerken, actieve kerkleden en
theologen om adequaat in te spelen op de eigen tijd. Tegelijkertijd kunnen zij
er in de praktijk van de plaatselijke gemeente niet omheen, omdat dat
fragmentarisch geloven bij hen op de stoep staat, bijvoorbeeld wanneer
randkerkelijken of buitenkerkelijken zich melden voor een huwelijks-, doop-
of rouwdienst. In Vinex-wijken en binnensteden is godsdienst vrijwel
onzichtbaar geworden. Dit leidt tot een moeizame spagaat voor pastores en
vrijwilligers.

Juist op plaatselijk niveau zijn er gelukkig veelbelovende pogingen om buiten
de eigen kaders te treden en de eigen ingebouwde weerstand tegen
fragmentarisch, marginaal geloven te overwinnen.?! Voorbeelden zijn
gemeenten die een herberg willen zijn voor incidentele zoekers en bezoekers,
en voorgangers die kunstenaars in hun diensten uitnodigen om op die manier
een buitenstaandersperspectief naar binnen te brengen. Het lijkt mij een
uitdaging om op dergelijke manieren vanuit het perspectief van de
postmoderne wereld naar de eigen religieuze traditie te kijken en er opnieuw
gestalte aan te geven.

In de academische theologie, die losser staat ten opzichte van de kerkelijke
instituties, lukt dat vaak nog het beste. En natuurlijk, om even het misschien
wat negatieve beeld te corrigeren wat ik zojuist neerzette, men heeft de
afgelopen jaren juist in de wetenschap en in de theologieopleidingen al op
veel manieren geprobeerd te reageren op de postmoderne samenleving. Een
beroepsdeformatie kan men onderkennen en proberen te corrigeren. Maar ik
denk dat het belangrijk is bij die pogingen eerst de eigen eenzijdigheid goed
te onderkennen en daar heb ik een bijdrage aan willen leveren.

17




Hoe de theologie die uitdaging opneemt, is niet mijn vak, dus ik ben wat
terughoudend daarin. Er is behoefte is aan een theologie der voorlopigheid®,
een theologie die niet met massieve dogmatische verhalen komt, maar in
fragmenten, in voorlopigheid zoekontwerpen presenteert.” Het lijkt mij van
groot belang om bijvoorbeeld het ietsisme serieus te doordenken, niet als een
verwaterd christendom, maar als een vorm van praktisch geloven waar het er
niet zozeer om gaat wit je gelooft, maar hoe je het beleeft en in praktijk
brengt. Vanuit een dergelijke praxisgerichte geloofsbeleving is de vraag naar
de eigenschappen van God, zoals in de klassieke dogmatische geschriften
bediscussieerd, minder relevant. Waarom zou het dan niet voldoende kunnen
zijn om te weten dat er lets is dat ons draagt?

L]
Moeilijker zal het zijn voor kerken en pastores. Het vergt immers een omslag
van houding, het willen accepteren dat voor velen geloof een marginale en
fragmentarische zaak is. Terwijl juist de kerngroep van vrijwilligers en
pastores waarop de gemeente of parochie steunt, voor een groot deel een
wezenlijk andere geloofshouding heeft. Het vergt dus ook een bevordering
van het religieus inlevingsvermogen binnen de gemeenten t.a.v. mensen die
heel anders met het geloof omgaan; ook meer orthodoxe gelovigen zullen zich
moeten leren inleven in de postmoderne gelovige. Ook voor kerkelijke
organisaties is een omslag nodig, willen ze de postmoderne gelovigen niet van
zich vervreemden. Minder nadruk op de leer en de institutie, meer op de
beleving en de beweging.

Laat mij dit ten slotte illustreren aan de hand van een thema waar ik als
kerkbestuurder veel mee te maken heb gehad. Ondanks hun begrijpelijke
huiver voor belijdenisgeschriften, helaas ook in relatie tot de PKN, hebben de
remonstranten in juni een nieuwe geloofsbelijdenis aanvaard. Ik denk dat
zowel de wijze waarop dat gebeurd is, als de inhoud van de belijdenis goed
aansluiten op een eigentijdse geloofsbeleving,

Allereerst procesmatig. De belijdenis is na een uitgebreid bezinningsproces in

de gemeenten tot stand gekomen, en is uiteindelijk bijna unaniem
aangenomen door de vertegenwoordigers van gemeenten en pastores.

18

Weliswaar heeft een groep theologen, onder bezielende leiding van Johan
Goud, hier voorzetten voor geleverd, maar het proces is uiteindelijk gedragen
door de gehele geloofsgemeenschap.?* Wezenlijk is verder dat de belijdenis
geen institutionele implicaties heeft en de leden en vrienden niet bindt. Het is
geen juridische of theologische tekst, maar een meer spirituele, inspirerende
tekst, bedoeld als een vuurbaken waarop mensen zich kunnen oriénteren om
hun eigen geloof te verwoorden — als ze daaraan behoefte hebben.” Dit alles
past bij het democratische, individualistische levensgevoel: geen kerkleiding
die voorschrijft, maar een gemeenschap die in voortgaand gesprek alle ruimte
biedt voor een eigen positiebepaling.

Inhoudelijk past de tekst ook goed in deze tijd door de vaak poétische en open
formuleringen die niet een massieve dogmatiek uitstralen, maar eerder
uitnodigen tot associéren en verder denken. Bijzonder aan deze belijdenis is
vooral dat zij een antropologische inleiding heeft en dat de triniteit is
omgedraaid ten opzichte van de bekende geloofsbelijdenissen: eerst de Geest,
dan Jezus, dan God. Ik denk dat beide elementen goed passen bij de
geschetste vorm van fragmentarisch, zoekend geloven. De eigen persoonlijke
beleving is het vertrekpunt van de zoektocht. Het geraakt worden door de
Geest en het aangesproken worden door de verhalen rond Jezus is voor de
geloofsbeleving van de postmoderne gelovige wezenlijker dan een volledig
uitgewerkt Godsbeeld.

In de reacties op deze geloofsbelijdenis is door sommigen vanuit de PKN
opgemerkt dat men deze te weinig getuigend, te weinig profetisch vindt.
Inderdaad is de belijdenis eerder zoekend en richtingwijzend dan strijdbaar en
getuigend. De vraag moet echter worden gesteld of een dergelijk profetisch
spreken wel past bij de fragmentarische geloofsbeleving van velen. Een
strijdbaar getuigenis zou vermoedelijk onvoldoende recht kunnen doen aan
het pluralisme binnen een geloofsgemeenschap. Bovendien zou men in een
wat grotere, verdeelde kerk al gauw een heilloze gejuridiseerde
stellingenoorlog krijgen over wat er precies wel en niet in zou moeten. Een
strijdbare, profetische getuigenis van de kerk als institutie past ook niet meer
bij een gemarginaliseerde godsdienst. Dan zou de kerk zich al gauw
overschreeuwen in de ogen van veel leden en buitenstaanders. Een stijl als die

19




van de klassicke belijdenisteksten zou onvoldoende recht doen aan de
individualisering en het toenemend pluralisme ook binnen de kerk.

Ik sluit af. Ik pleit voor een kerk en een theologie die de marginalisering van
de godsdienst serieus nemen en die de voorlopigheid en het fragmentarisch
karakter van hedendaags geloven niet afwijzen, maar juist als vertrekpunt
nemen. Als dat niet gebeurt, zal een groot deel van de Nederlandse bevolking
zich onvoldoende herkennen in kerk en theologie en buiten hen om zoeken
naar zingevende kaders. Het probleem is niet dat er onvoldoende religiositeit
onder de bevolking bestaat, maar dat het type geloofsbeleving van een deel
van de bevolking niet meer aansluit op dat wat kerk en theologie te bieden
hebben. Toch ben ik overtuigd van de grote waarde van een herijkte
christelijke traditie, ook voor postmoderne refigieus geinteresseerden. Maar
dan moet wel voorkomen worden dat men terugvalt in klassieke reflexen en
vertrouwde kaders. Huub Oosterhuis verwoordt het in zijn bekende lied beter
dan ik het zou kunnen uitdrukken: “Blijf niet staren op wat vroeger was, sta
niet stil bij het verleden ...”

Er is in onze samenleving een nieuwe manier van geloofsbeleving gegroeid,
er is iets nieuws begonnen. Laten we dit niet beoordelen en afwijzen vanuit de
oude en vertrouwde kaders, maar open staan voor het nieuwe.

Dames en heren

Dit is de opening van uw laatste academisch jaar als zelfstandige universiteit,
een universiteit voortgekomen uit de Gereformeerde Kerken. Voor die laatste
opening heeft u nota bene een remonstrantse spreker uitgenodigd. Sommigen
zullen dat zien als een symbool van de teloorgang van de gereformeerde
traditie, die helemaal losgeslagen is van zijn wortels. Ik zie het eerder als een
teken van de in de afgelopen decennia gegroeide openheid naar de
buitenwereld, een openheid die u hopelijk in staat stelt om ook in de toekomst
een bijdrage te leveren aan een continue herijking van theologie, geloof en
kerk in het licht van een veranderende samenleving. In de afgelopen jaren heb
ik in oecumenisch verband veel goede ervaringen opgedaan met
vertegenwoordigers van de gereformeerde traditie binnen de PKN en de eigen
inbreng daarvan leren herkennen en waarderen. Ik hoop van harte dat uw rijke

20

traditie ook binnen de nieuwe universiteit vruchtbaar zal blijken. Ik wens u
een goed en geinspireerd academisch jaar toe.”

21




Noten

''Vgl. P.A. van Gennip, ‘De kerken en de toekomstverwachtingen van mensen anno 2002’,
voordracht gehouden op 16 november 2002, http://tempora.hosting.kun.nl/tempora.

2 Volgens de cijfers van de Europese waardestudies gelooft in Nederland 23.5 % in een
persoonlijke God, 49.1 % in een ‘spirit or life force’, is 15.1 % agnost (‘don’t know what
to think’) en 12.4 % atheist. De cijfers voor agnosten en atheisten komen overeen met het
Europese gemiddelde, de cijfers voor het geloof in een persoonlijke God zijn aanmerkelijk
lager (Europa 40.7 %). Loek Halman, The European Values Study: A Third Wave (Source
book of the 1999/2000 European Values Study Surveys), Tilburg: WORC 2001.

? De meeste van deze ontwikkelingen heb ik uitgebreider besproken in mijn boek Over
religie, moraal en politiek. Een vrijzinnig alternatief, Kampen: Ten Have 2005.

4 Vgl. Peter Ester, Loek Halman and Ruud de Moor (eds.), The Individualizing Society.
Value Change in Europe and North America, Tilburg: Tilburg University Press 1994 en
Robert Heeger, ‘Die individualisierende Gesellschaft. Verénderte Wertorientierung in
Furopa’, in: Karl Golser, Robert Heeger (Hrsg.), Moralerziehung im neuen Europa,
Brixen: A. Weger 1996.

5 Vgl. Jan Willem Duyvendak en Menno Hurenkamp (ged.), Kiezen voor de kudde. Lichte
gemeenschappen en de nieuwe meerderheid, Amsterdam: Van Gennep 2004.

¢Vgl. G. van den Brink, ‘Hoger, harder, sneller... en de prijs die men daarvoor betaalt’, in:
P.T. de Beer, C.J.M. Schuyt (red.), Bijdragen aan waarden en normen (WRR-verkenning
2), Amsterdam: Amsterdam University Press 2004, p. 15-38, i.n.b. p. 31:

“Juist doordat hun politieke interesse toegenomen is, doordat zij grote waarde aan het
democratische proces hechten en velen zich willen inzetten voor de publieke zaak —
ervaren veel burgers de houding van het bestuur als arrogant. Het betekent niet dat
Nederland in objectieve zin veel slechter wordt bestuurd dan dertig jaar terug, maar wel dat
de kwaliteit van het bestuur achterblijft bij de verwachtingen die modemne burgers
inmiddels van de politiek hebben.”

7 Philippe Nonet and Philip Selznick (Law and Society in Transition. Toward Responsive
Law, New York: Harper & Row 1978) betogen dat de legitimering van gezag in de
hedendaagse samenleving ‘legitimacy in depth’ vereist.

¢ Vgl. Hans Boutellier, Solidariteit en slachtofferschap. De morele betekenis van
criminaliteit in een postmoderne cultuur (diss. UvA), Nijmegen: SUN 1993.

? Vgl. Duyvendak en Hurenkamp, Kiezen voor de kudde.

1 Voor de botsing tussen de westerse visie op godsdienst als marginaal en een islamitische
beleving waarin godsdienst wezenlijk is, zie ook Gerrit de Kruijf, ‘Godsdienst: een
onbehaaglijke factor in het multiculturalisme-debat’, in: Jos Kole en Gerrit de Kruijf (red.)
Het ongemak van religie. Multiculturaliteit en ethiek, Kampen: Kok 2005, p. 22-31.

U ygl, Wibren van der Burg, Het democratisch perspectief. Een verkenning van de
normatieve grondslagen van de democratie (diss. Utrecht), Arhem: Gouda Quint 1991.
12Vgl. J.C. Hordijk, De democratie van het respect. Schoolstrijd, levensbeschouwing en
het politiek debat (diss. VU), Delft: Eburon 2001. Hordijk laat zowel aan de hand van een
analyse van de schoolstrijd als op basis van een filosofische argumentatie zien dat
uitsluiting van levensbeschouwing uit het politicke debat niet mogelijk en niet zinvol is.

1 Vgl. Ronald Dworkin, Taking Rights Seriously, Cambridge, Mass.: Harvard University
Press 1978.

“Vgl. Van der Burg, Over religie, moraal en politiek en Wibren van der Burg, ‘Religie en
het publieke domein — een vrijzinnige invalshoek’, Theologisch Debat 3(2006)2, p. 4-13.
Voor een vergelijkbare benadering in de context van de Verenigde Staten over de
verhouding tussen democratie en godsdienst, zie Jeffrey Stout, Democracy and Tradition,
Princeton: Princeton University Press 2004.

22

1 Zie noten 11 en 14.

' Voor een klassieke analyse van een inclusieve houding, zie Feitse Boerwinkel, Inclusief
denken, Bussum: Paul Brand 1966.

' In de wijsgerige ethiek zijn er pogingen geweest, onder meer van William Frankena, om
een strikte scheiding tussen moraal en geloof te maken. Deze pogingen zijn m.i. niet
houdbaar. Voor een overtuigende analyse waarom deze tot mislukken gedoemd zijn, zie
Jos Kole, Moral Autonomy and Christian Faith. A Discussion with William K. Frankena
(diss. Kampen), Delft: Eburon 2002. Koles conversatie-contextualisfne kan in grote lijnen
gezien worden als het complement vanuit de ethiek van de politiek“filosofische
democratie-opvatting die hier door mij verdedigd wordt.

¥ Vgl. over de averechtse effecten van de pogingen van liberals in de Verenigde Staten om
godsdienst buiten de publieke sfeer te houden: Stout, Democracy and Tradition, i.h.b.
hoofdstuk 4.

" Inclusieve democratie is dus een zichzelf versterkend continu proces, doordat het
inlevingsvermogen dat zij bevordert tegelijk een voorwaarde is voor het realiseren van
inclusieve democratie.

* Aldus ook Geert Mak, Gedoemd tot kwetsbaarheid, Amsterdam: Atlas 2005: p. 66:

“De aanhangers van de nieuwe Verlichting grepen dus terug op een ‘typisch Nederlands’
staats- en denkmodel dat hier in werkelijkheid nooit goed wortel heeft geschoten.
Tegelijkertijd hadden ze geen enkel oog voor de weinig spectaculaire maar zeer effectieve
Nederlandse ontwikkelingstraditie van studeren, polderen, tolereren, tegenhouden, tobben,
pappen en nathouden.”

? Jos Kole ziet vooral in de plaatselijke gemeente de mogelijkheden tot vernieuwing
waarbij de grenzen van de eigen gemeente worden overschreden. De institutionele
weerstand is daar, zeker in de grotere kerken, mogelijk geringer. Zie Jos Kole, ¢ “Het is al
begonnen, merk je het niet?”” Concrete en daadkrachtige verieuwing op plaatselijk PKN-
niveaw’, in: Demonstrant, lobbyist of gesprekspartner? De presentie van de kerk in de
samenleving, Kampen: Kok 2004, p. 167-184.

% De uitdrukking is geinspireerd door H.J. Heering, Ethiek der voorlopigheid, Nijkerk:
Callenbach 1972; in mijn Tilburgse oratie heb ik gepleit voor een ‘rechtswetenschap der
voorlopigheid’, die de dynamiek en het pluralisme in recht en samenleving serieus neemt.
Wibren van der Burg, Dynamisch recht. De interactie tussen recht, ethiek en samenleving
(oratie Tilburg), Den Haag: Boom Juridische uitgevers 2001,

 Een inspirerende poging is voor mij bijvoorbeeld de pneumatheologie van Dingemans en
de discussie die deze oproept. Vgl. Frits de Lange (red.), Een aanlokkelijk geloof? De
pneumatheologie van Dingemans doordacht, Kampen: Kok 2002,

#Vgl. Johan Goud en Koen Holtzapffel (red.), Wij geloven — wat geloven wij?
Remonstrants belijden in 1940 en nu, Zoetermeer: Meinema 2004; en Mijnke Bosman,
Johan Goud en Marius van Leeuwen (red.), Een weg van vrijheid. Reflecties bij de nieuwe
remonstrantse belijdenis, Zoetermeer: Meinema 2006.

* B. Plaisier, Tussen continuiteit en vernieuwing. Opent het ontstaan van één protestanise
kerk nieuwe wegen voor theologie en belijden? (rede ter gelegenheid van de opening van
het academisch jaar 2003/2004)), Kampen: Theologische Universiteit van de
Gereformeerde Kerken in Nederland 2003, waarschuwt terecht voor een te juridische
benadering van een belijdenistekst en pleit voor een meer spirituele en missionaire insteek.
% Pieter Holtrop, ‘”Vriend van Christus” is genoeg’, AdRem mei 2006, p. 7; Bas Plaisier,
‘Belijden op het scherp van de snede?’, in Bosman, Goud en Van Leeuwen, Een weg van
vrijheid, p. 101-104.

* Mijn dank gaat uit naar Mijnke Bosman-Huizinga, Johan Goud en Jos Kole voor
commentaren bij eerdere versies van deze lezing.

23




