Door: Wibren van der Burg, sectie Rechtstheorie

Het debat over academische vrijheid

De visie van Wibren van der Burg, hoogleraar Rechtsfilosofie en Rechtsthe

Het besluit van het College van Bestuur om de
gastvrijheidsovereenkomst met Tarig Ramadan in te
trekken, heeft in en buiten de universiteit tot veel
beroering geleid. Daarbij spelen heel principiéle
juridische en morele kwesties, bijvoorbeeld rond de
academische vrijheid. Op verzoek van de redactie belicht
ik enkele discussiepunten en analyseer hoe in het
licht van de achterliggende waarden men zou kunnen
oordelen over het besluit. Het is een voorlopige schets;
er zijn verschillende aspecten die uitgebreidere reflectie
verdienen. Het lijkt me dat de komende jaren nog heel
wat wetenschappelijke studies (en scripties?) hieraan
gewijd zullen worden.

I. Is het besluit in strijd met de individuele
academische vrijheid van Ramadan?

In de gangbare juridische en maatschappelijke
interpretaties komt de academische vrijheid zowel toe
aan de individuele onderzoeker als aan de universiteit.
Twee hoofdpunten bij beide zijn de vrijheid om zelf
de inhoud van onderzoek en onderwijs te bepalen en
de onafhankelijkheid ten opzichte van de overheid en
externe financiers.

In een enge opvatting (zoals door het CvB
wordt verdedigd) is de individuele academische
vrijheid niet aan de orde. Immers, de universiteit heeft
haar besluit op geen.enkele manier gebaseerd op
de inhoudelijke opvattingen van Ramadan. Hij mag
zeggen wat hij wil, maar hij mag niet doen wat hij wil:
hij mag niet in dienst zijn van een propagandazender
van Iran.

Ik zou willen pleiten voor een ruimere opvatting.
Tegenwoordig worden wetenschappers ook geacht
aan maatschappelijke dienstverlening te doen. Voor
hermeneutische en maatschappijgerichte disciplines als
de rechtswetenschap zijn bovendien maatschappelijke
activiteiten het equivalent van de klinische praktijk
voor de medicus. Het is een manier om praktische
kennis op te doen en bij te houden, om het domein
van studie beter te begrijpen en om ideeén in de
praktijk te toetsen. Daarom zijn veel medewerkers
aan juridische faculteiten rechter-plaatsvervanger,
advocaat of Eerste Kamerlid. Daarnaast vervult het
maatschappelijk forum een rol die complementair
is aan die van het wetenschappelijk forum. Ook in
maatschappelijke discussies kunnen onderzoekers hun
ideeén voorleggen aan een publiek en toetsen of ze
houdbaar zijn in de ogen van de samenleving.

Maatschappelijke nevenfuncties zijn vaak
mede dienstbaar aan de goede vervulling van de
wetenschappelijke taak. Tot de academische vrijheid
in ruime zin behoort daarom ook de vrijheid om in

Fotografie Levien Willemse

prof. Ramadan tijdens debat in de gemeenteraad

“Maatschappelijke nevenfuncties
zijn vaak dienstbaar aan de
goede vervulling van de
wetenschappelijke taak”

aansluiting op het universitaire werk maatschappelijke
functies te bekleden die dit werk naar de overtuiging
van de onderzoeker ondersteunen. Ook hoort daarbij
de vrijheid om in het verlengde van het onderzoek deel
te nemen aan maatschappelijke debatten.

Een verbod op maatschappelijke nevenactiviteiten

kan daarom wel degelijk gezien worden als een
inperking van de academische vrijheid. Dit geldt in het
bijzonder bij een leerstoel als die van Ramadan, waarin
deelname aan het maatschappelijk debat een van de
kerntaken is. Daarom is mijns inziens het besluit in strijd
met de individuele academische vrijheid van Ramadan.




orie aan de EUR

Die vrijheid is een wezenlijke vrijheid, die sommige
auteurs zelfs als een grondrecht beschouwen, maar
ze is natuurlijk niet absoluut. Ze is begrensd door
juridische en morele normen, bijvoorbeeld normen
gericht tegen belangenverstrengeling. Maar voor
inperking zijn zwaarwegende argumenten nodig.

De vraag is dus of het CvB die heeft kunnen aanvoeren.

Il Is het besluit in strijd met de institutionele
academische vrijheid van de EUR?

De institutionele academische vrijheid houdt onder
meer in dat de universiteit inhoudelijk onafhankelijk
moet zijn van de overheid en van andere financiers.
De academie dient los te staan van de politiek.

Het contract met de gemeente was daarom vanaf
het begin een zeer ongelukkige constructie: het
gasthoogleraarschap maakte namelijk deel uit van
het contract tussen gemeente en Ramadan. Daarmee
maakte de EUR zich te afhankelijk van de gemeente.

Dit was volgens mij op zich al niet verenigbaar met de
institutionele academische vrijheid. Vervolgens werd
- toen de banden met Ramadan verbroken werden -
die verstrengeling nog eens benadrukt doordat
gemeente en EUR één gezamenlijk persbericht
uitbrachten met één gezamenlijke motivering.

Het is niet handig geweest dat het CvB hierin
samen met de gemeente is opgetreden (overigens
heeft het CvB dit ook erkend). De gemeente nam
een besluit op politieke gronden - die op zich niet
onbegrijpelijk zijn: voldoende draagvlak in de raad is
nu eenmaal vereist voor beleid. Dit politieke besluit
leek mede de grond te zijn voor beéindiging van
de relatie van de EUR met Ramadan. Mijns inziens
had het CvB kennis dienen te nemen van het besluit
van de gemeente Rotterdam en vervolgens kunnen
aankondigen dat het, na uitvoerig beraad in de
universitaire gemeenschap en hoor en wederhoor van
Ramadan, zelf een afzonderlijk besluit zou nemen over
de continuering van het gasthoogleraarschap.

lll. Had Ramadan de morele plicht om zijn
banden met de Iraanse propagandazender
te beéindigen?

Het CvB en een deel van de universitaire
gemeenschap menen dat Ramadan moreel verplicht
was om ontslag te nemen bij de tv-zender na de
verkiezingen en de onderdrukking die daarop volgde.
(Overigens suggereert het persbericht van gemeente
en universiteit dat de medewerking van Ramadan aan
Press TV zelfs al voor de verkiezingen onaanvaardbaar
was, een stelling die mij in ieder geval moeilijk
verdedigbaar lijkt.) Ramadan en een ander deel van
de universitaire gemeenschap bestrijden dit oordeel,
omdat hij in zijn programma geheel onafthankelijk is en
hij discussies bevordert die gericht zijn op liberalisering
van de islam.

In de ethiek is dit type dilemma bekend als de
problematiek van het minste kwaad. Wat je ook
doet, het is nooit helemaal goed. Bij zulke dilemma’s
blijkt vaak dat meerdere standpunten in redelijkheid
verdedigbaar zijn en dat er geen consensus over
ontstaat. We kunnen dit legitiem moreel pluralisme
noemen.

Een zorgvuldige analyse van de vraag wat de
morele plicht van Ramadan was, zou hier te ver
voeren, want daarbij moeten heel veel relevante
omstandigheden worden meegewogen. De algemene
stelling dat we alle banden met Iran zouden moeten
verbreken, is in ieder geval niet verdedigbaar — en is
ook uitdrukkelijk door het CvB verworpen. Dan zouden
immers al die visiting scholars, aio’s en postdocs uit




Iran die hier gastvrijheid genieten, vaak gefinancierd
vanuit door het regime bekostigde universiteiten,
met onmiddellijke ingang van de universiteit

moeten worden verwijderd. Maar niet alleen dat:
ook onze banden met andere landen als China (de
onderdrukking van Tibetanen en Oeigoeren en een
zeer beperkte vrijheid van meningsuiting) zouden
moeten worden beéindigd. Wij dienen te voorkomen
dat er met twee maten wordt gemeten.

Ligt dit anders nu Ramadan niet met een
universiteit samenwerkte, maar voor een
propagandazender werkte? Volgens het CvB is dit
een cruciaal verschil waar alles om draait. Het is
inderdaad een relevant verschil, maar of het in dit
geval ook doorslaggevend is, zou ik willen betwijfelen,
vooral omdat Ramadan zich zelf niet leende voor
propaganda, maar juist het open debat bevorderde.
Voor mij (en ook voor een aantal andere ethici) ligt het
in ieder geval niet eenduidig. Er lijken hier meerdere
opvattingen verdedigbaar. We kunnen daarom volgens
mij concluderen dat het morele standpunt van het CvB
dat Ramadan onmiddellijk zijn banden had moeten
verbreken, pleitbaar is maar dat het tegengestelde
standpunt evenzeer valt te verdedigen.

IV. Was de weigering van Ramadan om
onmiddellijk zijn_banden met de tv-zender
te verbreken voldoende grond om de
gastvrijheidsovereenkomst te verbreken?

Er is dus sprake van legitiem moreel pluralisme over
de vraag of Ramadan zijn banden met de tv-zender
moest verbreken. De vraag is nu of in het licht hiervan
het CvB in redelijkheid had mogen besluiten om de
gastvrijheidsovereenkomst met Ramadan te verbreken.
Gaat het morele oordeel van het CvB hier boven
het individuele morele oordeel van de universitaire
medewerker of gast, die in alle oprechtheid meent
dat zijn handelen moreel gerechtvaardigd is? Kan
het CvB een medewerker of gast verplichten om zijn
nevenactiviteiten in zijn vrije tijd te be&indigen, ook als
die de morele overtuiging heeft dat deze activiteiten
moreel juist of zelfs geboden zijn?

Hier ligt een heel principieel punt, dat niet
alleen raakt aan de academische vrijheid, maar ook
aan de gewetensvrijheid, de individuele vrijheid
in het algemeen en de grenzen van de staat. In de
rechtsfilosofie is er een uitgebreide theorievorming
over de vraag hoe een overheid moet omgaan
met moreel pluralisme van burgers. Daaruit
zijn ook inzichten te winnen voor de vraag hoe
werkgevers die door de staat wordt gefinancierd
en een publieke taak vervult, zoals de universiteit

“Er is sprake van legitiem
moreel pluralisme over de
vraag of Ramadan zijn
banden met de tv-zender
had moeten verbreken.”

dat doet, met hun werknemers en gasten zouden
moeten omgaan. In ieder geval past er respect
voor de morele overtuigingen van de werknemers
en grote terughoudendheid in het zonder meer
opleggen van de eigen morele overtuiging van een
universiteitsbestuur aan alle werknemers.

Het lijkt mij dat een dergelijk besluit zozeer raakt
aan de persoonlijke vrijheid van werknemers, dat men
niet zonder uitgebreid beraad tot een zo ingrijpende
stap zou mogen overgaan. De beslissing om als
instelling een dergelijke keuze te maken vergt mijns
inziens zware en overtuigende argumenten en een
zorgvuldig besluitvormingsproces, dat tot een breed
draagvlak onder de universitaire gemeenschap leidt,
en dat liefst ook daarbuiten wordt gesteund. (Aan de
culturele en wetenschappelijke boycot van Zuid-Afrika
dertig jaar geleden lag een uitdrukkelijk VN-beleid en
Nederlands overheidsbeleid ten grondslag.) En er dient
ook zorgvuldig hoor en wederhoor te zijn toegepast
met de individuele werknemer (of gast).

Ten aanzien van Ramadan zie ik vooralsnog die
zware en overtuigende argumenten niet (er is immers
legitiem moreel pluralisme). Er is bovendien geen
brede universitaire discussie geweest en de hoor en
wederhoor van Ramadan was minimaal. Daarom lijkt
het mij dat men zowel vanuit juridisch als vanuit
moreel gezichtspunt vraagtekens kan plaatsen bij het
besluit van het CvB. @

Fotografie Levien Willemse




