


Handelingen Nederlandse Juristen-Vereniging

138e jaargang/2008-1

Multiculturaliteit en Recht

Preadviezen van
prof. dr. mr. W van der Burg

prof- dr. mr. C.JM. Schuyt
prof. mr. J H. Nieuwenhuis -

Kluwer - Deventer - 2008




Culturele diversiteit en de
democratische rechtsstaat

Prof. dr. mr. W. van der Burg

Inhoud
1L Een-dracht maakt macht
2. Cultuur: een pluralistische visie

2.1. Culturen en groepen
2.2. Twee typen culturen

23. Andere factoren van variatie

24. Cultuur als wezenlijk ambigu begrip

2.5. De verhouding tussen cultuur en religie

3. De spanning tussen eenheid en verscheidenheid
3.1 Op zoek naar een Nederlandse identiteit

3.2. Drie sterke posities in het multiculturele debat
3.3 Polyculturaliteit en multiculturaliteit

3.4. Drie polen van diversiteit

4. Politiek-filosofische uitgangspunten

4.1. Inleiding

4.2. Intrinsieke waarde en gemeenschappelijk goed

4.2.1. Rijke culturen zijn intrinsiek waardevol en goed voor de
samenleving

4.2.2. Een cultuur heeft historische claims

42.3. Culturele diversiteit is een kenmerk van een goede
samenleving

42.4. Een samenleving heeft culturele eenheid en samenhang
nodig

4.3. Publiek goed

4.3.1. Cultuur en culturele diversiteit zijn voorwaarden voor
individuele autonomie, zelfontplooiing en welzijn

43.2. Cultureel geworteld zijn en lidmaatschap van een culturele
groep zijn voorwaarden voor zelfrespect en welzijn

4.3.3. Culturele diversiteit is een voorwaarde voor individuele
autonomie, zelfontplooiing en welzijn

44. Pragmatische en indirecte overwegingen

ot
DN OO 1L

17
20
23
24

26
26
27

27
29

30

31
31

31

33

34
34



Culturele diversiteit en de democratische rechtsstaat

44.1.
442
4.43.
4.4.4.

4.5.

5.

5.1.
5.2.
5.3.
5.4.
5.5.
5.6.
5.7.
5.8.

6.

6.1.
6.2.
6.3.
6.4.
6.5.
6.6.

Achterstandssituaties
Communicatie

Opsporing en handhaving
Directe en indirecte discriminatie
Conclusies

De democratische rechtsstaat
Democratie

Politieke en juridische instituties
De vrije markt

De achtergrondcultuur
Gelijkheid en discriminatie
Inclusieve neutraliteit

De rechtsstaat

De noodzaak van een pragmatische analyse

Een inclusieve en pragmatische benadering

Vrouwenbesnijdenis

Vrijheid van meningsuiting
Dubbele nationaliteit

Boerka’s

Hoofddoeken in het onderwijs

Hoofddoeken bij de politie en de rechterlijke macht

Aangehaalde literatuur

35
36
37

38

39

40
41
43
44
45
47
43

49
49
50

53
55
56

57

W. van der Burg

1. Een-dracht maakt macht!

We lijken het tegenwoordig wel te vergeten, maar tot voor kort had Neder-
land een migratieoverschot. Nederlanders vestigden zich overal ter wereld.
Vooral in de Engelstalige landen ging hun integratie relatief gemakkelijk.
Engels is voor Nederlanders niet moeilijk te leren en ook de cultuur in het
nieuwe land was vaak niet heel anders. Terwijl veel wereldsteden een
Chinatown, een Little Italy en allerlei andere varianten kennen, zijn er
afgezien van dorpjes en stadjes op het platteland maar weinig plaatsen
waar een Nederlandse gemeenschap langere tijd herkenbaar aanwezig
bleef.

Hun opname in de omringende cultuur was niet altijd een snelle assimi-
latie. Een voorbeeld is te vinden bij het Amerikaanse universiteitstadje
Princeton in New Jersey. Ten noorden daarvan liggen verschillende dorp-
jes die in de achttiende en negentiende eeuw door Nederlanders zijn ge-
sticht. Op het eerste gezicht is er van die Nederlandse invloed weinig meer
over dan de namen van sommige straten en dorpjes, zoals het dorpje
Harlingen, genoemd naar dominee Van Harlingen. Maar schijn bedriegt. In
het centrum van die dorpjes staat doorgaans een kerkgebouw van de
Reformed Church in America, die tot 1867 de Reformed Protestant Dutch
Church genoemd werd.? De emigranten hielden generaties lang vast aan
hun eigen kerk en zelfs aan hun eigen taal. Op het wapenschild van de kerk
in Griggstown, gesticht in 1831, staat nog altijd het motto ‘Een-dracht
maakt macht’.

Een recenter voorbeeld betreft de Nederlanders die in de jaren vijftig
emigreerden naar Australié en Nieuw Zeeland. De meesten integreerden
snel en onderhielden nog maar nauwelijks contacten met anderen van
Nederlandse afkomst. Maar dertig jaar later groeide de behoefte aan con-
tacten met andere oud-Nederlanders. Er is zelfs sinds 1984 in Auckland
een Nederlands bejaardenhuis, Ons Dorp. Overigens niet zo vreemd, want
op oudere leeftijd vallen mensen vaak terug op hun jeugdervaringen. Som-
mige dementerende bejaarden verliezen zelfs het vermogen om Engels te
spreken, en kunnen alleen nog in het Nederlands — of soms het Fries —
communiceren.

Deze ervaringen, die veel parallellen kennen bij andere migrantengroe-
pen, houden ons een spiegel voor in het huidige integratiedebat. Het is niet
ongebruikelijk dat migranten, zelfs als ze behoorlijk geintegreerd zijn,

1. Mijn dank gaat uit naar Wouter Limborgh, Jaap de Hullu en Roland Pierik en naar de
deelnemers aan de Tilburgse Erelunch voor hun commentaren bij eerdere versies van dit
preadvies.

2. Zoals de oude naam laat zien, komt deze kerk voort uit de gereformeerde of hervormde
kerk, destijds in Nederland de publieke kerk. Voor verdere informatie over de RCA en
haar geschiedenis, zie http://www.rca.org.



Culturele diversiteit en de democratische rechtsstaat

vasthouden aan hun oorspronkelijke godsdienst en taal.? Bovendien sluiten
ze zich in het nieuwe land vaak aan bij anderen uit hetzelfde land en orga-
niseren ze zich samen om zo sterker te staan.*

Terug naar Nederland. De criminoloog Frank Bovenkerk stelt dat wij hier
minderheidsvraagstukken veel vaker cultureel interpreteren dan in andere
landen.’ Buitenlandse onderzoekers noemen dit zelfs ‘de Nederlandse
ziekte’. Ook de media en de politiek benadrukken cultuur en godsdienst als
verklarende factoren voor (afwijkend) gedrag. Bovenkerk meent dat dit
‘culturalisme’ onvoldoende recht doet aan de complexe werkelijkheid van
migranten (en hun kinderen) in Nederland. Bij het bestuderen van bijvoor-
beeld criminaliteit moeten we ook volgens Bovenkerk de factor cultuur wel
meenemen. Maar men moet deze niet te massief en essentialistisch opvat-
ten — alsof de cultuur van Nederlanders met in Marokko geboren ouders
gelijk zou zijn aan die van hun grootouders die nog in het Rifgebergte
wonen. Migranten en hun kinderen construeren hun cultuur zelf uit ele-
menten die ze uit verschillende achtergronden krijgen aangereikt.

Het culturalisme in de politiek en de media heeft een paradoxaal karak-
ter. Enerzijds verklaart men bijna alle afwijkend gedrag met culturele (met
inbegrip van religieuze) achtergronden en hanteert een massief beeld van
‘de islam’ en ‘de Marokkanen’ (waarbij men overigens vaak verwijst naar
wat al tweede generatie Nederlanders zijn). Anderzijds verwacht men van
migranten dat ze zich op wezenlijke punten aanpassen aan de dominante
Nederlandse cultuur en grotendeels afstand nemen van hun eigen cultuur.
Men ontkent dus deterministisch dat migranten vrij kunnen variéren op
hun cultuur, maar veronderstelt tegelijk dat ze volledig vrij zijn deze hele-
maal naast zich neer te leggen.

Dit weerspiegelt onze ongemakkelijke omgang met migrantenculturen.
Culturele diversiteit schept onzekerheid. Het cregren van heldere, eendui-
dige identiteiten, zowel van de eigen groep als van anderen, maakt die
onzekerheid hanteerbaarder, maar maakt tegelijk die aldus geconstrueerde
groep met haar scherp afwijkende identiteit bedreigender.

Een centrale stelling van dit preadvies is dat het huidige maatschappelij-
ke debat in Nederland een te simpel beeld van culturen en van culturele
diversiteit kent. Daarom is het eerste deel van dit preadvies gewijd aan een
filosofische reflectie op de begrippen cultuur (hoofdstuk 2) en culturele
diversiteit (hoofdstuk 3). Ik laat daarin zien dat een goed begrip van cul-
tuur verschillende bronnen van pluralisme erkent. Het beeld van een mul-
ticulturele samenleving als één dominante cultuur met daarnaast een rela-

3. Vgl ook WRR 2007, p. 46 over de betekenis van ‘footprints’, de primaire identificaties,
die al vroeg in het leven tot stand komen.

4. WRR 2007, p. 50 e.v.; Scheffer 2007.

5. Bovenkerk 2006, p. 90.

W. van der Burg

tief losse verzameling van afgebakende groepsculturen van migranten
moet op de helling. De pluraliteit en dynamiek van culturen en van hun on-
derlinge interactie maakt het lastiger om greep te krijgen op de grote varia-
tie in onze cultureel diverse samenleving, maar is tegelijk een potentieel
van wederzijdse aanpassing en integratie.

Na deze conceptuele verheldering volgt een normatieve analyse. De cen-
trale vraag is waarom overheid en recht rekening moeten houden met cul-
turele diversiteit en eenheid. In hoofdstuk 4 inventariseer en bespreek ik de
belangrijkste overwegingen waarom de overheid dat behoort te doen. In
hoofdstuk 5 ontwikkel ik een rechtsfilosofische visie op de cultureel diver-
se samenleving, gebaseerd op de beginselen van de democratische rechts-
staat. In hoofdstuk 6 pas ik dit toe op enkele concrete problemen, zoals
vrouwenbesnijdenis, de grenzen van de vrijheid van meningsuiting en het
dragen van hoofddoeken en boerka’s.

2. Cultuur: een pluralistische visie
2.1. Culturen en groepen

Wat verstaan we onder cultuur? In de literatuur vinden we een grote ver-
scheidenheid aan omschrijvingen en associaties.® In de meest ruime bete-
kenis staat cultuur tegenover natuur. De Valk omschrijft cultuur als ‘het
geheel van creatieve menselijke activiteiten (...) en de voortbrengselen
daarvan, als onderscheiden van de natuur.’” Daarnaast zijn er specifieke
betekenissen, bijvoorbeeld wanneer we het hebben over cultuur met een
grote C, een bedrijfscultuur of een rechtscultuur.

In de discussie over de multiculturele samenleving spreken we over cul-
turen in meervoud. Culturen worden doorgaans verbonden met (etnische)
groepen. De belangrijkste auteur op het gebied van multiculturalisme, de
Canadees Will Kymlicka, ziet het begrip als synoniem met natie en volk,
en omschrijft het als een intergenerationale gemeenschap, met eigen insti-
tuties, met een eigen territorium, taal en geschiedenis.® Hij erkent overi-
gens zelf dat dit een vrij beperkte definitie is. In het voetspoor van

6.  Voor een uitgebreid overzicht van de verschillende betekenissen van cultuur, zie Eagle-
ton 2000.

7. De Valk 2002, p. 22. Vergelijkbare definities zijn te vinden bij Eagleton 2000, p. 34;
Oomen & Tempelman 1999, p. 9.

8. Kymlicka 1995, p. 18-19. Kymlicka onderscheidt daarbinnen nationale minderheden en
etnische groepen. Nieuwe sociale bewegingen (homogroepen, feminisme, armoedebe-
weging) worden door hem uitdrukkelijk niet als culturen gezien. Toegepast op
Nederland vallen alleen de Friezen onder de nationale minderheden. Ik zal de etnische
groepen hier verder aanduiden als migrantengroepen. Vgl. ook Kymlicka & Norman
2000, p. 18-19.



[

Culturele diversiteit en de democratische rechtsstaat

Kymlicka hebben veel auteurs de etnische of nationale groep als vertrek-
punt genomen voor het definiéren van een cultuur.®

Deze keuze is voor de Europese situatie minder gelukkig. De beperking
tot duidelijk afgebakende etnische gemeenschappen met een eigen taal en
geschiedenis is misschien bruikbaar in de context van Canadese discussies
over Quebec en de Inuit, maar zet ons op het verkeerde spoor voor de
Europese discussies rond migrantenculturen en zelfs voor de discussies
rond autochtone minderheden als de Bretons en de Welsh.!® Weliswaar
hebben veel culturen herkenbare groepen als kern, maar doorgaans zijn ze
daar niet toe beperkt (er zijn ook veel mensen die niet of half tot deze kern
behoren en toch in mindere of meerdere mate mee de cultuur dragen).
Soms is er een gezamenlijke taal en geschiedenis, maar vaak ook niet. De
internationale academische cultuur gebruikt doorgaans wel het Engels als
lingua franca, maar wordt vooral gedragen door persoonlijke netwerken en
instituties als verenigingen, tijdschriften en congressen. Om werkelijk een
beeld te krijgen van culturele diversiteit moeten we ons niet bij voorbaat
beperken tot die culturen die verbonden zijn met herkenbare etnische of
linguistische groepen.

Een cultuur is een sociaal verschijnsel. Er zijn daardoor altijd meerdere
mensen nodig als cultuurdragers. Maar die cultuurdragers kunnen op ver-
schillende manieren met elkaar verbonden zijn: als herkenbare groep, bin-
nen een institutie (dan spreken we bijvoorbeeld over de juridische cultuur
of zelfs over de cultuur van de rechtbank in Utrecht), of in een heel los net-
werk. Doorgaans is er een combinatie. De Friese cultuur wordt gedragen
door een niet goed af te bakenen groep (gaat het om alle inwoners van
Friesland, alleen om de permanente bewoners, of zelfs alleen om de
Friestaligen?) en er is daarnaast een aanta! netwerken van personen en indi-
viduele personen die zich op de een of andere manier met Friesland en de
Friese cultuur verbonden voelen. Voorbeelden zijn Friestaligen buiten de
provincie Friesland, tweede en derde generatie emigranten buiten Fries-
land, maar ook toeristen en inwoners van buurprovincies. Zelfs het gebruik
van de term netwerk is soms al incorrect, bijvoorbeeld bij mensen die geen
regelmatige contacten met Friesland of met Friezen meer hebben. Bij som-
migen zal de Friese identiteit nauwelijks verder gaan dan een lichte sym-
pathie voor dat kleine voetbalclubje uit Heerenveen.

In sommige andere gevallen is het groepslidmaatschap wezenlijk voor
iemands participatie in een cultuur. Herkenbare en soms zelfs grotendeels
afgezonderd levende groepen kunnen een belangrijke rol vervullen in het

9. Vgl bijv. Parekh 2000, p. 2-3 ‘a body of beliefs and practices in terms of which a group
of people understand themselves and the world and organize their individual and col-
lective lives.’ Zie ook Van Leeuwen 2003, p. 18. Overigens is dit ook een van de punten
waarop Kymlicka heftig is bekritiseerd.

10.  Aldus ook Phillips 2007, p. 19 en 65.

W. van der Burg

instandhouden van culturen. De Australische Aboriginal culturen zijn
nauw verbonden met specifieke groepen Aboriginals. Zij zijn herkenbz.lar
anders door huidskleur, uiterlijk, taal en kleding en hebben vaak eigen in-
stituties zoals eigen stamhoofden en raden. Volledig afgeslo?en van de bui-
tenwereld is zo’n groep natuurlijk niet; er zijn niet alleen intensieve ver-
bindingen met andere Aboriginal culturen, maar ook met de bredere
Australische samenleving. Niettemin moeten we om dergelijke culturen te
begrijpen ons primair richten op de groep die de cultuur‘ draag.

Een definitie van cultuur dient ruimte te laten voor beide varianten. Een
cultuur kan gedragen worden door een groep waarvan de leden zi.chzelf ook
in termen van hun groepslidmaatschap definiéren. Maar ze kan zich ook los
van een herkenbare groep ontwikkelen en slechts in losse zin met een groep
of netwerk verbonden zijn. De operacultuur is hiervan een voorbeeld: het is
een herkenbare deelcultuur, maar (afgezien van de groep van actieve beoe-
fenaars van de opera) niet verbonden met een duidelijke groep. We zoudep
natuurlijk alle operaliefhebbers samen als groep kunnen betitelen, maar dit
is alleen een losse verzameling van mensen met een bepaaldp voorkeur (te
vergelijken met de verzameling van roodharigen). Het .gebrulk van de term
groep zou in deze context kunstmatig aandoen.!! Ik kies daarom voor een
zeer ruime definitie van cultuur die de mogelijkheid openhoudt van een ver-
band tussen cultuur en groep, maar dit niet veronderstelt.

Een cultuur is te omschrijven als een min of meer samenhangend geheel van overtuigin-
gen, praktijken en houdingen, dat doorgaans verbonden is aan een bepaalde groep, insti-
tutie of netwerk.

2.2. Twee typen culturen

De voorgaande analyse suggereert een analytisch onderscheid tussen twee
typen culturen, al naar gelang de groep wel of niet een centrale rol speelt.
Ik zal deze aanduiden als groepscultuur en deelcultuur.

Een groepscultuur is een geheel van praktijken, overtuigingen en hou-
dingen, dat gedragen wordt door een herkenbare, afgebakende groep.'2

11. Het verschil tussen beide is dus of de individuen alleen een verzame.ling vormen omdat
men gemeenschappelijke kenmerken en interesses heeft, of clat f:le 1nd1V1d1{en ook een
samenhangende groep vormen en het groepsverband wezenlijk is voor de instandhou-
ding van de cuituur. ) )

12. Pierik 2004, p. 536 spreekt van ‘cultural community’ wanneer een sociale groep zx.ch-
zelf definieert als een gemeenschap met een gedeelde identiteit, en een sterke somgle
structuur met gedeelde normen en waarden en onderlinge interdependentie kent. Ik kies
hier voor een zwakker begrip ‘groep’, omdat in Pieriks omschrijving een te.sterke
nadruk op gedeelde identiteitsbesef en gedeelde normen en waarden ligt.' Het enige .dat
nodig is om in de zwakkere zin van een groep te spreken is dat deze een interne sociale
structuur heeft.




[0

Culturele diversiteit en de democratische rechisstaat

Doorgaans is het een brede cultuur die betrekking heeft op een vrij groot
deel van het maatschappelijke en persoonlijke leven. De groep heeft vaak
(magr niet noodzakelijk) een eigen taal, een eigen geschiedenis, een eigen
terntorium en soms zelfs eigen instituties. Daarmee onderscheidt zij zich
van andere groepen, van een dominante cultuur of (in het geval van een
nationale cultuur) van de culturen van andere landen. Voorbeelden van
groepsculturen zijn nationale culturen als die van IJsland en inheemse cul-
turen als die van de Inuit. Binnen Nederland zijn dergelijke grotendeels
afgezonderde groepen met een eigen cultuur vooral nog te vinden in reli-
gieuze sekten en sommige nieuwere migrantengroepen. Tot voor kort had-
den ook de Molukkers en Chinezen sterke trekken van een groepscultuur,
maar dat verandert de laatste jaren in hoog tempo. Zwakkere vormen vaI;
groepscultuur zijn echter wijd verspreid, voorbeelden zijn de cultuur bin-
nen studentencorpora, sommige bedrijven, verenigingen en kerken.!?

Een deelqultuur is een min of meer samenhangend geheel van praktij-
ken, overtuigingen en houdingen, dat niet gedragen wordt door een her-
kenbare groep, maar veeleer verbonden is met een los netwerk van perso-
nen. Doorgaans heeft ze betrekking op een beperkt deel van het maat-
schappelijke en persoonlijke leven. In die zin is een deelcultuur meestal
een ‘smalle’ cultuur. Voorbeelden van deelculturen zijn de popcultuur en de
Jongerencultuur met zijn sms- en chattaal. Naarmate een deelcultuur min-
lc(ler omvattend is, kunnen we vaak beter van losse cultuurelementen spre-

en.

Deelcultuur en groepscultuur zijn ideaaltypen — in zuivere vorm komen
ze nauwelijks voor. De meeste culturen zijn gemengd en bevinden zich
ergens op een spectrum van sterk groepsgebonden tot nauwelijks groeps-
gebonden. Talen en godsdiensten hebben een groep nodig als basis of kern
om te kunnen voortbestaan. Het belang en de interne verbondenheid van
die groepen verschilt daarbij echter. De Nederlands-Marokkaanse cultuur
heeft bijvoorbeeld meer trekken van een groepscultuur dan de Friese. De
gulmur omvat meer dan alleen een gedeelde taal en geschiedenis en heeft
inhoudelijk een breed bereik. Ze heeft ook betrekking op bijvoorbeeld
famlllgverhoudingen en eer, en is nauw verweven met de islamitische
gpdsdxenst waartoe het merendeel van de Marokkanen behoort. Door hun
uiterlijk, kleding, accent en godsdienst onderscheiden veel Marokkaanse
Nederlanders zich van hun omgeving. Zelfs als ze zichzelf primair als
Nederlander beschouwen, worden ze door de buitenwereld voortdurend op

13. Een mopi yqorbe;ld is ook de advocatencultuur met zijn eigen kledingvoorschriften,
mores, Jundxsch_ jargon en deftig taalgebruik (confrére, opgemelde stukken), die de
beroepsgroep duidelijk afzondert van die van de gewone burgers.

W. van der Burg

hun Marokkaanse identiteit gewezen, en omgekeerd identificeren de mees-
te Marokkaanse Nederlanders zich vrij sterk als Marokkaans. ™

Een cultuur kan zich ontwikkelen en daarbij verschuiven van een groeps-
cultuur naar een deelcultuur (of omgekeerd). Een goed voorbeeld is de
homosubcultuur. In samenlevingen met een sterke sociale uitsluiting van
homoseksuelen bestaat vaak een aparte homosubcultuur. Deze groepscul-
tuur heeft eigen getto’s, bars en media, eigen subculturele codes en zelfs
een eigen nichtenhumor. Een homo die uit de kast komt, stapt daarmee ook
de subcultuur binnen. In Nederland is de sociale uitsluiting verminderd en
krijgt de subcultuur steeds meer trekken van een deelcultuur. Natuurlijk
zijn er nog eigen bars, media en websites, maar de afgrenzing met de domi-
nante heteroseksuele cultuur wordt minder scherp. Het is trendy om zich
biseksueel te noemen en om als hetero naar roze feesten te gaan. Homo’s
identificeren zichzelf minder als homo, en zij worden door de buitenwereld
minder gecategoriseerd in termen van hun homoseksualiteit. De herkenba-
re groepscultuur is daarmee geleidelijk veranderd in een moeilijk af te
grenzen deelcultuur.

2.3. Andere factoren van variatie

We hebben vaak de neiging om bij minderheidsculturen te denken aan
aparte homogene groepen die sterk verschillen van de meerderheidscul-
tuur. Maar voor de meeste migrantengroepen geldt dat ze slechts beperkt
verschillen van de dominante Europese cultuur en daarmee nauw verweven
zijn.

Met behulp van twee aanvullende onderscheidingen kunnen we de varia-
tie beter begrijpen.'’ Een onderscheid dat hierboven al aan de orde kwam
is dat tussen smalle en brede culturen. Een cultuur kan zowel absoluut als
relatief breed of smal zijn. Een cultuur is breed in absolute zin als ze vrij-
wel alle aspecten van het dagelijks leven bestrijkt; ze is breed in relatieve
zin, als ze ten opzichte van de omringende of dominante cultuur op een
breed terrein verschilt. Aboriginal culturen zijn doorgaans breed in beide
opzichten; de operacultuur is smal in beide opzichten. Groepsculturen zijn
doorgaans breed in de zin dat ze een vrij groot deel van het sociale leven
bestrijken, terwijl deelculturen meestal een beperkter of smaller bereik
hebben. De Nederlands-Turkse cultuur is in relatieve en absolute zin smal

14. Vgl Pierik 2004; er zijn sterke processen van ascriptie (anderen bestempelen je als
Marokkaans met alle daarmee geassocieerde kenmerken), inscriptie (je identificeert
jezelf sterk als Marokkaans) en gemeenschapsvorming (de groep van Marokkaanse
Nederlanders is duidelijk een gemeenschap met hechte onderlinge structuren, eigen nor-
men en een eigen gevoel van identiteit).

15. In de filosofische literatuur wordt vaak kritiek geleverd op een holistische visie op cul-
tuur. Vgl. Appiah 2005; Phillips 2007. Een dergelijk holisme is alleen bij brede en ho-
mogene groepsculturen een correcte visie, en ook daarbij slechts tot op zekere hoogte.

9



i

Culturele diversiteit en de democratische rechtsstaat

vergeleken met de cultuur van de Inuit, maar breed vergeleken met de
Friese cultuur.

Een tweede onderscheid is dat tussen homogene en pluralistische cultu-
ren. Een bekend kritiekpunt van feministen op multiculturalisme is dat
men minderheidsculturen als te homogeen beschouwt en daarbij vooral de
interpretaties van die cultuur door oudere, conservatieve mannen volgt.16
Zowel buitenstaanders als groepsleden hebben vaak de neiging om de cul-
tuur vast te pinnen op een specifieke interpretatie ervan. Culturen kunnen
echt'er meer of minder homogeen of pluralistisch zijn. Bij migrantencultu-
ren in Europa bestaat doorgaans een grote verscheidenheid, omdat migran-
ten via werk, opleiding en buurt op verschillende manieren in contact staan
met de dominante en met andere culturen en daardoor worden beinvloed.
Als gevolg van de vermenging ontstaan er hybride identiteiten, ook wel
aangeduid als streepjes-Nederlanders.!” Die verscheidenheid vinden we
ook in bijvoorbeeld de Nederlands-Marokkaanse cultuur. Die omvat zowel
groepen jeugdcriminelen als hoogopgeleide, perfect geintegreerde juristen,
zowel imam El Moumni als staatsecretaris Aboutaleb. Zoals we binnen de
Nederlandse cultuur pluralisme als vanzelfsprekend aanvaarden, moeten
we dat ook doen voor de Nederlands-Marokkaanse of andere minderheids-
culturen. Wanneer we willen dat migranten zich aanpassen aan de demo-
cratische rechtsstaat moeten we het potentieel voor dynamiek en verschei-
denheid binnen hun culturen serieus nemen. Dan moeten we vermijden om
de meest conservatieve varianten — doorgaans het meest zichtbaar — als re-
prese;ntatief voor die culturen te beschouwen. We kunnen deze varianten
overigens ook niet wegdenken — ze horen er wel bij —maar ze zijn maar één
kant van de cultuur. Nederland is 66k Staphorst, maar niet alléén Staphorst.

Wat tot een cultuur hoort, is wezenlijk omstreden.!® Er zijn meerdere
legitieme interpretaties mogelijk. Bovendien ontwikkelt een cultuur zich
voortdurend, mede dankzij discussies over wat typerend is voor die cultuur.
Het feit dat een cultuur wezenlijk omstreden is, betekent niet dat we de dis-
cussie moeten vermijden. Ook begrippen als rechtsstaat of democratie zijn
we;enlljk omstreden; het is juist door het voortdurende debat daarover dat
Sve in staat zijn onze democratische rechtsstaat enigszins bij de tijd te hou-

en.

2.4. Cultuur als wezenlijk ambigu begrip

De door mij voorgestelde definitie van cultuur bevat, naast de verwijzing
naar groepen, organisaties of netwerken, drie centrale elementen: overtui-

16. Phillips 2007; Okin 1999.

17. Vgl de 'uitdrukking hyphenated Americans, zoals in Afro-Americans en Italian-Ameri-
cans. Hierover Scheffer 2007, p. 313.

18. Cultuur is dus een ‘essentially contested concept’; vgl. Gallie 1956.

10

W. van der Burg

gingen, praktijken en houdingen. Deze elementen vinden we regelmatig in
definities van cultuur, waarbij in de plaats van houdingen vaak waarden
worden genoemd.!’

Aan deze drie verschillende elementen of aspecten ligt een fundamente-
ler verschil ten grondslag. Ze verwijzen naar drie perspectieven op cultuur.
We kunnen een cultuur zien als een verzameling overtuigingen, of als een
aantal samenhangende praktijken, of als een verzameling attitudes. Dit zijn
verschillende logische categorieén. Als we ons richten op overtuigingen,
kunnen we een cultuur beschrijven als een samenhangend geheel van pro-
posities, als een doctrine. Dan beschrijven we wat mensen (zeggen te) vin-
den. We kunnen ons ook richten op wat er feitelijk gebeurt. Dan beschrij-
ven we wat mensen doen — wat vaak niet correspondeert met hun overtui-
gingen. (Het vergelijkbare verschil tussen ‘law in the books’ en ‘law in
action’ komt hopelijk iedere jurist bekend voor.) En ten slotte kunnen we
ons ook richten op de geinternaliseerde waarden, de attitudes, de identiteit,
met andere woorden op het karakter. Dan beschrijven we kenmerken van
mensen of groepen. Ook die hoeven niet te corresponderen met hun feite-
lijke handelen of met hun overtuigingen. Tussen de drie bestaan vaak span-
ningen. Veel Nederlanders zullen desgevraagd beweren dat ze principieel
voor gelijkheid van mannen en vrouwen zijn, terwijl dat niet altijd uit hun
feitelijke gedrag blijkt en in hun (grotendeels onbewuste) houding egali-
taire en discriminerende kanten beide aanwezig zijn.

Ik onderscheid dus drie modellen van cultuur: een doctrinemodel, een
praktijkmodel, en een karaktermodel. Cultuur is wat ik elders een wezen-
lijk ambigu begrip heb genoemd.?® Natuurlijk is er een substantiéle over-
lap tussen de beschrijvingen in de verschillende modellen, het gaat uitein-
delijk om dezelfde cultuur. Maar wanneer we cultuur conceptualiseren als
praktijk of als doctrine leggen we bepaalde accenten, waardoor we som-
mige aspecten extra belichten en andere aspecten minder goed naar voren
komen. De keuze voor een model is een keuze voor een bepaald perspec-
tief. In een perspectief treden altijd bepaalde dingen op de voorgrond ter-
wijl andere op de achtergrond raken of zelfs helemaal verdwijnen achter
andere objecten.

Het begrip cultuur deelt dit karakter van wezenlijke ambiguiteit met veel
andere begrippen als recht, moraal en religie. De filosofische finesses van
deze karakterisering laat ik hier verder buiten beschouwing. Het belang-
rijkste is dat het verschil in deze modellen belangrijke implicaties heeft
voor de wijze waarop de discussie over culturele diversiteit wordt gevoerd.

19. Vgl Cotterrell 1992, p. 23.

20. Vgl. voor een algemenere filosofische analyse en een toepassing hiervan op het recht
Van der Burg 2001 en 2007b; op recht en moraal Van der Burg 1999; op moraal en gods-
dienst Van der Burg 2005.

11



skt

Culturele diversiteit en de democratische rechtsstaat

Het doctrinemodel richt zich op de meest bewuste kant van cultuur als
een geheel van overtuigingen. Handelingen worden vooral verklaard in ter-
men van bewuste intenties en achterliggende overtuigingen. Grotendeels
onbewuste attitudes spelen geen grote rol; hoogstens zijn zij een verkla-
rende factor waarom mensen niet overeenkomstig hun overtuigingen han-
delen. Een cultuur is een normatieve doctrine die mensen vertelt hoe te
handelen.?! Volgens de Nederlandse cultuur behoren mannen en vrouwen
gelijk behandeld te worden en geef je een hand bij een begroeting. In een
dergelijk perspectief is culturele diversiteit vooral een verschil tussen nor-
matieve opvattingen. In een ‘clash of cultures’ zal één van de overtuigin-
gen moeten wijken of worden aangepast.

In een praktijkmodel beschrijven we cultuur als een verzameling praktij-
ken. De overtuigingen en intenties die daarmee verbonden zijn, spelen
alleen een rol in de beschrijving als één van de factoren die dit handelen
begrijpelijk maken, naast bijvoorbeeld diepgewortelde attitudes. Een be-
schrijving van de Nederlandse cultuur is dan dat veel meer vrouwen dan
mannen in deeltijd werken en dat vrouwen gemiddeld lagere functies heb-
ben en voor dezelfde functies minder verdienen. In dit model lijkt culture-
le diversiteit vaak onschuldiger (we kunnen toch elk onze eigen gang gaan)
en is het moeilijker om conflicten expliciet te onderkennen en te themati-
seren. Bij culturele verschillen lijkt de oplossing: leven en laten leven.

In een karaktermodel gaat het deels om een beschrijving van houdingen
op meer onbewust niveau. Voelen mensen zich snel in hun eer aangetast of
zijn ze eerder (in andermans ogen) overdreven passief en lijdzaam??? Maar
vaak gaat het ook om heel bewust beleefde identiteiten. Als kenmerken van
de Nederlandse cultuur ziet men dan het egalitaire en solidaire karakter en
het zoeken naar consensus en compromis, terwijl de Arabische cultuur
wordt gekenmerkt door waarden als familie-eer en de Amerikaanse door
competitiviteit. Dergelijke karaktertrekken zijn vaak diepgeworteld omdat
ze sterk met de persoonlijkheid van individuen en met de identiteit van
groepen samenhangen. Het feit dat veel houdingen deels onbewust zijn,
maakt ze lastig te hanteren en moeilijk veranderbaar, Veel mensen zijn bij-
voorbeeld rationeel voorstander van gelijke rechten voor homoseksuelen,
maar voelen zich toch onbehaaglijk bij openlijk homoseksueel gedrag.3

21. Zo wordt ook het recht in een doctrinemodel gereduceerd tot law in the books, tot een
geheel van normatieve proposities die doorgaans te construeren zijn op basis van de
tekst van wetten, jurisprudentie en literatuur.

22. Vaak vinden we (bijvoorbeeld in de context van ‘cultural defences’) in beschrijvingen
van culturen een mix van gender- en culturele stereotypen, bijvoorbeeld wanneer Hin-
doestaanse vrouwen worden beschreven als passief en Marokkaanse mannen als licht-
geraakt. Zie Phillips 2007, Ch. 3.

23. 85% van de Nederlanders vindt dat homoseksuelen gelijke rechten moet krijgen, maar

toch neemt 49% aanstoot aan twee mannen die elkaar zoenen. Keuzenkamp 2007.

W. van der Burg

Onbewust kan dit ook doorwerken in hun gedrag, bijvoorbeeld wanneer
een rechter een scheiding behandelt waarin een van de partners lesbisch is.
Een verdachte uit een cultuur waar je een rechter uit respect niet direct aan-
kijkt, zal zich moeilijker tegenover een Nederlandse rechter gedragen op
een manier die deze als respectvol en open ervaart — zelfs als de betrokke-
ne tationeel zou weten wat van hem verwacht wordt.?* Mensen moeten
zichzelf haast geweld aandoen om in strijd met hun karakter te handelen.
Conflicten lijken in een dergelijk model vaak niet eenvoudig oplosbaar,
omdat het gaat om diepgewortelde attitudes.

Elk van de drie perspectieven is zinvol en kan helpen specifieke aspecten
van een cultuur te begrijpen. Maar elk model heeft ook blinde vlekken en
eenzijdigheden. Daarom dienen we niet exclusief voor één benaderings-
wijze te kiezen, opdat de sterke kanten en eenzijdigheden van de verschil-
lende modellen elkaar kunnen corrigeren en aanvullen.

Het grote voordeel van een doctrinair model is dat de kenmerken van een
cultuur hanteerbaar worden in duidelijke proposities. Daarmee wordt zij
ook voor kritiek en reflectie vatbaar, omdat precies helder is op welke over-
tuigingen kritiek past, bijvoorbeeld vanuit een theorie van mensenrechten
of vanuit een scherpe juridische doctrine. Maar een nadeel is dat het vaak
verstarrend en uniformerend werkt: de cultuur wordt vereenzelvigd met
slechts één bepaalde interpretatie ervan en door haar te formuleren wordt
ze ook vastgelegd.” Het Romeinse recht wordt gelijkgesteld met het
Corpus luris Civilis, het ware protestantse geloof met de tekst van de bij-
bel en de Drie Formulieren van Enigheid. De visie van de islam op homo-
seksualiteit wordt geidentificeerd met een orthodoxe interpretatie, terwijl
meer moderne en vrijzinnige, en daardoor minder uitgesproken, opvattin-
gen worden genegeerd. Een voorbeeld van onbedoelde verstarring is het
werk van een groep onderzoekers van Nederlandse volksdansen in de jaren
tachtig.?® Zij observeerden lokale volksdansgroepen en beschreven elk
voor een regio de dansen. Verschillende onderzoekers merkten later dat de
beschrijving in hun boeken werd gehanteerd als een gezaghebbende norm,
als een voorschrift. Daarmee leidde een descriptieve momentopname let-
terlijk tot een vastleggen van de dansen.

Pluralisme, interne spanningen en dynamiek worden in een doctrinemo-
del vaak miskend, omdat die moeilijk in scherpe coherente doctrines te for-
muleren zijn. Maar juist bij botsingen tussen culturen is het van groot be-
lang die culturen niet te massief voor te stellen, omdat daarmee het poten-

24. Vgl de klassieke studie van Van Rossum 1998. ]

25. Voor vergelijkbare voor- en nadelen van een ‘productmodel” van recht zie Peters 1993,
p. 209-238.

26. Met dank voor dit voorbeeld aan Kees Notenboom, een van de onderzoekers.

13



ity

Culturele diversiteit en de democratische rechtsstaat

tieel voor verandering binnen beide culturen onvoldoende wordt onder-
kend en ook minder gemakkelijk gemobiliseerd kan worden. Daarnaast is
dit model eenzijdig rationalistisch. De sterke nadruk op overtuigingen doet
onvoldoende recht aan de betekenis van sociale druk, onbewuste patronen,
kar?lktertrekken en emoties voor ons handelen. Het gevolg.is dat een beleid
gericht op de overtuigingen gemakkelijk ineffectief is. Men gebruikt grote
woorden en levert scherpe kritiek, maar door de eenzijdige aanpak draagt
men niet werkelijk bij aan de beoogde gedragsverandering.

. Het karaktermodel kan voor dit laatste gevaar tegenwicht bieden. Het
rllcht zijn aandacht op diepgewortelde en geinternaliseerde houdingen, die
niet zo gemakkelijk te veranderen zijn. Onmogelijk is het overigens niet;
zo verdwijnen vooroordelen en negatieve houdingen vaak wanneer mensen
nauw moeten samenwerken of samenleven met leden van de groep waar-
over de vooroordelen bestaan.” Wanneer men de oorzaken van problemen
op dit niveau lokaliseert, vergt de oplossing vaak een langdurig verande-
gglgsproces. Een korte voorlichtingscampagne zet dan weinig zoden aan de

ijk.

Het nadeel van het karaktermodel is dat men personen en vooral groepen
te gemakkelijk categoriseert en zwart-wit tegenstellingen bevordert. De
leden van een culturele groep worden geacht alle stereotype kenmerken
van de groep te hebben in gelijke en onveranderlijke mate. Dit is het risico
van stereotypering en essentialisering. Niet alleen worden hiermee grada-
ties en veranderingen — ook al zijn die vaak moeizaam — ontkend, maar ook
worden de stereotypen in stand gehouden door mensen te behandelen alsof
ze bepaalde onveranderlijke groepskenmerken hebben.?® Bovendien heeft
het dgnken in termen van identiteiten vaak een uitsluitend effect, omdat
identiteiten doorgaans worden geconstrueerd door zich af te zetten tegen
?nderen. Er ontstaat dan gemakkelijk een oneigenlijke wij-zij-tegenstel-

ing.

Het praktijkmodel heeft minder last van de risico’s van verstarring, ratio-
na}lsn}e en essentialisering. Als het goed gehanteerd wordt, beschrijft het
primair wat er feitelijk gebeurt, in alle variatie en veranderlijkheid. De
besphnjving dat veel islamitische vrouwen een hoofddoek dragen, zegt nog
weinig; voor een complete beschrijving is het ook nodig te weten wat de
betekenis van dit gedrag is. Daarin blijkt een grote variatie te bestaan: som-
migen doen dit uit gewoonte of sociale druk, anderen omdat ze het voor
zichzelf als religieuze plicht zien, weer anderen als symbool van hun iden-
titeit. In de meeste gevallen zullen al deze motieven meespelen. Een ade-
quate beschrijving van het gedrag noemt elk van deze motieven.

27. Vgl. WRR 2Q07, p- 57 en 106 over samenwerking en ontmoeting via werk, wijk en
school als basis voor finctionele identificatie, vermijden van stereotypen en insluiting.
28. Vgl hierover Pierik 2004.

14

W van der Burg

Daarmee wordt het juridische en beleidsdebat genuanceerder, maar het
is ook lastiger tot eenduidige conclusies te komen.? Voorzover een hoofd-
doek wordt gezien als een religieuze plicht, valt deze onder het bereik van
de godsdienstvrijheid, maar voorzover het slechts een sociale norm is of
een symbool, valt hij daar niet onder. Hoe kan men in het licht van deze
diversiteit richtlijnen ontwikkelen? Het grote bezwaar van een praktijkmo-
del is dan ook dat de variatie zozeer naar voren komt dat algemene uit-
spraken nauwelijks mogelijk zijn. Een cultuur wordt ongrijpbaar, omdat
feitelijk de cultuur van iedere deelnemer net iets anders is. Door de bomen
ziet men het bos niet meer. Bovendien gaat het bos aan alle kanten gelei-
delijk over in halfopen land en in andere bossen, dus het is ook niet meer
te begrenzen. Tot welke cultuur behoort iemand die in Nederland geboren
is uit een gemengd Nederlands-Marokkaans huwelijk, die door beide cul-
turen beinvloed is, en die elementen uit beide culturen combineert? Is zijn
seksistisch gedrag ten opzichte van vrouwen toe te schrijven aan zijn
Marokkaanse achtergrond, aan een (specifiek Nederlandse?) rapcultuur, of
gewoon aan het opgroeien met verkeerde vrienden?*® De nuances maken
het nauwelijks meer mogelijk om de problemen zinvol te structuren en aan
te pakken.

Elk van de modellen kent dus zowel voordelen als eenzijdigheden.
Daarom moeten we switchen tussen de modellen om een werkelijk goed
beeld van bepaalde culturen te krijgen.

2.5. De verhouding tussen cultuur en religie

Ook religie is een wezenlijk ambigu begrip. Het onderscheid tussen de drie
modellen kan discussies over de verhouding tussen cultuur en religie ver-
helderen. Alleen bij een bepaalde invulling van een doctrinemodel van reli-
gie en cultuur zijn beide te scheiden.! In een positivistisch doctrinemodel

29. In WRR 2007 wordt terecht het accent verlegd van een statische benadering waarin de
identiteit van Nederland in een aantal fundamentele normen (dus in een doctrine) wordt
gezocht, naar een dynamische benadering waarin identificatieprocessen voorop staan.
Het nadeel van een dergelijke perspectief is dat het vager is en tot minder eenduidige
beleidsaanbevelingen leidt — een bezwaar dat in kritische reacties op het rapport ook
regelmatig naar voren kwam.

30. Dergelijke verklaringen zijn doorgaans eenzijdig. De criminaliteit van leden van min-
derheidsgroepen wordt verklaard uit hun cultuur, maar de criminaliteit van leden van de
meerderheidscultuur wordt gezien als afwijkend van wat normaal is. Het handelen van
Volkert van der G. of Willem H. staat los van de Nederlandse cultuur, terwijl het optre-
den van Mohammed B. en Marokkaanse jeugdcriminelen wordt verklaard als voort-
vloeiend uit de Marokkaanse cultuur. Vgl. hierover Phillips 2000, p. 31 en 99.

31. Ditis te vergelijken met die versies van rechtspositivisme die het recht zien als een doc-
trine, waarvan de inhoud te herleiden is tot bepaalde teksten. Alleen in een dergelijk doc-
trinemodel zijn recht en moraal te scheiden. Van der Burg 1999.

15



} s

Culturele diversiteit en de democratische rechtsstaat

kan men een religie zien als een samenhangend stelsel van overtuigingen
dat te herleiden is tot bepaalde teksten. Alleen de overtuigingen die tot deze
doctrine behoren en de handelingen en houdingen die daaruit direct voort-
vloeien zijn deel van de religie, al het overige is cultuur. Wanneer in de
koran niet expliciet staat dat vrouwen zich van top tot teen moeten bedek-
ken, kan in deze positivistische visie de gezichtsbedekkende sluier dus
geen religieuze plicht zijn; het is slechts cultuur.

Een doctrinemodel is het enige model waarin een scheiding mogelijk is.
In een praktijkmodel is namelijk de scheiding even moeilijk aan te brengen
als in een karaktermodel. Is de houding van onderdanigheid die bij som-
mige Hindoestaanse vrouwen bestaat culturee] of religieus?*? Natuurlijk is
dit een gemengd fenomeen. Het past binnen een bepaalde cultuur, maar
wordt vaak ook als een religieus voorschrift gezien. Om de houding en het
gedrag van vrouwen adequaat te beschrijven zal men dus zowel naar bre-
dere culturele als naar religieuze factoren moeten verwijzen (en natuurlijk
ook economische en andere factoren moeten analyseren). Wil men houding
en gedrag daadwerkelijk veranderen, dan kan men ook niet om de verwe-
venheid van cultuur en religie heen.

In het Nederlandse juridische en politieke debat overheerst een specifie-
ke protestantse, positivistische en orthodoxe visie op religie. Zij is prote-
stants omdat de nadruk ligt op de inhoud van het geloof, op de overtuigin-
gen.” Zij is positivistisch omdat die inhoud wordt afgeleid uit schriftelijke
bronnen; wat niet in de bijbel of de koran staat, is geen geloofsinhoud. En
zij is orthodox, voorzover men ervan uitgaat dat er één juiste interpretatie
te vinden is van die teksten. Daarmee worden bijvoorbeeld meer mystieke,
praktische en vrijzinnige stromingen in de islam als de alevieten, de soefi’s
of de Ahmadiyyabeweging genegeerd.3* Bovendien worden pogingen een
godsdienst te moderniseren al bij voorbaat voor onmogelijk verklaard,
omdat niemand uiteindelijk om deze orthodoxe interpretatie heen kan.

Een voorbeeld hiervan is Ayaan Hirsi Ali die alleen orthodoxe moslims
erkent als ‘ware moslims’ 3% Zij beschouwt de overgrote meerderheid van
moslims als mensen die nu nog dwalen maar op termijn zeker orthodox
zullen worden, omdat dit nu eenmaal bij de islam hoort. Hetzelfde ver-

32. Vgl de rechtszaak beschreven door Saharso 2000, waarin een Nederlands-Hindoe-
staanse vrouw die voortdurend mishandeld werd door haar man, geen andere uitweg dan
zelfmoord zag. Door haar culturele achtergrond zag zij het verlaten van haar man niet
als een reéle optie.

33. Zie Van der Burg 1998.

34. Vrijzinnigheid is niet alleen een lastige worsteling voor de aanhangers van een geloof,
maar ook voor de bestrijders ervan: het is immers veel gemakkelijker prijsschieten op
orthodoxe achterhaalde versies. Paul Cliteur maakte het zich wel heel gemakkelijk door
— zonder veel argumentatie — simpelweg te stellen God houdt niet van vrijzinnigheid
(Cliteur 2004).

35. Hirsi Ali 2004,

W van der Burg

schijnsel zien we overigens ook bij veel onhodoxc? gelovigen, die alles wat
niet past bij hun interpretatie van heilige geschriften afdoen als ketterij.
Vooral ex-moslims schilderen de islam graag met behulp van dgze reduc-
ties in zijn zwartste gedaante af — zoals ook Maarten ’t Hart zmh graag
richt op de meest orthodoxe en niet-moderne varianten van het calvinisme.
Deze vertekening is niet alleen te vinden bij een aantal spraakmakende
figuren op de vleugels van maatschappelijke debatten. Het doordesemt
subtiel of minder subtiel allerlei stellingnamen in debat en beleid. Een oud
voorbeeld is de uitspraak van de kantonrechter in Zevenbergen die de
vraag voorgelegd kreeg of het uitstrooien van as van overlec}enen over stro-
mend water onder de godsdienstvrijheid viel.’¢ Zijn stelling was dgt dit
geen godsdienstige verplichting was omdat die ve_:rplichting nergens in de
godsdienstige geschriften van het hindoeisme te vinden is. Een ander voor-
beeld is de discussie rond het Zwitserse volksinitiatief voor een grondwet-
telijk verbod op de bouw van minaretten. Voorstandeys hiervaq stellen dat
dit de godsdienstvrijheid niet raakt, omdat er geen minaretten in de koran
te vinden zijn.?’

3. De spanning tussen eenheid en verscheidenheid
3.1. Op zoek naar een Nederlandse identiteit

In het vorige hoofdstuk heb ik gepleit voor een genuanceer'de en pluralis-
tische visie die oog heeft voor de grote variatie tussen en binnen culturen.
Culturen zijn altijd in meerdere opzichten pluralistisch en oms_trec;en.
Hetzelfde geldt ook voor een nationale cultuur. Prinses Maxima zei najaar
2007 bij de aanbieding van het WRR-rapport ldentiﬁcqti_e met Nederland
dat ze vergeefs had gezocht naar ‘de’ Nederlandse ident1tf31t.38 Daarmee gaf
zij voor sommigen blijk van een zeer geslaagde inburgering, want een deel
van de Nederlandse bevolking is sceptisch over zoiets als een patlonale
identiteit. Een kosmopolitische elite keert zich tegen alles wat riekt naar
nationalisme of chauvinisme. Voor hen is het typische karakter van
Nederland dat het geen uitgesproken karakter heeft.

Veel andere Nederlanders identificeren zich wel sterk met Nederland.
Voor hen vormen de Nederlandse taal, cultuur en geschiedeni§ een _belang—
rijk deel van hun bewuste identiteit. Maar zij zijn hgt onderling niet eens
over wat die identiteit precies is en over de waardering ervan. De VOC is

36. Kir. Zevenbergen 3 februari 1982, NJCM-Bulletin 1982, 418, RV 1983, 117, besproken
in Labuschagne 1994, p. 211. )

37. Zie http://www.minarette.ch/index.php?id=33. .

38.  http://www.koninklijkhuis.nl/content.jsp?objectid=20871.

17



]

Culturele diversiteit en de democratische rechtsstoar

d;el van onze nationale geschiedenis, maar staat die voor ondernemings-
zin en dynamiek, voor uitbuiting en onderdrukking van de Indonesische
bevolking, of voor nepotisme en corruptie? Het goede antwoord is natuur-
Iijk dat het er allemaal deel van uitmaakt. Onze identiteit, onze geschiede-
nis en gelfs onze taal kennen veel verschillende, ook tegenstrijdige kanten.
So_mrmge Nederlanders hebben een duidelijke eigen visie op die identiteit.
Niet zo lang geleden was voor veel protestantse Nederlanders de spreuk
‘God, Nederland en Oranje’ een verwoording van hun nationaal gevoel.
Tegenwoordig noemen velen kenmerken als de Nederlandse taal, de gelijk-
heid van man en vrouw, en het Nederlandse voetbalelftal. Ik leg zelf liever
de nadruk op kenmerken als egalitarisme en een vrijzinnige traditie van
tolerantie en accommodatie, omdat die aanknopingspunten bieden voor
een vruchtbare benadering van de huidige maatschappelijke problemen.

De Nederlandse identiteit is dus wezenlijk omstreden, pluralistisch en
altijd m ontwikkeling.* Het is wel degelijk zinvol om te discussiéren over
die identiteit en die traditie — ook al worden we het nooit eens. Elk van de
sgggesties (dus ook die van mij) is selectief en eenzijdig, maar daarom nog
niet r_loodzakelijk onjuist. Het is een bijdrage aan een voortdurend debat
waarin we steeds weer proberen ons te verhouden tot een veranderende
wereld, binnen en buiten Nederland.

Het debat over de Nederlandse identiteit gaat over deels strijdige, deels
overlappende constructies. Bij het maken van die constructies zijn we
noodzakelijk selectief. We idealiseren doorgaans onze eigen identiteit en
hebben de neiging in'de cultuur van anderen juist dat te benadrukken wat
we negatief beoordelen.®® Veel constructies van een identiteit of cultuur
zijn conservatief (of zelfs reactionair), omdat ze steun zoeken bij een (gei-
dealiseerd) verleden. Het is immers vaak gemakkelijker greep te krijgen op
het verleden dan op het chaotische heden waar we nog middenin zitten.
Bovendien zorgt het tijdsverloop al voor een zekere selectie van de hoog-
tepunten. Over vijftig jaar ziet vrijwel niemand meer Pim Fortuyn als
grootste Nederlander. Verwijzingen naar de waarden van de Griekse cul-
tuur kennen doorgaans een hoge mate van idealisering en selectiviteit. Men
richt zich slechts op een specificke stadsstaat (Athene) gedurende een
korte periode van democratie en bloei, en verwaarloost alle negatieve kan-
ten, zoals de uitsluiting van vrouwen en slaven. Sparta met zijn militaris-
me is alleen voor de film een inspiratiebron.

39. Dit was overigens ook Prinses Maxima’s stelling. Zij betoogde immers niet (zoals som-
mige kosmopolitisten menen) dat Nederland géén identiteit heeft, maar dat die identiteit
veel dimensies heeft. Deze moet niet worden begrepen in termen van ‘of, of”, maar in
termen van ‘en, en’.

40.  In het vorige hoofdstuk heb ik laten zien dat het spreken over identiteit past in een karak-
;gnnodcl van cultuur; in dit model ontstaan gemakkelijk oneigenlijke wij-zij-tegenstel-

ingen.

W. van der Burg

Een voorbeeld van selectiviteit en idealisering is de gelijkheidsidee die
vaak als onderscheidend kenmerk van de Nederlandse cultuur wordt
gezien.*! Daartegenover wordt dan vaak de Arabische wereld of Turkije
gezet die achtergebleven zou zijn. In deze benadering kijkt men selectief
naar het ideaal zoals vastgelegd in artikel 1 van de Grondwet, niet naar de
werkelijkheid waarin vrouwen en allochtonen op tal van manieren worden
gediscrimineerd.*? Gegevens die daarmee niet in overeenstemming zijn
worden genegeerd, bijvoorbeeld dat Nederland een van de laagste percen-
tages vrouwelijke hoogleraren van Europa heeft en Turkije een van de
hoogste.** Het risico van dit soort tegenwerpingen is overigens dat men
Nederland weer te negatief afschildert (en de vele terreinen waar gelijkheid
wel bestaat, miskent) en Turkije te positief (alsof daar niet ook veel discri-
minatie zou voorkomen). Iedere eenzijdige constructie van een identiteit
roept correcties en eveneens eenzijdige tegenconstructies op.

Dat geldt ook voor de constructie van culturele groepsidentiteiten. Veel
Marokkaanse Nederlanders construeren als reactie op de voortdurende dis-
criminatie en beledigingen een geidealiseerde positieve eigen identiteit.
Dat gediscrimineerde groepen een positief zelfbeeld proberen te ontwik-
kelen door zich af te zetten tegen de dominante cultuur is overigens een
normale reactie. Black Power en Gay Pride zijn hen voorgegaan. De bom-
bastische neogotische kerken van de negentiende eeuw waren een teken
van hernieuwd zelfbewustzijn van de Nederlandse katholieken; zij werden
door veel protestanten als bewuste provocatie gezien van een op macht
beluste kerk die protestanten als een ‘pest’ betitelde. De strijd over te grote
of te oosterse moskeeén is zeker niet zonder historische parallellen.

Wat we onder de Nederlandse cultuur verstaan is wezenlijk omstreden.
Prinses Maxima had gelijk dat er niet één Nederlandse identiteit is. Niet
alleen omdat Nederland altijd een immigratieland is geweest — zonder bui-
tenlanders was de Gouden Eeuw onmogelijk geweest — en de meeste
Nederlanders dus ergens buitenlandse wortels hebben. Maar ook omdat die
cultuur heel divers is en al die Nederlanders verschillende accenten leggen
in hun selectie van wat zij wezenlijk en waardevol (of juist storend) vinden
aan de Nederlandse cultuur. De eenheid gaat gepaard met grote verschei-
denheid.

41. Ik zie het zelf overigens ook als kenmerk van de Nederlandse cultuur, maar dan als daar-
in belichaamd maar altijd onvoldoende gerealiseerd ideaal, een kenmerk dat bovendien
niet noodzakelijk onderscheidend is ten opzichte van andere culturen.

42. Intermen van het vorige hoofdstuk: men kijkt alleen naar de doctrine op basis van papie-
ren teksten, niet naar de praktijk zoals die in het feitelijk gedrag tot uitdrukking komt.

43. In 2004 kende Nederland 9,4% (plaats 26 van 30 EU-leden plus kandidaat-leden) en
Turkije 25,5% (plaats 3) vrouwelijke hoogleraren. Bron: Monitor vrouwelijke hooglera-
ren 2006.

19



E
(;'

oy

Culturele diversiteit en de democratische rechtsstaat

3.2. Drie sterke posities in het multiculturele debat

In het huidige gepolariseerde debat over de multiculturele samenleving zijn
drie sterke posities te onderscheiden.* Een eerste visie wordt verdedigd door
het multiculturalisme dat pleit voor rechten van culturele minderheden.® Zjj
mogen zich desgewenst apart organiseren, hun eigen cultuur beleven en
onder bepaalde voorwaarden daarvoor ook steun van de overheid verwach-
ten. Daartegenover staan twee visies die dit een heilloze benadering vinden,
maar om tegengestelde redenen. Het eenheidsdenken meent dat het wezen-
lijk is dat een samenleving een gedeelde identiteit en cultuur heeft % Daarom
is het tegen aparte rechten voor minderheden omdat die de gemeenschapszin
en de sociale cohesie kunnen bedreigen. Het kosmopolitisme ziet identitei-
ten en culturen als pluralistisch, dynamisch en wezenlijk betwist en als niet
goed af te bakenen van andere culturen en identiteiten.*’ Daarom is het zin-
loos en contraproductief om het beleid te richten op groepen en culturen, en
dit geldt zowel voor minderheden als voor de nationale samenleving.

De multiculturalisten zijn momenteel de voornaamste kop van Jut.*® Bij
ieder pleidooi om rekening te houden met culturele verschillen en recht te
doen aan minderheidsgroepen lijkt de automatische reflex dat ze daarmee
individuen vastketenen in starre groepsidentiteiten (van de zijde van de
kosmopolitisten) en dat ze de sociale cohesie op het spel zetten en de
Nederlandse cultuur verkwanselen (van de zijde van de eenheidsdenkers).
Daarbij wordt hen vaak op felle toon, overigens zonder veel empirisch
bewijs, verweten dat het gevoerde multiculturele beleid mede de oorzaak is
van veel problemen.*® Het hellend vlak wordt hierbij vaak ingeroepen: het

44. Voor het begrip sterke posities als ideaaltypische versimpelde weergaven van doorgaans
genuanceerde opvattingen, zie Witteveen 2003.

45. Internationale vertegenwoordigers zijn Raz, Kymlicka, Taylor, Carens, Parekh, Young.
In Nederland kunnen we ertoe rekenen de dissertaties van Van der Burg 1991, Struijs
1998, Pierik 2000, Van Leeuwen 2003 en auteurs als Musschenga en Bader.

46. Onder deze noemer schaar ik in andere opzichten zeer diverse groepen als nationale
gemeenschapsdenkers (Scheffer 2007), (neo-)conservatieven (Ellian, Cliteur, Verdonk,
Hirsi Ali}), nationalisten (Tamir 1993; Miller 1995; en Wilders).

47. Voorbeelden hiervan zijn Waldron 1995; Appizh 2005; en in Nederland Maris 2004;
Wolff 2005.

48. De WRR 2007, p. 87 constateert dat er in de politiek nog nauwelijks partijen zijn die
openlijk pleiten voor de multiculturele samenleving. Ook onder onderzoekers is er, an-
ders dan in de jaren negentig, een terughoudendheid om zich multiculturalist te noemen.
Overigens hebben de extremere varianten met sterke claims voor groepsrechten (die tot
veel kritiek aanleiding hebben gegeven) hier nauwelijks aanhang. De in noot 45 genoem-
de auteurs verdedigen allen een liberale en zwakke variant van multiculturalisme.

49. Dit geldt helaas ook in het wetenschappelijke debat. Zie bijvoorbeeld Afshin Ellian in
het rechtssociologisch tijdschrift Recht der Werkelijkheid (Ellian 2007), waarin hij stelt
dat het multiculturalisme culturele en religieuze conflicten in het leven roept — zonder
enige bronvermelding of empirische ondersteuning — en op basis hiervan concludeert
dat onder meer het bijzonder onderwijs en de Commissie Gelijke Behandeling moeten
worden afgeschaft. Voor een wel empirisch gefundeerde kritiek op zijn stellingen, zie de
reactie van Bécker 2007.

W van der Burg

toestaan van moskeeénbouw en hoofddoeken zou verschijnselen als eer-
wraak en Mohammed B bevorderen.

Een fundamenteel verschil tussen de drie visies is de rol van groepen.
Eenheidsdenkers en multiculturalisten verbinden culturen en identiteiten
nauw met groepen. De eersten menen dat mensen alleen kunnen floreren
binnen een nationale gemeenschap met een gedeelde identiteit en gedeel-
de cultuur. Natuurlijk is er daarbinnen variatie en verandering, maar c_ieze
mag niet te groot zijn omdat anders de sociale cohesie en het opdeljhnge
vertrouwen gevaar lopen. De diagnose van de huidige samenleving is dat
er teveel verscheidenheid is en te weinig gemeenschappelijkheid. Het
beleid moet dus gericht zijn op meer aandacht voor gemeenschappelijke
normen en waarden, de Nederlandse taal, de gedeelde (christelijke) tradi-
tie en het versterken van de nationale identiteit.

Multiculturalisten betogen dat leden van minderheidsgroepen een flore-
rende minderheidscultuur nodig hebben om zichzelf te kunnen ontplooien.
Een rijkere cultuur biedt meer keuzemogelijkheden en bronnen om aan hun
leven een bevredigende invulling te geven. Hun diagnose is dat culture}e
minderheden op tal van manieren achtergesteld zijn en onvoldoende. in
staat zijn om hun cultuur te beleven en in stand te houden. De oplossmg
ligt dan voor de hand, in de vorm van speciale maatregelen om d.1e cultu-
ren te beschermen en bijvoorbeeld ook van positieve discriminatie om de
achterstand te bestrijden.

Kosmopolitisten bekritiseren deze sterke koppeling tussen afgebakepde
groepen en culturen. Zij stellen dat culturen pluralistisch en dynamlsgh
zijn en niet scherp afgebakend. Kenmerken die als gemeenschappelijk
voor een cultuur worden gezien zijn slechts statistische algemeenheden;
daarom mag geen enkel individu op die beweerde groepskenmerkep Wor-
den vastgepind.® Die kenmerken zijn zowel te vinden bij mensen buiten de
groep als bij leden van de groep, maar ook weer niet bij alle ledep. Het
denken in termen van culturele groepen bevestigt stereotypen. De diagno-
se is dat onze samenleving teveel denkt en georganiseerd is in termen van
groepen met duidelijke eigen etnische of nationale identiteiten en dat fi.lt
schadelijk is voor individuen. De oplossing is dat de staat zoveel mogehj_k
de culturele en nationale identiteiten buiten beschouwing laat in zijn beleid
in plaats van ze te versterken zoals de andere visies bepleiten. .

Natuurlijk heb ik hier drie ideaaltypen geschetst. De meeste denker§ die
een van de drie posities verdedigen, combineren deze met inzicht.en uit de
andere posities. Binnen de verschillende posities bestaat bovendlep grote
variatie. Er zijn liberale en niet-liberale vormen van elk van de drie posi-
ties; er zijn ook kosmopolitisten die het belang van culturele wortels erkep-
nen.’! Maar de grondpatronen van de drie posities zijn herkenbaar, niet

50. Wolff 2005, p. 37.
51. Appiah 2005 noemt dit ‘rooted cosmopolitanism’.

21



Wi

Culturele diversiteit en de democratische rechtsstaat

alleen in wetenschappelijke, maar ook in maatschappelijke debatten. Elk
van de drie kampen verdedigt belangrijke en waardevolle deelinzichten,
maar helaas worden ze te vaak verabsoluteerd. Daardoor is men niet meer
in staat de deelinzichten van de andere kampen op waarde te schatten en
schiet men door in de eigen eenzijdigheid. N

Multiculturalisten vragen terecht aandacht voor de betekenis die cultuur
en lidmaatschap van een culturele groep voor mensen kan hebben en voor
de achterstandspositie van leden van culturele minderheidsgroepen. Een-
heidsdenkers vragen terecht aandacht voor de noodzaak van sociale cohe-
sie en het hebben van een gemeenschappelijke kern aan normen en waar-
den. Maar beide groepen miskennen vaak dat culturen altijd pluralistisch
en dynamisch zijn en dat ze veel overlap en gemeenschappelijkheid verto-
nen met andere culturen. Bovendien gaan ze teveel uit van scherp afgeba-
kende groepen als dragers van een cultuur. Ze onderkennen daardoor
onvoldoende dat de meeste leden van minderheden en van de nationale
meerderheid een hybride culturele identiteit hebben en dat er grote variatie
bestaat in de mate waarin het behoren tot een cultuur iemands persoonlij-
ke overtuigingen, gedrag en houding beinvloedt. De variatie onder Marok-
kaanse Nederlanders is al even groot als de variatie onder autochtone Ne-
derlanders.

Kosmopolitisten zetten terecht vraagtekens bij een holistisch denken
over groepsculturen en identiteiten, omdat in de moderne complexe samen-
leving groepen en culturen altijd pluralistisch en open zijn.52 Maar ook al
staan aparte groepen niet altijd centraal bij culturele verschillen, het is al
even extreem om te doen alsof die groepen en aparte identiteiten in de
samenleving helemaal geen rol spelen en in het beleid dus straffeloos gene-
geerd kunnen worden.* Hun kritiek op een selectief geconstrueerde natio-
nale identiteit is terecht, maar iedere Nederlander die in het buitenland
gewoond heeft, weet dat er wel degelijk bepaalde cultuurkenmerken zijn
waarin Nederland en de meeste Nederlanders verschillen van (inwoners
van) andere landen. Dat de nationale identiteit betwist, veranderlijk en plu-
ralistisch is betekent niet dat er helemaal geen identiteit is.

Deze eenzijdigheden en wederzijdse karikaturen staan een zinvol debat
in de weg. Vooral het holistische en sterk op groepen gerichte denken over
culturen lijkt hiervoor een belemmering. Tegelijk dienen we ook niet in de
kosmopolitische valkuil te belanden waarin de betekenis van groepen vol-
ledig miskend wordt. Veel culturen zijn wel degelijk verbonden met her-
kenbare — zij het niet altijd scherp afgebakende — groepen.

52. Vgl Appiah 2005; Wolff 2005, p. 38.

53. Vgl Phillips 2007, p. 72 die de kritiek op het holisme deelt en daarom een ‘multicultu-
ralisme zonder culturen’ bepleit; zij verwerpt echter het kosmopolitisme omdat dit cul-
turen te weinig serieus neemt.

W van der Burg

3.3. Polyculturaliteit en multiculturaliteit

Om deze redenen heb ik in het vorige hoofdstuk, in afwijking van veel
gangbare definities, in mijn definitie slechts een zwakke band tussen cul-
tuur en groep opgenomen. Daarbij heb ik een onderscheid geintroduceerd
tussen deelculturen en groepsculturen. Met behulp hiervan kunnen we twee
ideaaltypen van culturele diversiteit onderscheiden.

Bij multiculturaliteit is de culturele diversiteit verbonden met scherp
afgebakende, naast elkaar bestaande groepen die de dragers van een
groepscultuur zijn. Die groepsculturen zijn breed en samenhangend, en
onderscheiden zich duidelijk van andere groepsculturen of van een domi-
nante, nationale cultuur. In de Nederlandse context gaat het vooral, maar
niet vitsluitend om migrantenculturen.>

Bij polyculturaliteit komt de culturele diversiteit voort uit het door elkaar
heen bestaan van verschillende deelculturen.®® Die deelculturen zijn ver-
bonden met losse en wisselende netwerken en ontwikkelen zich in wissel-
werking met andere deelculturen. Elk netwerk heeft weer een andere
samenstelling die deels overlapt met die van andere netwerken. De cultu-
ren zijn niet onderling afgebakend; het is goed mogelijk om meerdere deel-
culturen te combineren. Je kunt zowel van opera houden als van rap, zowel
Fries spreken als Marokkaans. Burgers hebben meervoudige identifica-
ties.>6

Dit is een ideaaltypische onderscheiding. In iedere samenleving komen
multiculturaliteit en polyculturaliteit door elkaar heen voor, zoals ook vrij-
wel iedere afzonderlijke cultuur kenmerken van groepsculturen en deel-
culturen combineert. Polyculturaliteit is vaak moeilijk grijpbaar. Wie hoort
er nu bij een cultuur en wie niet, als deze verbonden is met een los net-
werk? Wat hoort er nu precies bij de cultuur en wat niet, als veel cultuur-
elementen ook bij andere culturen voorkomen en veel vermeende cultuur-
elementen betwist zijn en niet door alle bij de cultuur betrokkenen worden
gedeeld? Daarom is het begrijpelijk dat het debat over culturele diversiteit

54. Ik beperk mij bij multiculturaliteit dus niet tot migrantenculturen, anders dan bijv. Van
Leeuwen 2003, p. 10 en Foblets 2005. Door de sterke focus op migrantenculturen drei-
gen we de problemen met culturele diversiteit te negeren die te maken hebben met reli-
gieuze verschillen of taalverschillen. Zoals de discussie in de SGP en de ChristenUnie
laat zien, zijn het bovendien echt niet alleen allochtone Nederlanders die moeite hebben
met gelijke rechten voor vrouwen en homoseksuelen. De omgang met de oudere cultu-
rele minderheden zoals de joden, de Roma en de Friezen, of in Belgié en Zwitserland
met de drie respectievelijk vier taalgemeenschappen, heeft op zijn minst elementen van
multiculturele diversiteit.

55. Het neologisme polycultuur wordt wel gebruikt voor een duurzaam beheer van tropische
regenwouden en landbouwgebieden waarbij meerdere planten- en bomensoorten door
elkaar groeien. De biodiversiteit is hierdoor groot, en het ecosysteem is vitaler en beter
bestand tegen natuurlijke veranderingen.

56. Cf. WRR 2007, p. 45.

23



[

o

Culturele diversiteit en de democratische rechtsstaat

ertoe neigt vooral multiculturele rasters te gebruiken. Dat maakt heldere

grenzen mogelijk, en scherpe uitspraken over dé Marokkaanse cultuur of
dé islam. Alleen staat dat op gespannen voet met de werkelijkheid, waar de
Nederlands-Marokkaanse cultuur zowel trekken heeft van een deelcultuur
als van een groepscultuur. .

3.4. Drie polen van diversiteit

Naast culturele diversiteit is er natuurlijk ook culturele eenheid. Wanneer
een samenleving een gemeenschappelijke cultuur kent en zichzelf als een
groep ziet, kunnen we spreken van monoculturaliteit. ledere samenleving
is een mix van monoculturaliteit, polyculturaliteit en multiculturaliteit. We
kunnen dit schematisch in een diversiteitsdriehoek weergeven:

Monoculturaliteit

Multiculturaliteit Polyculturaliteit

Figuur 1. Drie polen van culturele diversiteit’?

Samenlevingen kunnen zich op verschillende plaatsen in deze driehoek
bevinden. Een kleine homogene samenleving als de IJslandse bevindt zich
in de monoculturele hoek. Het tweetalige Belgié zit relatief dicht bij de
multiculturele hoek.

In de tijd van de verzuiling combineerde Nederland een multiculturele
opdeling met een grotendeels gedeelde christelijke achtergrondcultuur en
zat daardoor vrij ver verwijderd van de polyculturele hoek. Door de ont-
zuiling en de veranderingen van de jaren zestig en zeventig werd de samen-
leving cultureel diverser en bewoog zij zich meer in de richting van de
polyculturaliteit waarin allerlei levensstijlen naast elkaar en door elkaar

57. Deze driehoek is overigens niet alleen van toepassing op culturele diversiteit, maar ook
op bijvoorbeeld de organisatie van politieke verschillen. Dictaturen en eenpartijstelsels
kennen een monocultureel model en partijendemocratieén een multicultureel model. In
de negentiende eeuw domineerde in Nederland een polycultureel model van politiek,
waarin partijvorming door velen principieel werd afgewezen.

58. Opmerkelijk is dat veel Vlaamse auteurs de multiculturele samenleving uitsluitend rela-

teren aan immigranten. Het Belgische pluralisme in religieuze en talige zin zien ze niet

als multiculturaliteit. Illustratief is de openingszin van het preadvies van Foblets: ‘Belgié

s in zeer korte tijd een multiculturele samenleving geworden.” (Foblets 2005)

W. van der Burg

heen bestonden. In dezelfde tijd kwamen echter veel migranten binnen die
vooral via multiculturele modellen werden opgevangen. De laatste jaren
beweegt met de roep om gemeenschappelijke normen en waarden en de
nadruk op inburgering en aanpassing aan de Nederlandse cultuur, de slin-
ger in het beleid weer in de richting van de monoculturaliteit. In zijn genu-
anceerde rapport Identificatie met Nederland pleit de WRR echter juist
voor acceptatie van culturele diversiteit, maar dan uitdrukkelijk in de poly-
culturele vorm.> Alleen dan is immers een gelaagde, meervoudige identi-
ficatie mogelijk.

Voor sommige culturen of cultuurelementen is groepsvorming noodza-
kelijk. De meeste godsdiensten kennen gemeenschappelijke rituelen en
instituties als kerken en moskeeén, die een zekere organisatiestructuur ver-
eisen. Voor taal is herkenbare groepsvorming onvermijdelijk, anders is on-
duidelijk tegen wie welke taal gesproken kan worden en sterven minder-
heidstalen snel uit. Ook voor de overdracht van godsdienst en taal op nieu-
we generaties zijn gemeenschappelijke structuren nodig. Groepsculturen
zijn daarom onmisbaar bij taal en bij de meeste godsdiensten. Voor andere
cultuurelementen is de benodigde organisatiegraad en groepsvorming veel
geringer en is het ook gemakkelijker om postmodern van de ene cultuur te
hoppen naar de andere. Standaardvoorbeelden zijn culinaire en muzikale
tradities. Voor culturele vernieuwing en maatschappelijke dynamiek is
polyculturaliteit van groot belang.%

Ook een zekere gemeenschappelijkheid is noodzakelijk. Wanneer we-
zenlijke waarden niet gedeeld worden, is samenleven erg lastig en ligt de
oorlog van allen tegen allen op de loer. Culturele diversiteit kan het onder-
linge vertrouwen aantasten, omdat men niet meer weet wat men aan een
ander heeft.! Een samenleving moet op zijn minst deels monocultureel
zijn.

Een goed functionerende complexe samenleving is dus een mix van
monoculturele, multiculturele en polyculturele kenmerken. Wat de optima-
le mix is, is niet in abstracto te zeggen. Die balans leent zich niet voor de
oneliners van de hedendaagse politick. Het wisselt per concreet onderwerp
wat de beste manier is om culturele diversiteit en eenheid te organiseren.
Het is mede afhankelijk van de traditie en de sociale kenmerken van een
samenleving. Nederland kent een andere, bredere pluralistische traditie van
omgaan met religieuze en politieke verschillen dan bijvoorbeeld Engeland
met een twee(enhalf-)partijensysteem en met een staatskerk. Wat in Enge-
land goed werkt, hoeft daarom in Nederland niet te werken, en omgekeerd.

59. WRR 2007.

60. Vgl. WRR 2007, p. 29; Putnam 2007.

61. Zie eveneens WRR 2007 en Putnam 2007. Opmerkelijk is dat veel tegenstanders van
culturele diversiteit alleen deze negatieve kant van Putnams analyse noemen, maar niet
ingaan op de hierboven genoemde positieve kant hiervan.

25




|

Culturele diversiteit en de democratische rechtsstaat

Een beleid dat goed past bij Zwitserland met zijn vier taalgroepen en direc-
te democratie, is in veel andere landen minder bruikbaar,

Er zal dus per afzonderlijk thema moeten worden bekeken wat het juiste
beleid is rond culturele eenheid en diversiteit. Dat vereist geen abstracte,
laat staan ideologische doordenking van deze thema’s maar vooral een
pragmatische afweging in het licht van gedegen empirische analyses. Een
voorbeeld van hoe het niet moet, is de afschaffing van het onderwijs in
allochtone levende talen (eerder ook onderwijs in eigen taal en cultuur
genoemd). ¢ De kernvraag is wat voor een tweetalig opgroeiend kind peda-
gogisch gezien de beste schoolaanpak is. Is het beter om uitsluitend onder-
wijs in de meerderheidstaal te geven, of is ook onderwijs in de minder-
heidstaal wenselijk? Opmerkelijk is dat er nauwelijks goede studies over de
effecten van meertalig onderwijs aan migranten zijn verricht; de resultaten
zijn voor meerdere interpretaties vatbaar.3 Maar ze bevestigen in ieder
geval niet het ideologische vooroordeel dat het slecht zou zijn voor de
schoolprestaties en de integratie van de tweetalige kinderen. De discussie
over het onderwijs in allochtone levende talen is in Nederland echter voor-
al gevoerd op basis van ideologische overwegingen. Had men pedagogi-
sche inzichten serieus genomen, dan was er gezocht naar mogelijkheden
om het onderwijs in de eigen taal anders vorm te geven in plaats van het af
te schaffen.

4. Politiek-filosofische uitgangspunten
4.1. Inleiding

Sommige auteurs bepleiten, naar analogie van de laicité inzake godsdienst,
dat staat en recht cultureel ‘blind’ moeten zijn en zich afzijdig moeten hou-
den op cultureel gebied.5 Cultuurbeleving zou uitsluitend een privézaak
zijn. Maar cultuur is zozeer verweven met alles wat we doen en daardoor
ook met wat de staat doet, dat deze niet blind kan zijn. De staat kiest voor
een religieus bepaald stelsel van vrije dagen en feestdagen en voor een of
meer officiéle talen. Hij organiseert het onderwijs en stelt daarvoor inhou-

62. Hierover Extra et al. 2002; Driessen 2005.

63. Vgl. de studies in S6hn 2005; in de Nederlandse bijdrage van Driessen worden alle argu-
menten voor en tegen en de beschikbare empirische studies op een rij gezet. Bij kinde-
ren met een Turkse achtergrond lijkt er een positieve invloed; bij kinderen met een
Marokkaanse achtergrond is er eerder een negatieve. Dit laatste hangt deels samen met
de grote verschillen tussen het onderwezen standaard-Arabisch en het Marokkaans-
Arabisch of Berber dat thuis gesproken wordt (ze leren dus feitelijk een tweede vreem-
de taal), en deels met het verschil tussen Arabisch en Nederlands schrift.

64.  Wolff 2005; Cliteur 2007, p. 160.

W. van der Burg

delijke kwaliteitsnormen vast. Rechtsnormen zijn een neerslag van cultu-
rele tradities. De verwevenheid van recht, staat en cultuur is onvermijde-
lijk. De staat kan zich dus niet afzijdig opstellen, en dus moeten we op zoek
naar de normatieve grondslagen voor zijn beleid.

In de literatuur komen we veel verschillende argumenten tegen waarom
de staat culturele diversiteit zou moeten bevorderen of juist tegengaan en
waarom hij (minderheids)culturen zou moeten ondersteunen.®® We kunnen
die in drie categorieén onderverdelen. Sommige argumenten richten zich
op de intrinsieke waarde en historische betekenis van culturen of op gle
betekenis ervan voor een samenleving of groep. Een cultuur als zodanig
heeft een intrinsieke of historische waarde; culturele diversiteit of eenheid
is een gemeenschappelijk goed als kenmerk van een goede samenleving.%
Een tweede groep argumenten richt zich op de betekenis voor het individu.
Een cultuur, maar ook diversiteit en eenheid bevorderen zijn welzijn en
keuzevrijheid. Cultuur wordt gezien als een publiek goed, dat wil zeggen
een sociaal goed dat zijn waarde ontleent aan de betekenis voor het indivi-
du. Naast deze twee typen argumenten waarin cultuur centraal staat, is er
een restgroep van overwegingen waarbij cultuur indirect een rol speelt.
Meertaligheid is bijvoorbeeld lastig voor communicatie; culturele minder-
heden hebben een achterstandspositie op het gebied van opleiding en werk;
culturele normen botsen met rechtsnormen. Wie effectief beleid wil
maken, moet hiermee rekening houden.

In dit hoofdstuk zal ik deze overwegingen in kaart brengen en kritisch
bespreken. Dit is alleen bedoeld als een oppervlakkige verkenning; voor
een diepgaande bespreking ontbreekt helaas de ruimte. Niettemin kunnen
we op basis hiervan enkele conclusies trekken over in welke richting we de
grondslagen voor een culturenbeleid moeten zoeken.

4.2. Intrinsieke waarde en gemeenschappelijk goed

4.2.1. Rijke culturen zijn intrinsiek waardevol en goed voor de
samenleving

Een rijke, gevarieerde cultuur is economisch van belang, maar ook op zich
waardevol. Een cultuur heeft volgens veel auteurs een intrinsieke waarde,
los van de esthetische en andere waarden die in die cultuur belichaamd

65. Ik gebruik ‘steun’ hier als overkoepelende benaming voor verschillende wijzen waarop
de overheid haar verantwoordelijkheid voor minderheidsculturen gestalte kan geven.
Voor een overzicht zie Kymlicka & Norman 2000, p. 25 e.v.

66. Ik vat hier gemakshalve collective en common goods samen. Ik onderscheid slechts tus-
sen publieke goederen waarvan de waarde altijd herleid wordt tot de waarde voor indi-
viduen, en gemeenschappelijke goederen die niet herleidbaar zijn. Vgl. ook Galenkamp
1993, p. 125v;; Van der Burg 1995, p. 227v.

27



e

P

Culturele diversiteit en de democratische rechtsstaat

zijn.% Zowel de intrinsicke waarde als de economische, esthetische en/
andere waarden zijn een goede basis voor overheidsbeleid. De Nederlandse
cultuur is veelzijdig en omvat meer dan alleen Rembrandt en Van Gogh of
tulpen en molens. Dat de overheid een taak heeft in het bevorderen van cul-
turele vorming en de instandhouding van een rijke cultuur, is in Nederland
niet omstreden. 58 _ b

Overheidssteun voor cultuur met een grote C kan daardoor worden
gerechtvaardigd. Zonder subsidie zouden musea, theaters en muziekcentra
een minder rijk aanbod kunnen presenteren. Ook steun voor streekculturen
o_f_ voor de Friese taal kan hierin een grond vinden. Het zou te betreuren
zijn als dit historische cultuurgoed zou verdwijnen — zoals het ook te
betreuren is wanneer een ecosysteermn wordt aangetast of een diersoort uit-
sterft.®” De Nederlandse staat heeft hiervoor een specifieke verantwoorde-
lijkheid omdat het om specifiek Nederlandse cultuur gaat. (Steun voor een
cultuur. is overigens niet hetzelfde als het beschermen van de cultuur zoals
ze nu is — juist een levende cultuur ondergaat veranderingen.) Hetzelfde
geldt voor bevordering van de Nederlandse cultuur, waarbij ook een eco-
nomisch belang meespeelt. Zonder vertaalfondsen en subsidies voor films
zou de Nederlandse cultuur met zijn kleine thuismarkt het internationaal
gﬂeggen. Dit vormt overigens geen grond voor een recht op steun; het zegt
immers niets over het relatieve gewicht van de claim in de concurrentie om
schaarse middelen.”

Bij migrantenculturen ligt het anders omdat de basis van hun cultuur in
andere landen ligt. De Marokkaanse cultuur verdwijnt niet als Nederland
geen steun geeft aan Nederlands-Marokkaanse groepen. De Nederlandse
staat heeft geen speciale verantwoordelijkheid om deze cultuur in stand te
houden.”! De intrinsieke waarde van migrantenculturen kan daarom geen
re;den voor steun zijn. Een uitzondering zijn migrantenculturen zonder
eigen thuisland of die migrantenculturen waarvoor Nederland wel een spe-
cifieke historische verantwoordelijkheid heeft. Een voorbeeld van het eer-
ste is de Romacultuur die verspreid is over meerdere landen; voorbeelden
van de tweede zijn de Molukse, de Indische en de Surinaamse culturen.

67. Taylor 1994; Musschenga 1998; Réaume 2000.

68. Inde VS ligt dit anders, daar is staatssteun aan cultuur met een grote C omstreden. Vgl.
Dworkin 1985, Ch. 11.

69. Vgl. Musschenga 1998.

70. Vgl. Dworkin 1985, p. 232. Deze kanttekening geldt ook bij verschillende andere hier-
onder te bespreken argumenten.

71. Voor zover de Nederlands-Marokkaanse cultuur als een geheel aparte nieuwe cultuur
kgn worden gezien, zou dit overigens anders liggen. Maar dan is vermoedelijk geen spe-
c1_ﬁeke bescherming nodig, omdat het unieke van die mengcultuur is dat ze zich ont-
wikkelt in een voortdurende interactie tussen de beide hoofdculturen.

W. van der Burg

4.2.2. Een cultuur heeft historische claims

Historische claims worden zowel naar voren gebracht door meerderheids-
culturen als door minderheden. ‘Dit is ons land, en wie zich hier wil vesti-
gen moet zich aanpassen aan de historische meerderheidscultuur’ is een
argument voor behoud van de Nederlandse cultuur en voor assimilatie.
Friezen kunnen een soortgelijk argument aanvoeren voor behoud van hun
lokale cultuur — van wie zich in Friesland wil vestigen, mag men verwach-
ten dat zij Fries leert spreken.

Dergelijke argumenten zijn lastig precies te funderen en te begrenzen.
Waarom is het toevallige feit dat mensen ergens geboren zijn een reden om
hun cultuur een voorkeurspositie te geven?”? Toch zijn historische argu-
menten soms verdedigbaar, vooral als argument voor aanpassing en respect
door nieuwkomers. Een mogelijke grondslag is de pragmatische waarheid
van het conservatisme. Uit het feit dat een cultuur zich ergens ontwikkeld
heeft en staande houdt, volgt de functionalistische veronderstelling dat zij
past bij de bevolking en de specifiecke context van een land. Een tweede
basis is het toe-eigeningsargument. Wij en onze voorouders hebben tijd,
energie en creativiteit geinvesteerd in die cultuur en daardoor is zij intrin-
siek waardevol.”® Een derde basis is impliciete instemming. Wie zich
ergens uit vrije wil vestigt, kiest zelf voor deze samenleving en haar cul-
tuur. Daarom moet hij ook bereid zijn zich enigszins aan te passen, in het
bijzonder door de plaatselijke taal te leren.”* Een probleem is dat moeilijk
te bepalen is waarmee iemand precies instemt. Is dat voor iemand die zich
in Staphorst vestigt de lokale religieuze cultuur en de zondagsheiliging?
Welke elementen van de cultuur vallen onder de impliciete instemming?
Veel verder dan de taal en enkele fundamentele basiswaarden komen we
niet. Bovendien is een cultuur pluralistisch en open voor verandering. Een
immigrant hoeft zich er niet bij neer te leggen dat er in Nederland een par-
tij bestaat die vrouwen een volwaardig lidmaatschap ontzegt.

De historische wortels van een nationale of regionale cultuur zijn grond
voor een zwakke claim dat van immigranten verwacht mag worden dat ze
zich loyaal (maar zeker niet onkritisch) opstellen tegenover de ontvangen-
de samenleving. Maar omdat de kracht van dit historisch argument groten-
deels ligt in het feit dat een cultuur zich op een bepaalde wijze heeft ont-
wikkeld en nog steeds ontwikkelt in respons op veranderende omstandig-

72. Vgl Gans 1998.

73. Réaume 2000, p. 248-9; Gans 1998, p. 166.

74. Veel auteurs maken een verschil tussen migrantenminderheden en autochtone minder-
heden waar het taalrechten betreft. Van migranten mag men vragen dat ze zich inspan-
nen om de taal van het gastland te leren, omdat zij zelf ervoor kiezen om er te gaan
wonen. Dat instemmingsargument geldt natuurlijk niet voor sprekers van autochtone
minderheidstalen. Cf. Kymlicka 1995; Lagerspetz 1998.

29



gt

i

BRI

Culturele diversiteit en de democratische rechtsstaat

heden I?iedt het maar een zwakke grondslag voor overheidssteun. Voor-
zover die steun nodig en effectief is, zou die immers de historisch gegroei-
de cultuur kunnen afschermen tegen wenselijke veranderingen.”

4.2.3. Culturele diversiteit is een kenmerk van een goede samenleving

Een bekend argument voor culturele diversiteit is dat het keuzeopties biedt
en experimenten en dynamiek bevordert. Dit lijkt op de gedachte van
democratie als marktplaats van ideeén. Hoe rijker de keuze, hoe groter de
kans dat het beste idee het pleit wint. Verschillende culturen vullen elkaar
aan.”® Cultureel diverse samenlevingen blijken beter in staat tot technolo-
gische, sociale en economische vernieuwing.”’

Culturele diversiteit is inderdaad een groot goed, maar als argument voor
overheidsbeleid rond migrantenculturen niet erg sterk. Meer is niet altijd
beter, er is sprake van een afnemende meerwaarde. Het is net als bij ziek-
tekostenverzekeringen. De kleine kans dat een nieuwe variant net iets beter
is dan de honderd al bestaande, weegt vaak niet op tegen de extra kosten
die het voor de samenleving en de burgers met zich meebrengt om die
variant in stand te houden en mee te nemen in hun keuzeproces. Onze
samenleving is al heel divers. Daarom is het niet aannemelijk dat de toe-
voeging van nog meer nieuwe migrantenculturen een positief effect zou
hebben.” Een tweede kanttekening is dat dit argument veronderstelt dat
tussen culturen gekozen kan worden, dat men vrij kan variéren en combi-
neren. Met andere woorden, het geldt voor de polyculturele variant van
diversiteit, maar niet voor het naast elkaar bestaan van geisoleerde groeps-
culturen.

Hoewel culturele diversiteit dus zeker waardevol is, is het in een diverse
samenleving als Nederland zelden nodig dat de overheid deze actief bevor-
dert (uitzonderingen als de media of de podiumkunsten daargelaten.)
Voorzover het al zinvol zou zijn, zou dit bovendien alleen gelden voor open
deelculturen en niet voor gesloten groepsculturen. De relevantie van dit
argument voor migrantenculturen is dan ook gering.

75. Vgl. Habermas 1994,

76. Parekh 2000, p. 167.

77. WRR 2007; Putnam 2007.

78. Musschenga 1998, p. 220 betoogt dat eerder steun is geboden voor culturen die relatief
sterk afwijken van de dominante, omdat juist die zorgen voor een vruchtbare kritische
confrontatie. Dat kan in algemene zin zo zijn, maar als argument voor overheidssteun
binnen Nederland is het niet sterk. Voor dit doel zijn er op dit moment al ruim voldoen-
de minderheidsculturen in Nederland en de migratie zal voorlopig nog wel aanhouden.

30

W. van der Burg

4.2 4. Een samenleving heeft culturele eenheid en samenhang nodig

Het spiegelbeeld van het vorige argument is dat culturele eenheid goed is
voor een samenleving. Het bevordert de onderlinge communicatie als men-
sen dezelfde taal spreken en er is groter onderling vertrouwen als ze dezelf-
de achtergrondcultuur hebben.” Culturele verschillen leiden vaak tot span-
ningen en conflicten.

Inderdaad heeft culturele eenheid veel voordelen. Eén taal vergemakke-
lijkt de communicatie. Zonder sociale cohesie kan een samenleving niet
bestaan; een kern van gemeenschappelijke normen en waarden is daarvoor
een voorwaarde. Maar dat kan ook een minimale kern zijn die vooral regu-
leert hoe we met verschillen omgaan.?’ Voor de omgang met migranten-
culturen moeten we bovendien de verschillen niet overdrijven; de meeste
fundamentele normen, zoals verboden op moord en diefstal, worden im-
mers gedeeld.®! We moeten er daarom voor waken om in te algemene ter-
men over eenheid en samenhang te spreken. Niet iedere vorm van ver-
scheidenheid is bedreigend voor de onderlinge samenhang. Om dit argu-
ment op waarde te kunnen schatten en te kunnen afwegen tegen de voor-
delen van diversiteit, is het dus nodig om over gedegen en gedetailleerde
empirische analyses te beschikken waar verschillen precies tot problemen
leiden en wat de beste strategie is om met die verschillen om te gaan.3?

4.3. Publiek goed

4.3.1. Cultuur en culturele diversiteit zijn voorwaarden voor individuele
autonomie, zelfontplooiing en welzijn

Een rijke en gevarieerde cultuur biedt een deelnemer aan die cultuur veel
keuzemogelijkheden en vrijheid. Hij kan zich beter ontplooien en een cul-
tureel rijker leven leiden. Dat bevordert zijn geluk en welzijn. Deze argu-
menten (in de filosofie worden zij doorgaans scherp onderscheiden) heb-
ben gemeen dat ze de betekenis van cultuur voor het individu benadruk-
ken.® Dit kan een argument zijn voor steun aan bedreigde minderheids-
culturen.

Dat cultuur van groot belang is voor iemands ontplooiing en welzijn,
geldt ongeacht de cultuur waarom het gaat. Maar natuurlijk maakt het ver-

79. WRR 2007; Putnam 2007.

80. Vgl. De Ruijter 1993, p. 42-44.

81. De verschillen op dit vlak betreffen vooral of bepaalde uitzonderlijke handelingen zoals
eerwraak onverkort als moord moeten worden gekwalificeerd en behandeld.

82. WRR 2007.

83. Ik groepeer onder dit argument een brede literatuur met veel eigenlijk verschillende
argumenten. Zie onder meer Raz 1993, p. 162; Kymlicka 1989 en 1995; Carens 2000.

31




g |

P
|
i,

WG

Culturele diversiteit en de democratische rechtsstaat

schil of iemand is opgegroeid in de dominante cultuur van een samenle-
ving. lemand die afkomstig is uit Turkije kan zich doorgaans het beste uiten
in de Turkse (of Koerdische) taal. Zij zal, als ze vervolgens in Nederland
naar school gaat, ook Nederlands leren, maar dan als tweede taal. Mis-
schien bereikt ze daarin een grote vaardigheid, zoals sommige Neder-
landers zich moeiteloos in het Engels kunnen uiten. (Maar slechts enkelen
spreken het even goed als een native speaker!) Misschien maakt ze zich
ook de bredere cultuur, de humor en de impliciete sociale normen eigen,
maar de beheersing ervan zal zelden gelijk zijn aan die van een autochto-
ne Nederlander.

Sommige migranten blijven zich in sommige opzichten beter thuis voe-
len in hun primaire taal en cultuur. Het eerder aangehaalde voorbeeld van
het Nederlandse bejaardenhuis in Nieuw-Zeeland laat zien hoe diep die
behoefte kan zitten, zelfs bij mensen die tientallen jaren lang goed geinte-
greerd waren.® Kortom, ze hebben hun eigen cultuur — op zijn minst als
deel van hun totale culturele omgeving — nodig. Alleen dan kunnen ze wer-
kelijk autonoom zijn, zich volledig ontplooien en gelukkig worden.

Dit is een sterk argument voor steun aan autochtone minderheidscultu-
ren, die immers vaak op tal van manieren worden bedreigd en daardoor op
achterstand raken ten opzichte van de meerderheidscultuur. Het is in het
belang van individuele burgers dat hun primaire taal en cultuur vitaal en
gevarieerd zijn. Als hun primaire cultuur een andere is dan de dominante
cultuur, kan dat een reden zijn voor steun aan die cultuur, voor integratie
met behoud van de eigen identiteit als beleidsdoel. De reden hier is niet,
zoals in paragraaf 4.2.1, dat de minderheidscultuur als zodanig waardevol
is, maar dat een bloeiende minderheidscultuur een voorwaarde is voor het
geluk van de burgers die zich daarmee verbonden weten.

In eerste instantie is ook in het Nederlandse migrantenbeleid de nadruk
gelegd op het behoud van de eigen identiteit. Maar dit was te zwart-wit.
Het suggereert dat je 6f Nederlander bent, 6f Turk en dat iemands identi-
teit ongewijzigd behouden kan blijven. Dat doet geen recht aan de gelaag-
de en meervoudige identificatieprocessen die kenmerkend zijn voor
migranten in een Westerse samenleving.®> Hun identiteiten zijn dynamisch
en hybride, ze identificeren zich met meerdere culturen. De terechte kritiek
op de doelstelling ‘integratie met behoud van identiteit’ is echter doorge-
schoten in een beleid waarin de allochtone cultuur ten onrechte nauwelijks
nog waarde wordt toegekend. Daarom pleit ik, aansluitend op de WRR,
voor een tussenvariant, namelijk integratie gericht op ontwikkeling van
meervoudige identificaties en hybride culturen. In een dergelijk beleid past

84. Vgl Kymlicka 1989, p. 175: ‘Someone’s upbringing isn’t something that can just be
erased; it is, and will remain, a constitutive part of who that person is.’
85. WRR 2007; Wolff 2005.

32

W. van der Burg

dat men ruimte laat voor de migrantenculturen én voor een ontwikkeling
daarin als gevolg van de ontmoeting met de Nederlandse samenleving.®

4.3.2. Cultureel geworteld zijn en lidmaatschap van een culturele groep
zijn voorwaarden voor zelfrespect en welzijn

Multiculturalisten (en ook sommige nationalisten) hebben terecht betoogd
dat veel mensen zich deel willen voelen van een culturele groep waarmee
ze zich kunnen identificeren.?” Voor hun zelfrespect is het belangrijk dat
die identiteit erkend wordt en dat de groep waarmee die identiteit verbon-
den is positief gewaardeerd wordt.®® Kosmopolitisten hebben vervolgens
laten zien dat dit niet voor iedereen even sterk het geval is.%¥® Die terechte
nuance neemt niet weg dat veel mensen een gevoel van ‘cultural belon-
ging’ nodig hebben.*® Anders raken ze gemakkelijk ‘ontworteld’. Mensen
moeten zich kunnen identificeren met een culturele groep, of dat nu de
nationale cultuur is of een minderheidscultuur — of misschien zelfs beide.
Het belang van cultureel lidmaatschap wordt door nationalisten wel als
argument gebruikt voor assimilatie. Omdat in hun visie er slechts één iden-
titeit mogelijk is, moeten immigranten zich maar aanpassen en identifice-
ren met Nederland. De lakmoestest is dan de loyaliteit bij de voetbalwed-
strijd Nederland-Marokko — iemand van Marokkaanse afkomst is pas vol-
ledig geintegreerd als hij voor Nederland is. Wat hierbij vaak miskend
wordt, is dat cultureel lidmaatschap niet iets is wat je zomaar kunt opzeg-
gen als het lidmaatschap van een vereniging. Het is meer of minder sterk
deel van iemands identiteit, van zijn persoonlijkheid. Dat lidmaatschap kan
hybride zijn, met sterkere accenten op bijvoorbeeld een Turkse of een Ne-
derlandse dimensie. Maar het is onrealistisch te verwachten dat de Turkse
dimensie geheel zal verdwijnen — nog daargelaten of het wenselijk is. Een
meervoudige benadering van identificatie zal nodig blijven.®!

Uit dit inzicht volgt dat het in het belang van individuele burgers kan zijn
dat hun primaire cultuur vitaal en gerespecteerd is. Prima facie kan daaruit
een argument voor overheidssteun worden afgeleid. Overheidsbeleid dat

86. Deze opmerkingen gelden evenzeer voor de analyse in de volgende subparagraaf.

87. Zie vooral Kymlicka 1989; Taylor 1994; Raz 1993, p. 163; Van Leeuwen 2003.

88. Taylor 1994; Kymlicka 1995, p. 89. Voor een empirische ondersteuning van deze stel-
lingen zie Verkuyten 2006, p. 159v.

89. Waldron 1995; Wolff 2005.

90. Voor alle duidelijkheid: voor dit en het vorige argument veronderstel ik alleen dat dit
voor sommigen geldt. Sommige critici van multiculturalisme suggereren dat omdat niet
iedereen behoefte heeft aan cultureel lidmaatschap, de claim om lidmaatschap serieus te
nemen altijd onhoudbaar is. Vgl. Parekh 2000 voor een vergelijkbare kritiek op de uni-
versalistische veronderstellingen in het kosmopolitisme.

91. WRR 2007.

33



prEau

i
"

i,
[T

Culturele diversiteit en de democratische rechtsstaat

groepen stigmatiseert en marginaliseert (of een politicus die dat in zijn

uitingen doet), is in ieder geval hiermee in strijd.

Overigens geldt dit argument (evenals het vorige) soms ook voor de
dominante cultuur. Een van de klachten in probleemwijken van autochto-
ne Nederlanders is immers dat het ‘hun wijk’ niet meer is, dat ze zich niet
meer thuis voelen tussen al die mensen van buitenlandse afkomst met hun
afwijkende godsdienst, taal en kleding. Ze hebben niet meer het gevoel
erbij te horen in hun cultureel té diverse omgeving. Wanneer dat het geval
is, is dat een reden om voor deze groepen te zoeken naar meer mogelijk-
heden tot identificatie met hun eigen Nederlandse cultuur.

4.3.3. Culturele diversiteit is een voorwaarde voor individuele autonomie,
zelfontplooiing en welzijn

Culturele diversiteit zorgt voor veel keuzemogelijkheden, en voor een rijk,
dynamisch en creatief cultureel kader.®? Maar dat gaat — net als in para-
graaf 4.2.3 — eigenlijk alleen op voor de polyculturele variant. Bij geiso-
leerde groepsculturen is er weinig te kiezen en te combineren — je maakt er
volledig deel van uit of helemaal niet. Beleid gericht op culturele diversi-
teit als publiek goed is dus alleen gerechtvaardigd voorzover het zich niet
op afgesloten groepsculturen richt. Gezien de ruimschoots bestaande
diversiteit in de Nederlandse samenleving is de vraag bovendien of op dit
moment bevordering van meer diversiteit zinvol is.

4.4. Pragmatische en indirecte overwegingen

Onder deze noemer valt een bonte verzameling van overwegingen, waarbij
cultuur indirect relevant is. Andere doelen dan cultuur, eenheid of diversi-
teit staan centraal, maar voor het verwezenlijken van die doelen moeten we
rekening houden met culturele verschillen. Een goed voorbeeld is burge-
meester Cohens opvatting over ongemengde zwemlessen.® Hij stelt het
belang voorop dat iedere Amsterdammer kan zwemmen en is daarom
bereid om culturen tegemoet te komen die gemengd zwemmen afwijzen.
Voor deze groep argumenten geldt dat de kracht ervan bepaald wordt door
het belang van het specifieke doel en door een empirische inschatting in
hoeverre aandacht voor de culturele verschillen bijdraagt aan het verwe-
zenlijken van dat doel. Gezien de grote diversiteit aan doelen is een alge-
mene indeling niet goed mogelijk. Maar ik wil vier clusters eruit lichten.

92. Kymlicka 1995, p. 83; Parekh 2000, p. 165 e.v.
93. Cohen 2004.

34

W. van der Burg

4.4.1. Achterstandssituaties

Migranten uit niet-Westerse landen zijn gemiddeld minder goed opgeleid
en vaker werkloos, en voor sommige groepen is sprake van hogere crimi-
naliteitscijfers.”* Culturen zijn dus soms geassocieerd met achterstandssi-
tuaties en specifieke problemen. Doorgaans is er overigens een zwak ver-
band. Hoewel onder sommige migrantenculturen de criminaliteit aanmer-
kelijk hoger is dan gemiddeld, is natuurlijk de overgrote meerderheid niet
crimineel.” Analoge opmerkingen gelden voor opleidingsniveau, werk-
loosheid en verbondenheid met democratische waarden.

Of het bij deze problemen zinvol is om in het beleid gericht de culturele
verschillen te benoemen, is een voortdurende bron van controverses en
grote woorden. ‘Linkse’ voorstanders van gericht achterstandsbeleid wor-
den al gauw beschuldigd van doodknuffelen en betuttelen van migranten;
wanneer ‘rechts’ een gerichte aanpak van de criminaliteit onder minder-
heidsgroepen bepleit, wordt dit criminalisering van bevolkingsgroepen
genoemd. Tegenstanders van beleid dat zich specifiek richt op minderhe-
den, krijgen weer te horen dat ze de ogen sluiten voor de problemen. Het
debat is vooral ideologisch van aard.

Het redelijk succesvolle 1000-banenplan om de werkloosheid onder
Molukkers te bestrijden is een voorbeeld waar een gericht doelgroepenbe-
leid zinvol was.*® In sommige situaties is de culturele factor onmiskenbaar,
bijvoorbeeld wanneer het gaat om typisch cultuurgerelateerde delicten
(eerwraak en vrouwenbesnijdenis) of om cultuurverschillen die succesvol-
le participatie op de arbeidsmarkt in de weg staan. Bijzondere aandacht
verdienen ook de problemen die sommige allochtone jongeren (en hun
opvoeders) hebben om met de verschillen en spanningen tussen de beide
culturen te leren omgaan. Als de opvoedingsstijlen van traditionele Marok-
kaanse ouders niet aansluiten op de moderne Nederlandse samenleving is
het voor hun kinderen moeilijk hierin hun weg te vinden. Beleid zal zich
dan hierop moeten richten.

In veel gevallen lijkt het beter om de cultuur als een facet mee te nemen
in een algemener beleid gericht op het bestrijden van achterstandssituaties.
Die zijn immers het primaire probleem, en niet de cultuur. Daarom is het

94. Die hogere criminaliteitscijfers zijn overigens vaak deels niet verbonden met etnische
afkomst, maar met sociale klasse; Bovenkerk 2006, p. 102.

95. Bovenkerk 2006, p. 102 merkt op dat we hierbij scherp moeten onderscheiden tussen de
verschillende etnische groepen omdat elk ervan een specifiek misdaadprofiel kent.
Turken vertonen bijvoorbeeld juist relatief lage misdaadcijfers, in het bijzonder bij de
vermogenscriminaliteit.

96. In 1987 werd besloten om bij de verschillende overheden 1000 banen te creéren speci-
fiek voor Molukkers; de taakstelling werd weliswaar niet voor 100% gerealiseerd, maar
het plan leverde toch een duidelijke bijdrage aan de vermindering van werkloosheid
onder deze groep.

35




-
1 -
I

Ay

i
1
.
{
.
I
H
;
I

i,

i

Culturele diversiteit en de democratische rechtsstaat

zinvol terughoudend te zijn met op specifieke culturen gericht beleid. Het

risico van stigmatisering en overmatige aandacht voor de cultuur is immers
reéel.

4.4.2. Communicatie ~

Cultuurverschillen kunnen de communicatie belemmeren. Dat geldt na-
tuurlijk voor taalverschillen, maar ook voor (onbewuste) gedragsnormen,
zoals gebaren en houdingen waarmee men respect of hoffelijkheid toont.”
leder die wel eens officiéle brieven in een vreemde taal heeft geschreven,
weet hoe moeilijk het is om de juiste nuances te vinden.

Soms is goede communicatie een voorwaarde voor volwaardige partici-
patie in de samenleving, bijvoorbeeld bij politieke en juridische procedu-
res. De overheid dient daarom rekening te houden met cultuurverschillen
die de communicatie kunnen belemmeren. Dat kan op twee manieren: door
de burger in haar eigen cultuur aan te spreken en door haar beter te laten
inburgeren. Beide benaderingen kunnen legitiem zijn. Of aanpassing door
de overheid nodig is, is vooral een afweging van kosten en baten, de te ver-
wachten effectiviteit en of er een fundamenteel belang van de burger in het
geding is. Soms is het zinvol om voorlichtingsmateriaal in meerdere talen
te maken, soms is dit praktisch onhaalbaar en ook niet noodzakelijk. Bij
voorlichting over geslachtsziekten is het belangrijker dat iedereen bereikt
wordt dan bij voorlichting over een kleine wijziging van een bestem-
mingsplan.

Bij aanpassing door migranten (al dan niet door verplichte inburgerings-
cursussen) is de vraag wat men in redelijkheid kan eisen. Het is redelijk om
van een goed opgeleide Nederlander te verwachten dat hij binnen vijf jaar
na vestiging in een Friestalige gemeente Fries kan lezen. Maar of we een
vergelijkbare aanpassing mogen verwachten van een 50-jarige analfabeet
uit Somali¢ die zich in Nederland vestigt, is de vraag — dat hangt af van de
beschikbaarheid van geschikte cursussen en van een didactische inschat-
ting hoe lang het duurt voor een analfabete volwassene kan lezen in een
voor haar vreemde taal.®® Het principe van bereidheid tot wederzijdse aan-
passing dient hier leidend te zijn, maar wat het in concreto inhoudt, is voor-
al afhankelijk van een zorgvuldige empirische inschatting.%®

97. Vgl. Van Rossum 1998 en 2007.

98. Onder de oude Wet Inburgering Nieuwkomers ging men uit van 600 uur taalonderwijs,
wat in de praktijk voor de meerderheid van de nieuwkomers onvoldoende is om het
gewenste minimumniveau aan taalbeheersing te bereiken. Zie Fermin 2006, p. 21.

99. Het principe van wederzijdse aanpassing vraagt overigens wel dat beide partijen elkaar

tegemoet komen. Een beleid waarbij de lasten van de aanpassing eenzijdig bij culturele

minderheden worden gelegd, is daarmee in strijd. Daarom zijn vraagtekens te plaatsen
bij een beleid dat wel een inburgeringsplicht oplegt maar onvoldoende garandeert dat er

adequate voorzieningen en cursussen beschikbaar zijn. Vgl. Fermin 2006, p. 40.

W. van der Burg

4.4.3. Opsporing en handhaving

Rechtssociologen zijn doorgaans sceptischer dan politici over de mogelijk-
heden om door middel van het strafrecht het gedrag van mensen te veran-
deren.'® Dat geldt vooral als gedrag met sterke morele overtuigiqggn of
met de eigen identiteit is verbonden of als men het ziet al.s een religieuze
plicht. Zelfs bij op genot gerichte activiteiten als prostitutie en alcoholge-
bruik zijn strafrechtelijke verboden doorgaans maar beperkt . effegtlef.
Opsporing en handhaving zijn bovendien moeilijk wanneer de Junc.hsche
normen niet worden gedeeld door de groepen of netwerken waarin het
gedrag plaatsvindt. '

Dit inzicht is van groot belang bij normatieve conflicten die samenhan-
gen met culturele verschillen. Vrouwenbesnijdenis en eerwraak hebben
bijvoorbeeld een zware morele lading en zijn nauw verbonden met de iden-
titeit van de betrokkenen. Een beleid dat hiermee geen rekening houdt en
alleen met kracht de dominante norm uitdraagt, zal doorgaans weinig
effectief zijn. Het is misschien effectief als symboolpolitiek voor de eigen
achterban, maar het risico is groot dat minderheden met afwijkende nor-
men zich alleen maar sterker zullen afzetten tegen de dominante cultuur.!”!
De vraag is vooral wat de meest effectieve strategie is om beide problemen
aan te pakken. Sommigen geloven in een frontale aanval op deze ver-
schijnselen, anderen in een aanpak van overtuiging en dialoog. De rechts-
sociologische studies zouden ons op zijn minst argwanend moeten maken
voor een beleid dat alle heil van de eerste strategie verwacht.

4 .4 4. Directe en indirecte discriminatie

Voor de praktische politiek is één van de belangrijkste redenen om cgltu'.—
rele identiteiten serieus te nemen, dat ze vaak aanleiding zijn tot discrimi-
natie. Marokkanen worden gediscrimineerd op de arbeidsmarkt en ge-
weerd bij de disco.'%? Hun minder goede taalbeheersing en afwijkende kle-
ding zijn daarbij factoren, maar ook allerlei vooroordelen. Soms 1s‘het ma-
ken van onderscheid gerechtvaardigd, ook al ervaren degenen die er Qe
dupe van worden dat niet altijd zo. Een jurist in een ambtelijke functl_e
dient de Nederlandse taal met alle nuances ervan goed te beheersen. Het is

100. Voor een genuanceerde analyse van de sociologische inzichten over onder welke voor-
waarden recht effectief kan zijn, zie Cotterrell 1992, p. 50 e.v.

101. Er zijn interessante parallellen tussen Gusfields klassieke analyse van de Tfempe_rance
Movement in de Verenigde Staten als mobilisatie van de zich in hun dominantie be-
dreigd voelende White Anglo-Saxon Protestants en de verschillend‘e hedendaagse bew_g-
gingen in West-Europa die zich verzetten tegen de instroom van migranten en in het bij-
zonder van moslims. Vgl. Gusfield 1976.

102. Vgl. Bovenkerk 2006.

37



e

b

EUH

”
‘"inn

LECTT

Culturele diversiteit en de democratische rechtsstaat

daarom te verwachten dat allochtone sollicitanten vaker op deze grond
afvallen. Maar veelal is een uitsluiting niet functioneel gerechtvaardigd,
bijvoorbeeld wanneer een caissiére wordt afgewezen wegens een hoofd-
doek of wegens kleine taalfouten.

In bijna elk land zijn leden van culturele minderheden slachtoffers van
discriminatie. Soms is dat heel bewust en direct, maar vaker is het onbe-
wust en indirect. In Nederland gaat het vooral om onbewuste discriminatie
waarbij stereotypen een grote rol spelen: zwarten zijn Iui, Marokkanen zijn
opvliegend, en vrouwen met hoofddoeken zijn fundamentalisten.!0?

Wanneer leden van deze culturen hierdoor systematisch achtergesteld
worden, dient de overheid dit te bestrijden. Dat kan op twee manieren. Men
kan de feitelijke achterstand en de eventuele kern van waarheid in stereo-
typen proberen aan te pakken — dan richt men zich op de minderheden zelf.
Dat kan bijvoorbeeld door aanpak van taalachterstanden, inburgeringscur-
sussen, het laten opdoen van werkervaring of door coaches die leden van
minderheidsgroepen begeleiden op de arbeidsmarkt of als startende onder-
nemer. De andere strategie is gericht op de discriminatie, niet alleen langs
Juridische weg maar bijvoorbeeld ook door advies te geven over hoe men
in sollicitatieprocedures onbewuste culturele bias kan tegengaan. Anoniem
solliciteren, opname van leden van minderheden in sollicitatiecommissies,
en soms ook positieve discriminatie zijn daarvoor mogelijke opties.

4.5. Conclusies

Deze verkenning laat zien dat er weinig algemene conclusies mogelijk zijn.
Bij veel argumenten hangt de geldigheid af van een zorgvuldige empiri-
sche inschatting van de problemen of voordelen van de huidige situatie, en
van mogelijke effecten van te voeren beleid. Wanneer iemand toch met
scherpe algemene uitspraken komt, kan men vermoeden dat deze onvol-
doende empirisch onderbouwd zijn en vooral gebaseerd op ideologische
stellingnamen.

Toch zijn er enkele voorzichtige conclusies mogelijk. Behoud van waar-
devolle culturen kan een argument zijn voor overheidssteun aan autochto-
ne minderheidsculturen. Culturele eenheid en diversiteit hebben zowel
positieve als negatieve kanten, waarbij vooral de polyculturele diversiteit
waardevol is. Individualistische benaderingen waarin de betekenis van een
cultuur voor een individu centraal staat, leveren echter de belangrijkste
argumenten. Een levende cultuur kan van wezenlijk belang zijn voor auto-
nomie, zelfontplooiing, zelfrespect en welzijn van burgers. Burgers beho-
rende tot een meerderheidscultuur hebben het gemakkelijker dan mensen

103. Voor een uitgebreide analyse van categorisering en vorming van stereotypen, zowel door
anderen (ascriptie) als door de betrokkenen zelf (inscriptie), zie Pierik 2000 en 2004.

38

-

W. van der Burg

die behoren tot een minderheidscultuur. De overheid kan een taak hebben
om dergelijke achterstanden te compenseren.

Voor veel gevoelige thema’s uit het actuele politieke debat speelt cultuur
indirect een rol. Dan gaat het bijvoorbeeld over achterstandssituaties, dis-
criminatie, en communicatieproblemen. Hiervoor is vooral een pragmati-
sche aanpak geboden. Het feit dat ik ze hier niet uitgebreid bespreek, bete-
kent niet dat ze niet belangrijk zijn. Integendeel, ze dienen bovenaan de
agenda van het integratiebeleid te staan. Alleen kan een filosofische of
juridische benadering niet veel toevoegen aan de primair empirisch gefun-
deerde analyse die hiervoor vereist is.

5. De democratische rechtsstaat
5.1. Democratie

In het vorige hoofdstuk zijn de politiek-filosofische uitgangspunten in
kaart gebracht. De vraag is nu of deze ook juridisch vertaald kunnen wor-
den. Ons rechtssysteem heeft een individualistisch karakter. Filosofische
argumenten over individuele belangen of rechten kunnen daardoor vaak
vertaald worden in harde juridische claims. Voor noties als de goede
samenleving of de intrinsieke waarde van een cultuur is dat lastiger.
Culturele diversiteit en eenheid en het behoud van cultuurgoederen hebben
in ons recht slechts beperkt erkenning gekregen. Sommige internationale
verdragen erkennen rechten van minderheden, maar doorgaans zijn deze
geformuleerd als individuele rechten van de leden van minderheden.
Alleen enkele specifieke wetten, vooral op het gebied van media en onder-
wijs, richten zich op culturele diversiteit — maar ook die gaan primair uit
van de rechten van burgers met een bepaalde overtuiging.

De niet-individualistische politieke argumenten zijn overigens juridisch
niet irrelevant. In een belangenafweging of een marginale toetsing kunnen
ze een rol spelen. Maar omdat de individualistische argumenten uit para-
graaf 4.3 eenvoudiger in belangen en rechten te vertalen zijn, zal ik me
daarop concentreren. Doorgaans zijn deze niet expliciet in grondrechten
vastgelegd. Daarom moeten we voor de rechtsfilosofische analyse naar een
abstracter niveau, dat van de beginselen. De fundamentele beginselen van
de democratische rechtsstaat zijn in Nederland vrij breed gedeeld en kun-
nen daarom een gemeenschappelijk normatief vertrekpunt vormen. Boven-
dien liggen deze ten grondslag aan ons positieve recht, zodat een rechtsfi-
losofische analyse op basis daarvan gemakkelijker in juridisch overtuigen-
de conclusies is te vertalen.

Volgens de rechtsfilosoof Ronald Dworkin is de dragende idee achter de
democratie dat de staat alle burgers als gelijken, dat wil zeggen met gelij-
ke zorg en respect moet behandelen. Respect verwijst naar de menselijke

39




ay
L

)

Culturele diversiteit en de democratische rechtsstaat

r

waardighe.i_d en in het bijzonder naar de menselijke autonomie en zorg naar
de menselijke kwetsbaarheid en afhankelijkheid.!* Deze gelijkheidsnorm
en Dworkins democratietheorie zal ik hieronder verder als vertrekpunt
nemen.

AN

5.2. Politieke en juridische instituties

De gelijkheidsnorm impliceert volgens Dworkin dat alle burgers een gelij-
ke stem in de politieke besluitvorming hebben en dat de meerderheid be-
sluit. Maar een simpel meerderheidsprincipe heeft tekortkomingen.
Minderheden kunnen immers structureel uit de boot vallen. Om de kwets-
baarste belangen van minderheden te beschermen, moeten we deze vast-
1§ggen in grondrechten. Grondrechten zijn dus een noodzakelijke aanvul-
ling op het meerderheidsprincipe, om te zorgen dat alle burgers zoveel
mogf:lijk met gelijke zorg en respect worden behandeld.

. Migranten zijn in Nederland structureel ondervertegenwoordigd in poli-
ticke instituties, zoals gemeenteraden, adviesraden en beleidsbepalende
ambtelijke functies. Voor een deel is dit verklaarbaar doordat zij niet de
Nederlandse nationaliteit hebben, de taal minder beheersen en een lagere
opleiding hebben. Maar er zijn ook andere oorzaken zoals structurele dis-
criminatie. Voor minderheden is het lastiger om verkozen te worden omdat
ze te sterk afwijken van de grote meerderheid van de kiezers en minder
deelnemen in relevante netwerken. Deze ondervertegenwoordiging is in
strijd met het democratische gelijkheidsideaal.

Voor duidelijk afgebakende minderheidsgroepen kan men soms speciale
groepsrechten creéren. Zo zijn er in sommige parlementen van Arabische
landen zetels gereserveerd voor christelijke en andere minderheden en in
verschillende Balkanlanden voor etnische minderheden. In Sleeswijk-
tI;I().Ls‘cein geldt de kiesdrempel niet voor de partij van de Deense minder-

eid.

.Dergelijke harde juridisch vastgelegde groepsrechten zijn in Nederland
niet zinvol. Er zijn hier geen voldoende grote scherp afgebakende en
homogene groepsculturen. We moeten daarom naar lichtere vormen zoe-
ken om deze tekortkoming van ons democratisch stelsel te verbeteren. Een
nog deels geformaliseerde strategie is te bevorderen dat minderheidsgroe-
pen ;ichzelf organiseren (eventueel ook in koepelorganisaties en eigen
politieke partijen) en in overlegorganen een aantal vaste zetels te reserve-
ren voor vertegenwoordigers van hun organisaties.!% Dat is de bekende
bgnadering van verzuiling en poldermodel. Een dergelijke harde vastleg-
ging van streefcijfers in quota of oprichting van eigen koepels en advies-
raden is niet altijd zinloos, maar heeft grote nadelen. Een praktisch pro-

104. Dworkin 1978 en 1985, verder uitgewerkt in Van der Burg 1991 en 2005 en Pierik 2000.
105. Vgl. Van der Vlies 2002, p. 179.

40

W. van der Burg

bleem is de grote diversiteit van en binnen migrantengroepen. Bovendien
bevordert deze aanpak dat migranten zich op hun migrant-zijn (en op de
eigen specifieke migrantencultuur) organiseren en dat kan leiden tot aller-
lei ongewenste effecten zoals het fixeren van groepsidentiteiten.

Een minder formele strategie verdient daarom de voorkeur. Politieke
instituties (en de rechterlijke macht) kunnen een diversiteitsbeleid voeren.
Daarbij zou iedere institutie zich eerst moeten afvragen welke invalshoe-
ken en culturen in een bepaald orgaan specifiek relevant zijn en nagaan of
deze voldoende aanwezig zijn. Als specifieke invalshoeken of culturen niet
adequaat vertegenwoordigd blijken, dient men vervolgens na te gaan hoe
men tot een betere vertegenwoordiging kan komen. Dat kan door specifie-
ke stimuleringsprogramma’s, door gericht zoeken naar leden van minder-
heidsgroepen bij vacatures, of door het opnemen van culturele diversiteit
als een van de criteria bij de samenstelling van organen of kandidatenlijs-
ten daarvoor. Dit is te vergelijken met een benadering die vaak gebruikt is
om een groter percentage vrouwen in allerlei organen en functies te krij-
gen. Men ziet vrouwen of leden van minderheden niet als vertegenwoordi-
gers van organisaties, maar als personen die bijdragen aan de gewenste
diversiteit en representativiteit van bepaalde instituties.!%

Deze aanpak kan soms zelfs leiden tot een statistische oververtegen-
woordiging van minderheden. In adviesraden over relaties en gezin is het
bijvoorbeeld zinvol om meer dan één homoseksueel of lesbienne in de raad
te hebben; in de meeste andere adviesorganen is seksuele voorkeur juist
volstrekt irrelevant. In adviesorganen over onderwijs is de inbreng vanuit
migrantenculturen wezenlijker dan in adviesraden over beurszaken.

Dit is dus geen traditioneel verzuilingsmodel. De verhoudingen liggen
niet vast; per concreet orgaan wordt nagegaan of er sprake is van relevan-
te onevenwichtigheden. Men veronderstelt geen afgebakende groepscultu-
ren, maar acht een zichtbare reflectie van bestaande culturele diversiteit in
een democratie wenselijk. Daarvoor zijn verschillende argumenten, die
vrijwel alle ook in de discussie over evenredige vertegenwoordiging van
vrouwen al naar voren gebracht zijn.!%” Het cre€ert rolmodellen en identi-
ficatiemogelijkheden en versterkt het gevoel bij minderheden dat ze er bij
horen. En het bevordert een goede besluitvorming, omdat het relevante
ervaringen en perspectieven inbrengt in de discussie.

5.3. De vrije markt

Een soortgelijke argumentatie geldt voor de tweede basisinstitutie van een
goede samenleving, de vrije markt. In beginsel doet een vrije markt het

106. Vgl. over de meerwaarde van allochtone politiemedewerkers Broekhuizen, Raven &
Driessen 2007.
107. Mansbridge 2000, p. 101.

41




)

o
L

| G

Culturele diversiteit en de democratische rechtsstaat

-

meeste recht aan de menselijke keuzevrijheid. ledereen kan zelf haar eigen
keuzes maken — hoe hard zij wil werken en waar zij haar geld aan wil uit-
geven, aan skivakanties of aan popconcerten. Maar natuurlijk is een vrije
markt nooit perfect en zijn er correcties nodig. Gehandicapten, kinderen en
bejaarden kunnen immers niet of moeilijk meekomen; sommige mensen
raken buiten hun schuld werkloos. Daarom moet volgens Dworkin de vrije
markt worden aangevuld met een verzorgingsstaat.

Rond culturele diversiteit wil ik twee marktimperfecties eruit lichten.
Voor sprekers van een minderheidstaal is het duurder en lastiger om hun
cultuur te beleven. Terwijl een Nederlandstalig boek een potentiéle afzet-
markt heeft van twintig miljoen lezers, is dat voor een Friestalig boek een
half miljoen. Op basis van een ongecorrigeerd marktmechanisme zouden
veel Friestalige boeken een te kleine oplage krijgen om commercieel haal-
baar te zijn. Friestalige auteurs zouden nauwelijks royalty’s ontvangen,
waardoor er minder goed aanbod zou zijn. Om de kosten van boeken en de
opbrengsten van het schrijven ervan op een vergelijkbaar niveau te krijgen
als bij Nederlandstalige boeken, zijn subsidies aan zowel uitgevers als
auteurs nodig.

De grondslag voor deze subsidies is overigens meervoudig. Een argu-
ment is het behoud van de Friese taal en cultuur (zie paragrafen 4.2.1 en
4.2.3). Maar een belangrijker argument is gebaseerd op de fundamentele
gelijkheidsnorm en op de daaruit voortvloeiende claim van minderheden
om evenzeer van hun eigen cultuur te kunnen genieten als leden van de
meerderheid. Daarom moet de staat de imperfecties van de markt corrige-
ren. Dit geldt overigens niet alleen voor literatuur, maar ook voor theater
of televisie in de minderheidstaal.

Dit argument geldt in principe ook voor allochtone minderheidsculturen.
Maar daarbij past de kanttekening dat dit voor de meeste migrantencultu-
ren niet nodig is omdat die elders een culturele en economische thuisbasis
hebben. Bovendien is er een praktisch argument: men kan niet onbeperkt
subsidi€ren. Het recht op ondersteuning van de eigen cultuur is niet onbe-
grensd: de Nederlandse staat kan niet iedere minderheidscultuur onder-
steunen. Steun zal dus vooral gerechtvaardigd zijn bij culturen waarvoor
Nederland een eigen specifieke verantwoordelijkheid draagt zoals die van
de Roma of de Molukkers.

Een tweede marktimperfectie is discriminatie van minderheden op de
arbeidsmarkt en op de consumentenmarkt. Marokkaanse jongeren komen
disco’s niet of moeilijk binnen. Veel verenigingen hebben een cultuur (bij-
voorbeeld qua alcoholgebruik) waar moslims zich minder thuis voelen. Op
de arbeidsmarkt worden allochtonen structureel gediscrimineerd. Vaak is
die discriminatie overigens onbewust, doordat allerlei stereotypen een rol
spelen. Als minderheden structureel worden achtergesteld in de vrije markt
en dus niet als gelijke burgers worden behandeld, is dit een zwaarwegende

42

W. van der Burg

reden voor overheidsinterventie. Te denken valt aan diver§e vormen van
antidiscriminatiebeleid, inclusief een bewust voorkeursbeleid.

5.4. De achtergrondcultuur

Dworkin noemt alleen het meerderheidsprincipe en de vrije rnarkt. als insti-
tuties die vanuit het gelijkheidsperspectief aanvulling of correctie behog—
ven. Will Kymlicka heeft daarnaast aandacht gevraagd voor de betekems
van de dominante achtergrondcultuur.!®® In een land waar het christendom
de dominante godsdienst is, kunnen christenen gemakkelijker hun geloof
beleven dan niet-christenen. Dat is duidelijk bij zon- en feestdagen, maar
minderheden kunnen ook op problemen stuiten rond bijvoorbeeld kleding-
voorschriften, gebedspraktijken en taboes. In Finland is hgt voor de
Zweedse minderheid lastiger om volwaardig aan de samenleving deel te
nemen, niet alleen in instituties als het parlement en de media, maar ook in
het alledaagse sociale leven.!” Homoseksuelen en lesbiennes vind_;n in
een overwegend heteroseksuele cultuur weinig rolmodellen en mogelijkhe-
den tot onderling contact, en zijn vaak het slachtoffer van yoproordelen.

Een praktische oplossing voor veel van deze problemen is iets waarvoor
de meerderheid vaak weinig begrip heeft, namelijk een aparte subcultuur
of aparte organisaties. Binnen een eigen vereniging kunnen Nederlapders
van Marokkaanse afkomst hun eigen cultuur beter beleven dan binnen
algemene organisaties. Aparte homobars of ontmoetingsplaatsen maken de
kans aanmerkelijk groter om een sekspartner of levenspar’gner te ontmoe-
ten. Binnen aparte organisaties en subculturen kunnen .rnln.de'rhec.len ge-
makkelijker zichzelf zijn en hebben ze minder last van fhscrlmlnatle.

De onevenwichtigheden in de achtergrondcultuur dient de staat waar
mogelijk en zinvol te compenseren. Bekende voorbeelden zijn natuur.l'ljk
de mogelijkheden om op islamitische en joodse rust- en feestdagen vrij te
nemen of om in de rechtszaal Fries te spreken en een beroep te doen op tpl—
ken.!!® In het onderwijs kan een vak godsdienst op een inclusieye manier
vorm krijgen, zodat leerlingen iets leren over meerdere gf)dsdler}sten en
niet alleen over het christendom. Homoseksualiteit is minder zwhtbae_lr
aanwezig in het sociale leven en vaak reden tot discrimingtie - ‘.hgmo’ is
onder scholieren een veel gebruikt scheldwoord. Daarom is het juist daar
geboden om extra voorlichting te geven over homoseksualiteit.

108. Kymlicka 1989 en 1995.

109. Lagerspetz 1998. _
110. Over de moeizame acceptatie van het Fries in het rechtsverkeer zie Van der Velden 2004.

43




R

m.
Inhuul il
IR

Culturele diversiteit en de democratische rechtsstaat

5.3. Gelijkheid en discriminatie

Onze politieke instituties, de vrije markt en de achtergrondcultuur maken
het voor individuen uit minderheidsculturen lastiger om op gelijke voet te
participeren in de samenleving en hun cultuur te beleven, Deze achterstand
geeft een claim op de overheid om de ongelijkheid te corrigeren, op grond
van de fundamentele democratische gelijkheidsnorm. Het is een prima
facie claim, want soms zal het niet goed mogelijk of niet wenselijk zijn om
de ongelijkheid te compenseren.

De genoemde vormen van achterstelling zijn vaak nogal ongrijpbaar.
Wanneer het gaat om ras, godsdienst of seksuele voorkeur kan de Alge-
mene wet gelijke behandeling van toepassing zijn (bijvoorbeeld bij discri-
minatie in de arbeidssfeer). Maar vaak zal de achterstelling buiten de
AWGB vallen omdat er geen duidelijke discriminerende handelingen zijn
en de algemene patronen van achterstelling niet aan concrete personen toe
te rekenen zijn. Dat betekent echter niet dat deze patronen juridisch irrele-
vant zijn. De Grondwet en internationale verdragen erkennen het gelijk-
heidsbeginsel als fundamenteel beginsel. Daaruit kan een plicht voor de
overheid voortvloeien om patronen van achterstelling te bestrijden. In wet-
en regelgeving kan een dergelijke opdracht ook aan bedrijven en instellin-
gen gegeven worden.

Een bekend verwijt tegen multiculturalisme is dat het integratie bemoei-
lijkt doordat het minderheden vastpint op hun afwijkende cultuur en
groepsidentiteiten versterkt. Dit verwijt is overigens empirisch omstreden.
Het hangt sterk af van de context of groepsvorming positief of negatief
moet worden gewaardeerd. Wanneer migranten eigen organisaties vormen
en zelfbewust hun eigen cultuur beleven, is dat soms Juist bevorderlijk voor
integratie.''! In andere gevallen is echter versterking van de groepsidenti-
teit van minderheden onwenselijk. De sterkere varianten van multicultura-
lisme hebben soms dit ongewenste effect, maar ook een kosmopolitisme
dat cultuur helemaal negeert, loopt het risico dat culturele identiteiten als
reactie op dit gebrek aan erkenning juist worden versterkt.

De hier door mij bepleite benadering vermijdt beide extremen. Het
neemt minderheidsculturen serieus en de achterstanden die daarmee soms
verbonden zijn. Maar het versterkt noch bestrijdt het groepskarakter van
die culturen. De genoemde achterstanden maar ook wetgeving en beleid
gericht op de bestrijding ervan hebben immers geen noodzakelijk verband
met een mogelijk groepskarakter van culturen. Ook een Marokkaanse
Nederlander die zich niet zich opsluit in een eigen groepscultuur onder-
vindt nadelen van stereotypen en achterstelling.

111. Kymlicka & Norman 2000, p. 37; Modood 2000, p. 185 e.v. Vgl. ook Scheffer 2007, p.
68. Gematigd positief hierover is Duyvendak 2006, p. 50.

44

W. van der Burg

De analyse vertrekt niet bij het bestaan van groepen, maar bij de consta-
tering dat bepaalde categorieén personen problemen hebben .als gevglg van
(de maatschappelijke reactie op) kenmerken zoals een muzlderheldstaal,
godsdienst, uiterlijk en kleding, of homoseksuele voorkeur.'! Mensen met
die kenmerken, ongeacht of ze die in groepsverband beleven Qf niet, staan
structureel op achterstand. Om toch te zorgen dat allen als gelijken worden
behandeld kan de overheid de plicht hebben om die structurele achters?an'd
te corrigeren. Onder bepaalde voorwaarden heeft die plicht ook een juri-
disch dwingend karakter. .

De eerste stap is dus de vaststelling dat sommige leden van de samenle-
ving nadelen ondervinden op grond van bepaalde culturele Ifenmerken. ]?e
volgende stap is nagaan of dit ook een ongerechtvqard1gd na_de.el is.
Wanneer sommigen kiezen voor een duurdere begrafenisceremonie in het
land van oorsprong, is er geen reden om hen voor de extra kosten te com-
penseren — dit is een vrije keuze. Maar dat sommigen op voor hen wezen-
lijke religieuze of culturele feestdagen geen vrij kugnen krijgen, terwijl
christenen vrij zijn met Kerstmis, kan wel een reden zijn voor mgatregelen.

De derde stap is nagaan of er geschikte middelen zijn om dlt‘ nadeel te
bestrijden. Eerst in dit stadium komt de vraag op o_f men in l?eleld en wet-
geving zich op culturele groepen en hun organisaties moet richten qf niet.
Omdat het individuen en niet groepen zijn die de nadeler} ondervinden,
dienen we ons alleen specifiek op culturele groepen te richten als daar
goede gronden voor zijn. De behoefte aan ongemengd zwemmen bestaat
vooral bij sommige groepen allochtone vrouwen, maar om daaraan tege-

moet te komen kan worden volstaan met speciale uren voor alle vrouwen,
ongeacht culturele achtergrond.

5.6. Inclusieve neutraliteit

Uit de gelijkheidsnorm die de basis vormt van onze democratisphe rechts—
orde volgt dus een prima facie norm dat de staat.leden van mlgqerhelds—
culturen moet tegemoetkomen en achterstanden die het geyolg zijn van de
minderheidspositie moet bestrijden. Iedere burger moet in v_n_]held hae.lr
cultuur kunnen beleven. Als sommige burgers door omstandigheden die
niet aan hun eigen schuld zijn toe te rekenen zich daarbij in een structure-
le achterstandspositie bevinden, dient de overheid (en het recht) corrige-
rend op te treden. o )

Deze prima facie norm lijkt op het eerste gezicht in strijd met de neutra-
liteit van de staat. Als de staat uitgaat van bepaalde levensbeschouwelijke
visies worden de aanhangers daarvan bevoordeeld en c;e overige leden van
de samenleving niet als gelijken behandeld.'' Dat beginsel van neutraliteit

112. Voor een uitgebreidere analyse in deze zin zie Phillips 2007; Pierik 2000.
113. Dworkin 1985; vgl. hierover ook Pierik 2000, p. 140 e.v.

45



Bl

RSELS 1F

Culturele diversiteit en de democratische rechisstaat

speelt vooral bij godsdienst, maar het heeft een ruimere betekenis Het/
geldt ook voor levensstijlen en culturen. Het is bijvoorbeeld een sterk :clrgu-
ment voor gelijkstelling van homoseksuele en heteroseksuele relaties
Neutraliteit is een kritische maatstaf om de argumenten voor een wet te;
beoordelen, maar ook voor de inhoud van de wet.!'¢ Als een wet systema-
tisch aanh_angers van een bepaalde godsdienst benadeelt; is dat in strijd met
de peutralltelt en een sterk argument tegen die wet. Het is slechts een prima
fam.e argument; er kunnen altijd goede redenen zijn waarom die non-neu-
traliteit onvermijdelijk of gerechtvaardigd is.

Het begrip neutraliteit kent verschillende invullingen. In het Nederlandse
debfit Staan twee versies tegenover elkaar. Aanhangers van exclusieve neu-
traliteit verdedigen, doorgaans onder verwijzing naar de Franse laicité, dat
de staat levensbeschouwelijk blind moet zijn en dat er voor leven’sbe-
schouwmg_ in de publieke sfeer geen ruimte is."'> Godsdienst is alleen iets
voor de ppvésfeer. Daartegenover staat inclusieve neutraliteit die levens-
be_schpuwmg wel toelaat in de publieke sfeer, maar eist dat dit op een even-
wichtige manier gebeurt.“"’ Proportionele subsidiéring van pastores in
lgger €n gevangenissen en van confessioneel onderwijs past in een inclu-
sieve visie op neutraliteit.

Exclusieve neutraliteit past niet bij de Nederlandse traditie — al is het
al_leep maar omdat hier partijen, scholen en tal van andere publieke orga-
nisaties op confessionele basis bestaan.!!” Weliswaar domineert de gods-
dlllenst door de ontzuiling en secularisering minder sterk het maatschappe-
hjke.leven dan vroeger, maar er is zeker geen principiéle uitsluiting uit de
publieke sfeer. Inclusieve neutraliteit is in grote lijnen het uitgangspunt
voor het Nederlandse recht. We kennen overigens ook enkele elementen
van exclusieve neutraliteit, bijvoorbeeld omdat er, anders dan in Duitsland,
geen kerkbelasting is.

Belangrijker dan het historische argument is natuurlijk de principiéle
vraag Welke variant te verkiezen is. Inclusieve neutraliteit is in algemene
zin te vgrklezen omdat het niet van burgers vraagt dat ze een deel van zich-
zelf thuislaten. Burgers als gelijken behandelen kan onder bepaalde voor-
waarden ook betekenen dat de overheid hun godsdienstige opvattingen en
hun cultuur serieus neemt en er rekening mee houdt. Bovendien is het risi-
co dat wanneer men dat niet doet, burgers zich niet serieus genomen voe-

Hg Van der Burg 1991; Van der Burg & Brom 1999.
- De Leidse rechtsfilosofen Cliteur en Ellian orignteren zi ij ij
; zich op Frankrijk, terwijl de

ot ) 3 ik, i}
R;nvjlsexiiasr:;z .rechtsfllosofen Maris en Wolff zich vooral op de Amerikaanse filosoof

116. Deze bfenadering. is onder meer te vinden bij Stout 2004, in Belgié bij de aanhangers van
het actief pl}grahsme (Loobuyck 2005; hierover De Hert & Meerschaut 2007), en in
Nederland bij Bader 2007 en Van der Burg 2005. ’

117. Van der Burg 2005, p. 43 e.v.

W. van der Burg

len door de overheid en zich juist afwenden van de samenleving. Insluiting
is een belangrijke strategie voor integratie.

Maar er kunnen ook situaties zijn waarin exclusieve neutraliteit te ver-
kiezen is. Soms zijn er geen goede argumenten waarom de staat zich met
een bepaalde activiteit zou moeten bezighouden — een voorbeeld is de
bovengenoemde kerkbelasting. Rond dergelijke activiteiten heeft daarom
exclusieve neutraliteit de voorkeur.!!8

5.7. De rechtsstaat

Het resultaat van de analyse tot dusverre is dat een democratie doorgaans
goede redenen heeft om culturele minderheden tegemoet te komen, bij-
voorbeeld door steun of door uitzonderingen op algemene regels die voor
een minderheid extra belemmeringen met zich meebrengen om te leven
overeenkomstig hun cultuur. De belangrijkste grondslag daarvoor is de
democratische gelijkheidsnorm, die argumenten levert voor compensatie
van achterstandssituaties en bestrijding van discriminatie en voor inclusie-
ve neutraliteit. Maar deze redenen zijn slechts prima facie. Er kunnen even
goede of zwaarder wegende argumenten zijn om het niet te doen. In de eer-
ste plaats zijn er allerlei praktische argumenten tegen een onbegrensde
inclusiviteit. Het kost extra geld, is niet altijd realiseerbaar en er zijn niet
altijd effectieve methoden. Er kan onvoldoende draagvlak zijn onder de
meerderheid. Daarnaast zijn er ook principi€le overwegingen.

De belangrijkste grondslag om grenzen te stellen aan een cultureel inclu-
sieve aanpak is de rechtsstaat. Daaraan moeten twee aspecten worden
onderscheiden. Uitzonderingen of speciale regels ten behoeve van minder-
heden zijn allereerst mogelijk in strijd met de algemeenheid van de wet. De
voornaamste waarde van de algemeenheid van de wet is echter gelegen in
de gelijkheid van alle burgers voor de wet en hierboven is betoogd dat it-
zonderingen juist nodig kunnen zijn om die gelijkheid te waarborgen.
Daarom is dit doorgaans geen valide tegenargument tegen uitzonderingen.
Daarnaast bevordert de algemeenheid van de wet dat er heldere, eenvoudi-
ge en kenbare regels zijn, wat een criterium is voor goede wetgeving. 119 Dit
kan wel een reden zijn om terughoudend te zijn met te veel uitzonderingen.

Belangrijker is echter de kern van de rechtsstaat. De rechtsstaat be-
schermt de burgers tegen elkaar en tegen de staat. Uitzonderingen op wet-
telijke regels kunnen afbreuk doen aan die bescherming, bijvoorbeeld als
we onder het mom van tegemoetkoming aan minderheden eerwraak of
vrouwenmishandeling zouden toestaan. De belangen die door de regels
tegen geweld worden gediend, wegen echter zwaarder dan het belang van
minderheden om overeenkomstig hun eigen cultuur te leven.

118. Uitgebreider hierover Van der Burg 2007a.
119. Fuller 1969.

47



‘ﬂ::..u i
WILEURBRLH by

Culturele diversiteit en de democratische rechtsstaat

5.8. De noodzaak van een pragmatische analyse

De conclusie is vergelijkbaar met die van het vorige hoofdstuk: simpele
algemene stellingnamen zijn niet goed mogelijk. We kunnen een aantal
argumenten voor en tegen tegemoetkoming aan culturele minderheden
onderscheiden en deze op hun geldigheid onderzoeken. Maar voor een
totaal oordeel is de context, de complexe feitelijke situatie doorslaggevend.
Abstracte criteria over de aanvaardbaarheid van wettelijke maatregelen met
het oog op culturele diversiteit zijn niet mogelijk. (Natuurlijk zijn er wel
eepvoudlge gevallen zoals moord en geweld, maar die laat ik hier verder
buiten beschouwing, omdat daarover toch vrijwel iedereen het eens is.) We
moeten de context en de complexiteit van de sociale werkelijkheid niet
alleen mee in de afweging betrekken, maar hebben deze ook nodig om de
normatieve conflicten werkelijk te begrijpen.!20

120. Er ;ijn vel_'schi]lende manieren om die empirische werkelijkheid recht te doen. In de filo-
sof}sche literatuur komen we bijvoorbeeld pleidooien tegen voor een contextuele bena-
denn‘g (Carens 2000; Saharso & Verhaar 2006) en voor hermeneutiek (Dekkers, Hoffer
& Wils 2006). Ik geef de voorkeur aan pragmatisme als meest algemene benam’ing van
de door mij bepleite methode.

o

Om te beoordelen of een uitzondering op een wettelijke regel voor cul-
turele minderheden in wezenlijke opzichten in strijd zou zijn met de rechts-
staat, moeten we dus kijken naar de belangen die door de regel gediend
worder}, en die afwegen tegen het belang dat er voor de minderheid
gemoeid is met de uitzondering. We zouden kunnen proberen hierin een
a@gemene rangorde aan te brengen in drie soorten regels. Regels die gericht
zijn op de bescherming van lijf en leven zouden bijvoorbeeld zwaarder
wegen dan de belangen van culturele minderheden en dus geen uitzonde-
ringen toelaten. Wetten die slechts ondergeschikte belangen dienen, dienen
te wijken. En de moeilijke tussencategorie zou dan die zijn waarin de
belan_gen van de minderheid ongeveer in dezelfde orde van gewicht liggen
als die welke fioor de regel gediend worden. Voorbeelden hiervan zijn di-
lel.lj.mg’s waarin discriminatie van vrouwen staat tegenover de godsdienst-
vrijheid van minderheden, zoals bij subsidies aan de SGP en een verbod op
boerka’s.

Helaas is een dergelijke algemene categorisering niet goed mogelijk.
Warllt het gaat niet alleen om de belangen die door de wet in abstracto
gedlenq worden, maar ook om het concrete belang. Het besnijden van een
jongen is evenals voortdurend huiselijk geweld een aantasting van de licha-
melijke mt.egn'teit, maar is van een heel andere orde. We zullen dus naar de
concrete situatie moeten kijken om tot een verantwoorde belangenafwe-
ging te komen en te beoordelen of de rechtsstaat zich echt verzet tegen een
mogelijke tegemoetkoming aan culturele minderheden.

W van der Burg

Dat zal veel juristen bekend voorkomen.!?! Alleen door de interactie tus-
sen algemene gezichtspunten en concrete feiten komen we tot een werke-
lijk begrip van complexe juridische problemen. De analyse in dit en het
vorige hoofdstuk kan behulpzaam zijn bij het onderscheiden en evalueren
van de verschillende algemene gezichtspunten die in het politieke en juri-
dische debat een rol spelen. Maar alleen in het licht van de feiten komen
we tot verantwoorde normatieve oordelen. Daarom zal ik in het laatste
hoofdstuk laten zien hoe een pragmatische en inclusieve benadering enke-
le concrete thema’s kan verhelderen.

6. Een inclusieve en pragmatische benadering

6.1. Vrouwenbesnijdenis

In de laatste twee hoofdstukken heb ik een aantal uitgangspunten bespro-
ken rond de vraag hoe de democratische rechtsstaat moet omgaan met cul-
turele diversiteit. Het democratie-ideaal levert sterke argumenten voor een
inclusieve benadering, die burgers behorend tot culturele minderheden
probeert tegemoet te komen zodat ze als gelijken kunnen deelnemen aan
de samenleving. Dat kan steun voor minderheidsculturen betekenen of het
creéren van uitzonderingen en speciale regels. Maar er kunnen tal van
redenen zijn om dat niet te doen. Inclusiviteit is het vertrekpunt, maar niet
altijd het laatste woord. Een pragmatische benadering is nodig, gebaseerd
op een wisselwerking tussen algemene gezichtspunten en de feitelijke con-
text.

Aan de hand van enkele voorbeelden zal ik in dit hoofdstuk illustreren
wat een inclusieve en pragmatische benadering inhoudt.!? Dat leidt niet
altijd tot simpele antwoorden. Vaak zijn er goede argumenten aan beide
kanten van een controverse en hangt alles af van een gedetailleerde analy-
se van de feitelijke situatie. Maar rond sommige onderwerpen zijn er dui-
delijke grenzen te bepalen. Voor moord en doodslag, diefstal en bedrog kan
cultuur nooit een rechtvaardiging zijn. Aantasting van de mensenrechten
van andere burgers kan niet gerechtvaardigd worden door culturele inclu-
siviteit.

Een duidelijke grens is het verbod op geweld. De rechtsstaat heeft als
primaire verplichting tegenover zijn burgers om hun lijf en leven te be-
schermen. Dus is krachtig optreden nodig bij eerwraak en geweld tegen
vrouwen en homo’s. Een tweede grens is verbonden met de gelijkheids-

121. Vgl. Scholten 1974; Dworkin 1978.
122. Voor een overzicht van relevante jurisprudentie en een uitgebreide analyse van de mees-

te hier besproken thema’s zie Loenen 2006.

49




Lol
WILIELANE L

Culturele diversiteit en de democratische rechtsstaat

-

* norm. Sommige migrantenculturen hebben discriminerende opvattingen

over vrouwen en homo’s. Tegen opvattingen kan de staat niet strafrechte-
lijk optreden, hoewel het beleid zich wel degelijk kan richten op de veran-
dering ervan (bijvoorbeeld door ondersteuning voor homoseksuele jonge-
ren uit deze culturen). Wanneer die opvattingen ook leiden tot feitelijke
discriminatie, is dat reden voor ingrijpen. Het is bijvoorbeeld onaanvaard-
baar dat meisjes minder kansen zouden krijgen om onderwijs te volgen.

Bij vrouwenbesnijdenis komen geweld en discriminatie samen.!23 Het is
een ingrijpende aantasting van de lichamelijke integriteit van doorgaans
minderjarige meisjes en kan dus niet worden getolereerd. Dit lijkt simpel,
maar er zijn belangrijke nuanceringen. Het principiéle argument ter
bescherming van de lichamelijke integriteit geldt alleen voor ingrijpende
vormen van vrouwenbesnijdenis en niet voor de symbolische besnijdenis,
waarbij alleen een klein sneetje wordt gemaakt en geen weefsel wordt weg-
gesneden. Fysiek is dit minder ingrijpend dan jongensbesnijdenis; zolang
we die toestaan, moeten we consistent zijn en de symbolische vrouwenbe-
snijdenis ook tolereren. Als bovendien het toestaan van de lichte besnijde-
nis een effectief middel is om de zwaardere uit te bannen (zoals sommige
voorstanders betogen), zou deze moeten worden toegestaan.

Niettemin kunnen er goede redenen zijn om ook de symbolische besnij-
denis te verbieden (en om artsen te verbieden om hieraan mee te werken).
Een uitzondering kan namelijk de helderheid en het gezag van de verbods-
norm als geheel aantasten. Als de vitzondering de gewoonte van vrouwen-
besnijdenis en de achterliggende discriminerende opvattingen in stand
houdt (zoals de tegenstanders betogen), is dit een verkeerde strategie. De
vraag of ook de symbolische vorm van vrouwenbesnijdenis moet worden
verboden, hangt dus af van de context. Wat in Somalié een goede strategie
is, hoeft in Nederland niet te werken, Vrouwenbesnijdenis is daarom een
goed voorbeeld waarin de morele en juridische norm helder is, maar de dis-
cussie vooral gaat over de beste manier om die norm te realiseren.

6.2. Vrijheid van meningsuiting

De reacties op de film Submission en de Deense cartoons illustreerden hoe
moslims soms in westerse ogen overdreven gevoelig lijken rond hun
geloof. Maar niet alleen moslims nemen aanstoot aan bepaalde uitlatingen.
Geert Wilders wil de koran verbieden, en imam E] Moumni en kamerlid
Van Dijke werden vervolgd (maar niet veroordeeld) wegens het beledigen
van homo’s.

Een inclusieve benadering kiest voor een zo ruim mogelijke vrijheid van
meningsuiting. Burgers moeten de vrijheid hebben om te leven naar hun

123. Vgl. Leye, Deblonde & Temmerman 2005, Dekkers, Hoffer & Wils 2006.

50

W van der Burg

eigen overtuiging en die ook uit te dragen. Die vrijheid is echter niet onbe-
perkt, ze vindt haar grenzen in het schaden en beledigen van anderen. Er is
in Nederland geen vrijheid om te beledigen of op te roepen tot geweld.
Marokkanen consequent geitenneukers noemen is onnodig beledigend,
dient geen zinnig doel en is daarom te kwalificeren als strafbare belediging.
Wat beledigend is, hangt overigens mede af van context en intentie. De toe-
schouwer bij een homodemonstratie die de betogers nariep met ‘homo’s!’
had zeker de intentie om te beledigen, maar slaagde daar niet in; het leidde
juist tot grote hilariteit. Een burger die een agent voor homo uitmaakt, heeft
eveneens de intentie om te beledigen, maar in die situatie kan men dit als
strafbare belediging kwalificeren, zonder daarmee te suggereren dat het
woord homo in algemene zin als beledigend moet worden gezien.

In bepaalde contexten dienen we ruimere grenzen te stellen. In het kader
van een godsdienst of van een politiek debat is een ruimere uitingsvrijheid
geboden. Kunstenaars en columnisten mogen meer dan gewone burgers,
maar ook voor hen geldt dat ze nooit onbegrensd anderen mogen beledigen
of belasteren. Daarom was het terecht dat El Moumni en Van Dijke vrijuit
gingen voor hun uvitlatingen over homo’s. Evenmin dienen heilige boeken
als de koran of de bijbel verboden te worden omdat daarin geweld en dis-
criminatie worden gelegitimeerd. Ayaan Hirsi Ali en Geert Wilders hebben
het recht om een film te maken waaraan moslims aanstoot nemen.

Ik pleit dus voor een ruime juridische invulling van de uitingsvrijheid.
Maar daarmee is niet alles gezegd. Want naast een juridisch perspectief is
er ook een moreel burgerschapsperspectief. En daarin past een grotere
terughoudendheid in uitingen die door anderen als kwetsend kunnen wor-
den ervaren. Men mag van burgers verwachten dat ze anderen niet onno-
dig kwetsen of beledigen en dat ze elkaar met respect behandelen. Iemand
die negatieve opmerkingen over homo’s of buitenlanders maakt, weet dat
zij daardoor gekwetst kunnen worden. Daarom hadden El Moumni, Van
Dijke en Van Gogh zich dienen te onthouden van hun uitlatingen. De
Deense krant zocht bewust de provocatie door de cartoons te publiceren.
Hirsi Ali wist dat moslims gekwetst zouden worden als de tekst van de
koran op een blote vrouw werd geprojecteerd. Zelfbeheersing is een we-
zenlijke deugd van burgers: niet alles wat gezegd mag worden, dient ook
gezegd te worden. Dat is omdat respect voor anderen een basisnorm is voor
een fatsoenlijke samenleving, een teken van beschaving.

Dit onderscheid tussen een juridisch perspectief en een moreel perspec-
tief wordt in deze discussies vaak genegeerd. De Verenigde Staten kennen
een bijna absolute vrijheid van meningsuiting en de Deense cartoons val-
len daar zeker onder. Toch heeft vrijwel geen Amerikaanse krant ze gepu-
bliceerd, omdat men dat onnodig kwetsend vond. Men realiseerde zich daar
misschien beter, juist vanwege de ruime juridische bescherming, dat bur-
gers en media op een verantwoordelijke wijze met de vrijheid dienen om
te gaan.

51




SRR

4
B
d
&

L

WAL

Culturele diversiteit en de democratische rechtsstaat

6.3. Dubbele nationaliteit

Rond de dubbele nationaliteit gaat het beleid de laatste decennia sterk heen
en weer.'?* In 1992 werd onder minister Hirsch Ballin de mogelijkheid ver-
ruimd om bij naturalisatie de oude nationaliteit te behouden, omdat hij
meende dat meervoudige nationaliteit de integratie zou kunnen bevorde-
ren.'” Minister Verdonk zag het later juist als een belemmering. Het in
oktober 2007 door, opnieuw, minister Hirsch Ballin ingediende wetsvoor-
stel is weer ruimhartig. Dit alles weerspiegelt natuurlijk het veranderlijke
maatschappelijk klimaat, maar de vraag is wat de principieel juiste bena-
dering is.

Een inclusief beleid accepteert dat burgers meerdere culturele en andere
loyaliteiten hebben. Iemand die Nederlander wil worden, moet daarom in
principe zijn Duitse of Marokkaanse nationaliteit kunnen behouden. Dit
sluit aan op de analyse van de WRR dat identificaties meervoudig en
gelaagd zijn: iemand kan zich zowel met Marokko als met Nederland iden-
tificeren. Dat kan symbolisch uvitdrukking krijgen in een dubbele nationa-
liteit. Dit argument veronderstelt overigens een bewuste vrijwillige keuze.
Volwassen burgers moeten daarom ook altijd de mogelijkheid hebben
afstand te doen van een nationaliteit.

De met beide nationaliteiten verbonden meervoudige identificatie dient
bovendien wel reéel te zijn. Het is onwenselijk dat een derde generatie
Nederlander van Marokkaanse afkomst zonder enige binding met Marokko
nog steeds automatisch de Marokkaanse nationaliteit houdt. Het voorstel
van minister Hirsch Ballin om migranten op hun achttiende te laten kiezen
of ze een van de twee nationaliteiten willen laten vallen, is daarom een zin-
volle gedachte. Alleen is de voorgestelde periode van vijf jaar verblijf in
Nederland wel erg kort; de banden met het land van geboorte kunnen dan
nog sterk zijn. Ik pleit er daarom voor om die keuze alleen verplicht te stel-
len voor kinderen die in Nederland geboren zijn of eventueel voor kinde-
ren die hun hele schooltijd in Nederland hebben gewoond.

Er zijn enkele situaties waarin een dubbele nationaliteit ongewenst is,
omdat een symbolische meervoudige identificatie niet past bij de functie
die iemand bekleedt. De belangrijkste is het staatshoofd. Zij dient de een-
heid van Nederland te symboliseren, een dubbele nationaliteit past daar
niet goed bij. In het verlengde daarvan is het ook onwenselijk dat een
troonopvolger of regent naast de Nederlandse nationaliteit een tweede na-
tionaliteit bezit. Hetzelfde geldt voor andere functies die sterk met de een-
heid van Nederland verbonden zijn zoals die van minister-president, minis-
ter van buitenlandse zaken en minister van defensie. Voor andere ministers,
voor staatsecretarissen en zeker voor ambtenaren en Kamerleden weegt dit

124, Vgl. hierover WRR 2007, p. 89 e.v.
125. Hirsch Ballin 1993.

52

W. van der Burg

aspect minder zwaar. Daar dienen de overwegingen van representatie en
insluiting zwaarder te wegen. Eén miljoen Nederlanders heeft een dubbele
nationaliteit. Het is onwenselijk dat deze substantiéle minderheid catego-
risch wordt uitgesloten van politieke en ambtelijke functies.

Natuurlijk zijn er ook praktische problemen verbonden met een dubbele
nationaliteit, zoals de dienstplicht van Turkse mannen. Het is echter aan de
burgers zelf om daarover te beslissen. Als zij kiezen voor twee nationali-
teiten en bereid zijn de extra lasten te dragen, kan dit geen reden zijn voor
de Nederlandse staat om de dubbele nationaliteit te ontmoedigen.

6.4. Boerkas

Een van de zichtbaarste manifestaties van de multiculturele samenleving is
de variatie in kleding en kapsel. Orthodoxe joden met krullen en zwarte
hoeden, sikhs met tulbanden en moslimvrouwen met hoofddoeken ver-
schenen in ons straatbeeld terwijl de priesterboordjes en habijten verdwe-
nen. Soms liggen aan afwijkende kleding religieuze voorschriften ten
grondslag, maar niet altijd. Strakke spijkerbroeken, wijde joggingbroeken,
baseballcaps en hanenkammen laten zien dat culturele diversiteit ook
onder ‘witte’ Nederlanders voorkomt.

Een inclusieve benadering accepteert ieders kledingkeuze. Het uitgangs-
punt is dat kleding en kapsel zijn toegestaan als iemand daar bewust voor
kiest, tenzij er functionele redenen zijn om het te verbieden. Dat een ster-
renrestaurant geen baseballcaps accepteert, kan een functionele rechtvaar-
diging hebben. Een slordige uitstraling qua kleding en haardracht is voor
representatieve functies niet aanvaardbaar. Maar er is bijvoorbeeld geen
goede reden waarom een bedrijf met een pakkencultuur een Sikh het recht
Zou mogen ontzeggen om zijn traditionele kledij te dragen. Dit geldt zeker
voor zijn tulband, die immers onder de vrijheid van godsdienst valt. Ten
aanzien van zijn traditionele zwaard zal het soms lastiger zijn om tege-
moetkomend te zijn, omdat dit bij sommige functies in strijd is met veilig-
heidseisen. Het zal athangen van de context of het dragen van dit zwaard
wel of niet kan worden toegestaan.

De boerka’s trekken momenteel de meeste aandacht.'? De Tweede
Kamer heeft zelfs een motie-Wilders aanvaard die aandringt op een ver-
bod. De boerka is voor veel Nederlanders (inclusief de auteur) een sym-
bool van een extreem type godsdienst waartegen zij grote bezwaren heb-
ben. De ethicus Bert Musschenga noemt vrouwen in boerka’s zelfs ‘wan-
delende gevangeniscellen’.!?” Afkeer van de radicale islam en een gevoel
van vervreemding en onbehagen spelen ongetwijfeld ook een rol bij het

126. Ik gebruik boerka hier als aanduiding voor alle vormen van gezichtsbedekkende sluiers.
127. Musschenga 2007.

53



Culturele diversiteit en de democratische rechtsstaat

verzet tegen de boerka. Maar dit soort overwegingen kan geen reden zijn
voor een verbod als dat een inbreuk vormt op de godsdienstvrijheid.!?8
Grondrechten zijn er immers om leden van een minderheid te beschermen
tegen een meerderheid, juist wanneer die bezwaren heeft tegen hun opvat-
tingen of gedrag. N

Voor een boerkaverbod zijn dus zwaarwegende argumenten vereist.
VVD-Kamerlid Kamp, indiener van een initiatiefwetsvoorstel voor een
breder verbod op gezichtsbedekkende kleding, doet een beroep op de
openbare orde.'® Hij stelt dat boerka’s identificatie in de publieke ruimte
belemmeren en dat ze letterlijk een dekmantel kunnen zijn voor terroristen.
De vraag is allereerst of dit verbod effectief zal zijn. Een verbod haalt ver-
moedelijk weinig uit tegen overvallen waarbij integraalhelmen en bivak-
mutsen worden gebruikt. Voor overvallen in Nederland is een boerka
bovendien onhandig, ook omdat deze sterk opvalt. Zolang er geen syste-
matisch misbruik van de boerka is aangetoond, faalt Kamps beroep op de
openbare orde.’® Daarom meen ik dat we de boerka, al dan niet knarse-
tandend, moeten toestaan in publieke ruimtes.!3!

In sommige contexten zijn er wel argumenten om boerka’s te verbieden
of van draagsters te eisen dat ze die tijdelijk afdoen.!*? In situaties waar een
identificatieplicht bestaat, dienen burgers bereid te zijn hun gezicht te
tonen. Voor een groot aantal functies is persoonlijk contact noodzakelijk en
wordt dit contact belemmerd door een boerka. Van docenten en balieme-
dewerkers mag men eisen dat zij geen boerka dragen.

Sommige universiteiten en hogescholen kennen een boerkaverbod. Bij
massale hoorcolleges lijkt mij een boerka geen probleem. Of een deel van
het publiek ongeinteresseerd zit te sms’en of een boerka draagt, maakt voor
een docent weinig verschil. Maar voor kleinere discussiegroepen is het las-
tig als van studenten het gezicht niet te zien is. Als verplichte deelname aan
die werkgroepen noodzakelijk is en vervanging door een andere verplich-
ting niet mogelijk, moet de studente daarom bereid zijn haar boerka af te
doen. Voor een algeheel boerkaverbod op universiteiten bestaat echter geen
rechtvaardiging.'*?

128. Kamerstukken II 2005-2006, 29 754, nr. 41.

129. Wetsvoorstel gezichtsbedekkende kleding, 14 november 2007.

130. Kamps enige bron is een weblog. Dit noemt buiten landen als Pakistan waar de boerka
algemeen wordt gedragen, in totaal slechts vier overvallen (in Londen, Toronto en North
Carolina) die met een boerka werden gepleegd.

131. Aldus ook de conclusie van Vermeulen et al. 2006.

132. Voor een zeer uitgebreide en genuanceerde juridische analyse van uitzonderingen zie
Vermeulen et al. 2006.

133. Aldus ook Musschenga 2007.

W. van der Burg

6.5. Hoofddoeken in het onderwijs

Een minder ingrijpende vorm van hoofdbedekking is de gewone hoofddoek
die het gezicht vrij laat en dus, anders dan de boerka, de communicatie niet
belemmert. De redenen om een hoofddoek te dragen variéren. Sommigen
zien het als een religieuze plicht, maar het kan ook een symbool zijn van een
eigen culturele en religieuze identiteit. (De vaak gemaakte vergelijking van
hoofddoeken en kruistekens is dan ook misleidend; een kruisje is namelijk
slechts een religieus symbool, maar nooit een religieuze plicht.) Het verschil
tussen een inclusieve en een exclusieve versie van neutraliteit komt hier goed
naar voren. In de exclusieve versie moeten de staat en de publieke sfeer
geheel vrij zijn van religie. Voor ambtenaren, rechters, politici, maar ook in
het onderwijs is er geen ruimte voor hoofddoeken of andere symbolen van
religieuze identiteit. In Frankrijk mogen zelfs leerlingen geen hoofddoek
dragen.'** Inclusieve neutraliteit impliceert dat de veelkleurigheid van de
samenleving ook in de publieke sfeer tot uitdrukking komt. Daarom mogen
publieke ambtsdragers, docenten en studenten wel hoofddoeken dragen.

De inclusieve variant past, zoals ik hierboven heb betoogd, het beste in
de Nederlandse cultuur. Zij is ook principieel juist omdat het voorkomt dat
sommige burgers categorisch worden uitgesloten van bepaalde functies en
opleidingen. Het dragen van hoofddoeken valt bovendien onder de gods-
dienstvrijheid. Verplichte uniformen (waarbij nu ook al variatie bestaat tus-
sen heren- en dameskleding) kunnen eenvoudig aangepast worden door
een hoofddoek in de kleuren van het uniform.

In het openbaar onderwijs dient ruimte te zijn voor hoofddoeken. De
veelkleurigheid van de samenleving kan ook onder de leerlingen en docen-
ten weerspiegeld worden, qua geslacht, seksuele voorkeur, etnische achter-
grond en religie. De openbare ontmoetingsschool maakt het mogelijk dat
kinderen al van jongs af aan leren omgaan met verschillen. Dat de ene
docente een hoofddoek draagt en de andere niet, reflecteert slechts de ver-
scheidenheid in de samenleving. Daarbij moet voorkomen worden dat er
sociale druk ontstaat op leerlingen of docenten om een hoofddoek te dra-
gen: voor dlle partijen dient kleding een vrije keuze te zijn. In situaties
waarin de vrijheid van niet-hoofddoekdraagsters bedreigd wordt, mag een
school dus proberen om tot gezamenlijke afspraken te komen waarin het
dragen van hoofddoeken bijvoorbeeld alleen buiten de klaslokalen wordt
toegestaan. Een veelkleurige samenleving kan van alle burgers vragen dat
ze bereid zijn tot compromis.'??

134. Voor een kritische analyse van het Franse hoofddoekendebat zie Bowen 2007.

135. Voor een uitgebreidere analyse zie Saharso & Verhaar 2006. Zij bespreken een casus
waarin liberale moslimouders hun kinderen wilden afschermen tegen druk om een hoofd-
doek te gaan dragen. In deze specifieke situatie kan een hoofddoekverbod gerechtvaar-
digd zijn, als dit het compromis is waarover ouders en schoolleiding het eens worden. Het
in deze en volgende paragrafen verdedigde standpunt heb ik uitgewerkt in Van der Burg
2005, p. 148-154. Voor een tegengestelde opvatting zie onder meer Maris 2002 en 2006,

55




el
L

Culturele diversiteit en de democratische rechisstaat

6.6. Hoofddoeken bij de politie en de rechterlijke macht

Ook bij de politie en de rechterlijke macht zijn er sterke argumenten voor
een inclusieve benadering die hoofddoeken toestaat.!*¢ Het zou onrecht-
vaardig zijn om een bepaalde groep vrouwen categorisch uit te sluiten van
een door hen nagestreefde loopbaan, alleen vanwege hun godsdienstige
overtuigingen. Bovendien is het wenselijk dat meer leden van etnische
minderheden bij de politie en de rechterlijke macht komen.!3” Ook deze
instituties moeten een weerspiegeling zijn van onze veelkleurige samenle-
ving.

Maar bij beide instituties is het argument voor exclusieve neutraliteit
sterker dan in het onderwijs of bij gewone ambtenaren. Politie en rechter
moeten uitstralen dat ze onpartijdig zijn. Dat wordt gesymboliseerd door
uniform en toga. Sommige burgers ervaren een vrouw met hoofddoek als
partijdig. Dat hoeft feitelijk evenmin zo te zijn als bij een rechter die SGP
stemt, maar een gegeven is dat voor sommige burgers een hoofddoek de
schijn van partijdigheid wekt. Dit zou afbreuk kunnen doen aan het gezag
van politie en rechter.

De gedachte dat een politicagente of rechter met hoofddoek niet onpar-
tijdig is, kan echter niet anders worden gezien dan als een ongerechtvaar-
digd vooroordeel. We mogen aannemen dat voor haar dezelfde opleidings-
eisen, screening en voortdurende evaluatie gelden als voor alle anderen en
dat als haar functioneren partijdigheid verraadt, dit reden is om haar niet te
benoemen of te ontslaan. Het vooroordeel is te vergelijken met het voor-
oordeel dat bestond tegenover vrouwelijke politieagenten en rechters of
eerder tegen joodse gezagsdragers. Inderdaad is het goed mogelijk dat als
gevolg hiervan het gezag van de rechterlijke macht vermindert als er rech-
ters met hoofddoeken komen. Evenzo kan het afbreuk doen aan het gezag
van bepaalde functies en professies als er meer vrouwen verschijnen.!>
Maar dit mag in een democratische rechtsstaat nooit een argument zijn om
bepaalde groepen burgers categorisch van bepaalde ambten uit te sluiten.
Overigens kennen veel landen politieagenten met tulbanden en hoofddoe-
ken."” In de Verenigde Staten, een land met een scherpe scheiding tussen
kerk en staat, dragen sommige rechters een keppeltje en is er ook een rech-
ter met een hoofddoek.

136. Voor deze beide casus en verdere literatuur, zie Verhaar & Saharso 2004; Saharso &
Verhaar 2006; Loenen 2006; CGB 2007.

137. Zie de argumenten in paragraaf 5.2; vgl. ook Broekhuizen, Raven & Driessen 2007.

138. Vgl. de wet van Sullerot: de opkomst van vrouwen in een mannenberoep gaat vaak gelijk
op met een statusvermindering van dit beroep.

139. Voor een internationaal overzicht van politie, zie CGB 2007. Amerikaanse studenten in
Princeton waarmee ik hierover sprak, waren vaak zelfs niet in staat te begrijpen waarom
velen in Nederland rechters met hoofddoeken afwijzen. ‘Partijdigheid zit toch niet in
een hoofddoek?” was de standaardreactie.

56

W. van der Burg

Er is hier sprake van een tragische spanning in de democratie.’#? Dit is
de spanning in ons democratiebegrip tussen de wil van de meerderheid en
de rechten van de minderheid. Vermoedelijk is een groot deel van de bevol-
king tegen agentes en rechters met hoofddoeken; er is dus geen draagvlak
voor invoering. Acceptatie ervan zou principieel juist zijn, maar het kan —
zeker in het'huidige maatschappelijke klimaat — afbreuk doen aan de legi-
timiteit en het gezag van de politie en de rechterlijke macht. Hoe dienen we
hiermee om te gaan? Mijn suggestie is een pragmatische aanpak, waarbij
geprobeerd wordt geleidelijk een gewenning te bereiken. Daarom zouden
we vooralsnog geen rechters met hoofddoeken moeten toelaten, maar wel
politieagentes. Na een aantal jaren en een goede maatschappelijke discus-
sie zou men verder kunnen gaan met griffiers en officieren van justitie. En
in een laatste stadium zou dan ook de rechter met hoofddoek haar intrede
kunnen doen, om te beginnen in meervoudige kamers. In de tussentijd
moet men helaas aan vrouwen met een hoofddoek vragen of ze voorlopig
bereid zijn hun functie zonder hoofddoek uit te oefenen. Sommige vrou-
wen zullen niet bereid zijn dit offer te brengen en zullen afzien van een
loopbaan in de rechterlijke macht; voor anderen zal het perspectief op
acceptatie op de langere termijn voldoende zijn om dit vooralsnog te
accepteren.

Het lijkt een niet erg principiéle oplossing en dat is het ook niet. Maar
Juist in dit soort gevoelige kwesties maakt een rigide vasthouden aan prin-
cipes vaak meer kapot dan dat het goed doet. We zitten in een situatie van
stevige maatschappelijke spanningen. Wanneer we nu rechters met hoofd-
doeken aanvaarden (waar ik principieel voor ben), zou dat ongetwijfeld een
stevige tegenreactie veroorzaken. Daarom is het verstandiger om die stap
vooralsnog niet te zetten.

De analyse in deze laatste casus is een goede illustratie van de algemene
lijn in dit preadvies. Voor een verantwoorde discussie over de cultureel
diverse samenleving moeten we eerst op een algemeen niveau de relevan-
te overwegingen in kaart brengen en kritisch evalueren. Maar vervolgens
moeten we in het licht van de werkelijkheid tot een genuanceerde analyse
komen, waarbij we niet simpelweg uit de algemene beginselen een oplos-
sing kunnen afleiden. Juist in de spanningen van de multiculturele samen-
leving is een pragmatische benadering een noodzaak.

Aangehaalde literatuur
Appiah, Kwame Anthony (2005), The Ethics of Identity, Princeton: Princeton University
Press.

Bader, Veit (2007), Secularism or Democracy? Associational Governance of Religious Diver-
sity, Amsterdam: Amsterdam University Press.

140. Vgl. Van den Brink 2000.

57




Bl

A

Culturele diversiteit en de democratische rechtsstaat

Bocker, Anita (2007), ‘Is het gras groener in Frankrijk dan in Nederland?’ Recht de;/

Werkelijkheid 28(2007)1, p. 49-58.

Bovenkerk, Frank (2006), ‘Drie lessen over het criminaliseren van minderheden’, in:
Gowricharm 2006, p. 89-112.

Bowen, John R. (2007), Why the French don't like headscarves. Islam, the State and public
space, Princeton: Princeton University Press.

Van den Brink, Bert (2000), The Tragedy of Liberalism. An Alternative Defense of a Political
Tradition, New York: SUNY Press.

Broekhuizen, J., J. Raven & EM.H.M. Driessen (2007), Positie en expertise van de allochto-
ne politiemedewerker. Op weg naar een volwaardige plaats binnen de politie,
Apeldoorn/Utrecht: Politie en wetenschap/Bureau Driessen.

Van der Burg, Wibren (1991), Het democratisch perspectief. Een verkenning van de norma-
tieve grondslagen der democratie (diss. Utrecht), Amnhem: Gouda Quint.

Van der Burg, Wibren (1995), ‘Reflections on Collective Rights and State Sovereignty’, in:
Theo van Willigenburg, Robert Heeger & Wibren van der Burg (eds.), Nation, State and
the Coexistence of Different Communities, Kampen: Kok Pharos 1995, p. 221-246.

Van der Burg, Wibren (1998), ‘Beliefs, Persons and Practices: Beyond Tolerance’, Ethical
Theory and Moral Practice 1(1998)2, p. 227-254.

Van der Burg, Wibren (1998), “Two Models of Law and Morality’, Associations 3(1999)1, p-
61-82.

Van der Burg, Wibren (2001), Dynamisch recht. De interactie tussen recht, ethiek en samen-
leving (oratie Tilburg), Den Haag: Boom Juridische uitgevers.

Van der Burg, Wibren (2005), Over religie, moraal en politiek. Een vrijzinnig alternatief,
Kampen: Ten Have.

Van der Burg, Wibren (2007a), ‘Gelijke zorg en respect voor de gelovige burger — een inclu-
sief-vrijzinnige schets’, in: De Hert & Meerschaut 2007, p. 187-204.

Van der Burg, Wibren (2007b), ‘Essentially Ambiguous Concepts and the Fuller-Hart-
Dworkin Debate’. Tilburg University Legal Studies Working Paper No. 003/2007
Available at SSRN: http://ssrn.com/abstract=1009179

Van der Burg, Wibren & Frans W.A. Brom (1999), ‘Eine Verteidigung der Staatlichen Neu-
tralitdt’, in: K.P. Rippe (Hrsg.), Angewandte Ethik in der pluralistischen Gesellschaft,
Freiburg, CH: Freiburger Universititsverlag, 53-82.

Carens, Joseph H. (2000), Culture, Citizenship and Community. A Contextual Exploration of
Justice as Evenhandedness, Oxford: Oxford University Press.

CGB (2007), Pluriform uniform? Advies Commissie Gelijke Behandeling inzake uiterlijke
verschijningsvormen politie, CGB-Advies/2007/08.

Cliteur, Paul (2004), God houdt niet van vrijzinnigheid, Amsterdam: Bert Bakker.

" Cliteur, Paul (2007), ‘Actief pluralisme, laicité en de noodzaak van een moreel Esperanto’,

in: De Hert & Meerschaut 2007, p. 147-165.

Cohen, Job (2004), ‘Open brief aan Ayaan Hirsi Ali’, Trouw 13 maart.

Cotterrell, Roger (1992), The Sociology of Law. An Introduction, London: Butterworths.

Dekkers, Wim, Cor Hoffer & Jean-Pierre Wils (2006), Besnijdenis, lichamelijke integriteit en
multiculturalisme. Een empirische en normatief-ethische studie, Budel: Damon.

Driessen, Geert (2005), ‘From Cure to Curse: The Rise and Fall of Bilingual Education
Programs in the Netherlands’, in: S6hn 2005, p. 77-107.

Duyvendak, Jan Willem (2006), De staat en de straat. Beleid, wetenschap en de multicultu-
rele samenleving, z.p.: Boom Onderwijs.

Dworkin, Ronald (1985), 4 Matter of Principle, Cambridge, Mass.: Harvard University Press.

Eagleton, Terry (2000), The Idea of Culture, Malden, Mass: Blackwell.

Ellian, Afshin (2007), ‘De neutrale staat en de multiculturele samenleving’, Recht der
Werkelijkheid 28(2007)1, p. 43-48,

Extra, Guus, et al. (2002), De andere talen van Nederland thuis en op school, Bussum:
Coutinho.

W. van der Burg

Fermin, Alfons (2006), ‘Inburgering en eigen verantwoordelijkheid’, in: Gowricharn 2006, p.
17-44.

Foblets, M.-C. (2005), ‘Juridische aspecten van de multiculturele samenleving. Knelpunten
en uitdagingen voor het beleid’, Preadviezen Nederlandse Vereniging voor
Rechtsvergelijking, Deventer: Kluwer, p. 1-38.

Fuller, Lon L. (1969), The Morality of Law, New Haven: Yale University Press.

Galenkamp, Marlies (1993), Individualism versus Collectivism. The Concept of Collective
Rights (diss. Rotterdam), Rotterdam: RFS.

Gallie, W.B. (1956), ‘Essentially contested concepts’, Proceedings of the Aristotelian Society
(1956), p. 167-198.

Gans, Chaim (1998), ‘Nationalism and Immigration’, Ethical Theory and Moral Practice
1(1998)2, p. 159-180.

Gowricharn, Ruben (red.) (2006), Falende instituties. Negen heikele kwesties in de multicul-
turele samenleving, Utrecht: FORUM/De Graaff.

Gusfield, Joseph R. (1976), Symbolic Crusade: Status Politics and the American Temperance
Movement, Urbana: University of Illinois Press.

Gutmann, Amy (ed.) (1994), Multiculturalism. Examining the Politics of Recognition,
Princeton: Princeton University Press.

Habermas, Jiirgen (1994), ‘Struggles for Recognition in the Democratic Constitutional State’,
in: Gutmann 1994, p. 107-148.

De Hert, Paul, en Karen Meerschaut (red.) (2007), Scheiding van Kerk en Staat of Actief
Pluralisme?, Antwerpen: Intersentia.

Hirsch Ballin, EEM.H. (1993), ‘De positie van minderheden in ons rechtsbestel’, in: Huls &
Stout 1993, p. 21-30.

Hirsi Ali, Ayaan (2004), ‘Open brief aan burgemeester Job Cohen’, Trouw 6 maart.

Huls, NJH., & H.D. Stout (red.) (1993), Recht in een multiculturele samenleving, Zwolle:
W.E.J. Tjeenk Willink.

Keuzenkamp, Saskia (2007), Monitoring van sociale acceptatie van homoseksuelen in
Nederland, Den Haag: SCP.

Kymlicka, Will (1989), Liberalism, Community and Culture, Oxford: Clarendon.

Kymlicka, Will (1995), Multicultural Citizenship, Oxford: Clarendon.

Kymlicka, Will, and Wayne Norman (eds.) (2000), Citizenship in Diverse Societies, Oxford:
Oxford University Press.

Labuschagne, Barend Christoffel (1994), Godsdienstvrijheid en niet-gevestigde religies. Een
grondrechtelijk-rechtsfilosofische studie naar de betekenis en grenzen van religieuze
tolerantie (diss. Groningen), Groningen: Wolters-Noordhoff.

Lagerspetz, Eerik (1998), ‘On Language Rights’, Ethical Theory and Moral Practice
1(1998)2, p. 181-199.

Van Leeuwen, Bart (2003), Erkenning, identiteit en verschil. Multiculturalisme en leven met
culturele diversiteit, Leuven: Acco.

Leye, Els, Jessika Deblonde & Marleen Temmerman (2005), ‘Vrouwenbesnijdenis in Europa.
Enkele knelpunten in de aanpak van de gezondheidszorg, wetgeving en preventie’, in:
Gily Coenen & Chia Longman (red.), Eigen emancipatie eerst? Over de rechten en
representatie van vrouwen in een multiculturele samenleving, Gent Academia Press
2005, p. 55-68.

Loenen, T. (2006), Geloof in het geding. Juridische grenzen van religieus pluralisme in het
perspectief van de mensenrechten, Den Haag: SDU.

Loobuyck, Patrick (2005), ‘Multiculturalisme binnen liberale grenzen. Geillustreerd aan de
hand van de Belgische context’, Filosofie & Praktijk 26(2005)2, p. 20-33.

Van Manen, N.F. (red.) (2002), De muiticulturele samenleving en het recht, Nijmegen: Ars
Aequi.

Mansbridge, Jane (2000), “What does a Representative do? Descriptive Representations in
Communicative Settings of Distrust, Uncrystallized Interests, and Historically Denigra-
ted Status’, in: Kymlicka and Norman 2000, p. 99-123.

59



[

BBy

Culturele diversiteit en de democratische rechtsstaat

Maris van Sandelingenambacht, C.W. (2002), ‘Hoofddoek of blinddoek. Over godsdienstdis-
criminatie en rechterlijke neutraliteit’, in: Van Manen 2002, p. 181-191.

Maris van Sandelingenambacht, C.W. (2005), ‘Laicité in de Lage Landen? Hoofddoeken in
een neutrale staat’, Filosofie & Praktijk 26(2005)2, p. 5-19.

Miller, David (1995), On Nationality, Oxford: Oxford University Press.

Modood, Tariq (2000), ‘Anti-Essentialism, Multiculturalism, and the “Recognition” of
Religious Groups’, in Kymlicka and Norman 2000, p. 175-195>

Musschenga, Albert W. (1998), “Intrinsic Value as a Reason for the Preservation of Minority
Cultures’, Ethical Theory and Moral Practice 1(1998)2, p. 201-225.

Musschenga, Bert (2007), ‘De boerka en de vrije wil’, In de Marge 16(2007)4, p. 2-10.

Okin, Susan Moller (1999), Is Multiculturalism Bad for Women?, Princeton: Princeton
University Press.

Oomen, Barbara & Sasja Tempelman (1999), “The Power of Definition’, in: Yvonne Donders
et al. (eds.), Law and Cultural Diversity, Utrecht: SIM 1999, p. 7-26.

Parekh, Bikhu (2000), Rethinking Multiculturalism. Cultural Diversity and Political Theory,
Basingstoke: Palgrave Macmillan (2 ed. 2006).

Peters, A A.G. (1993), Recht als kritische discussie, Arnhem: Gouda Quint.

Phillips, Anne (2007), Multiculturalism without Culture, Princeton, Princeton University
Press.

Pierik, Roland H.M. (2000), Cultural Difference & Liberal Equality. Does the Difference
Make a Difference? (diss. Twente).

Pierik, Roland (2004), ‘Conceptualizing cultural groups and cultural difference’, Ethnicities
4(2004)4, p. 523-544.

Putnam, Robert (2007), ‘E pluribus unum. Diversity and community in the twenty-first cen-
try. The 2006 Johann Skytte Prize lecture’, Scandinavian Political Studies 30(2007)2,
137-174.

Raz, Joseph (1994), Ethics in the Public Domain: Essays in the Morality of Law and Politics,
Oxford: Clarendon.

Réaume; Denise G. (2000), ‘Official-Language Rights: Intrinsic Value and the Protection of
Difference’, in: Kymlicka and Norman 2000, p. 245-272.

De Ruijter, A. (1993), ‘Rechtspluralisme: een verwarrend begrip’, in: Huls & Stout 1993, p.
41-47.

Van Rossum, Wibo (1998), Yerschijnen voor de rechter Hoe het hoort en het ritueel van
Turkse verdachten in de rechtszaal (diss. UvA), Amsterdam: Duizend & Een.

Van Rossum, Wibo (2007), Gelet op de cultuur. Reflectie op de relevantie van culturele ach-
tergronden van etnische minderheden in de Nederlandse rechtspraktijk, Raad voor de
Rechtspraak.

Saharso, Sawitri (2000), ‘Female Autonomy and Cultural Imperative: Two Hearts Beating
together’, in: Kymlicka & Norman 2000, p. 224-242.

Saharso, Sawitri & Odile Verhaar (2006), ‘Headscarves in the Policeforce and the Court: Does
Context Matter?’, cta Politica 41 (2006), p. 68-86.

Scheffer, Paul (2007), Het land van aankomst, Amsterdam: De Bezige Bij.

Scholten, Paul (1974), Mr. C. dsser’s handleiding tot de beoefening van het Nederlands bur-
gerlijk recht. Algemeen deel, Zwolle: WE.J. Tjeenk Willink.

S6hn, Janina (ed.) (2005), The Effectiveness of Bilingual School Programs for Immigrant
Children, Wissenschaftszentrum Berlin fiir Sozialforschung.

Stout, Jeffrey (2004), Democracy and Tradition, Princeton: Princeton University Press.

Struijs, Alies (1998), Minderhedenbeleid en moraal. Erkenning van culturele identiteit in het
perspectief van de liberale moraal (diss. VU), Assen: Van Gorcum.

Tamir, Yael (1994), Liberal Nationalism, Princeton: Princeton University Press.

Taylor, Charles (1994), ‘The Politics of Recognition’, in: Gutmann 1994, p. 25-73.

De Valk, JM.M. (2002), ‘Mens en cultuur’, in E. Brugmans (red.), Cultuurfilosofie. Katho-
lieke, reformatorische, humanistische, islamitische en joodse reflecties over onze cul-
tuur, z.p.: Damon 2002, p. 19-37.

W. van der Burg

Van der Velden, Bastiaan David (2004), Waar gaan wij heen met het Fries? Het gebruik van
de Friese taal in het juridische en in het bestuurlijke verkeer in de laatste twee eeuwen
(diss. UvA), Nijmegen: Wolff Legal Publishers.

Verhaar, Odile & Sawitri Saharso (2004), ‘The Weight of Context: Headscarves in Holland’,
Ethical Theory and Moral Practice 7(2004)2, p. 179-195.

Verkuyten, Maykel (2006), ‘Nederlandse identiteit en “witte” etnisering’, in: Gowricharn
2006, p. 155-174.

Vermeulen, B.P. et al. (2006), Overwegingen bij een boerka verbod. Zienswijze van de des-
kundigen inzake een verbod op gezichtsbedekkende kleding, Den Haag.

Van der Vlies, L.C. (2002), ‘De gevarieerdheid van de democratie’, in: Van Manen, p. 175-
180.

Waldron, Jeremy (1995), ‘Minority Cultures and the Cosmopolitan Alternative’, in: Will
Kymlicka (ed.), The Rights of Minority Cultures, Oxford: Oxford University Press 1995,
p. 93-119.

Witteveen, Willem (2003), De geordende wereld van het recht. Een inleiding, Amsterdam:
Amsterdam University Press.

Wolff, Tim (2005), Multiculturalisme & Neutraliteit (diss. UvA), Amsterdam: Vossiuspers.

Wetenschappelijke Raad voor het Regeringsbeleid (2007), Identificatie met Nederland,
Amsterdam, Amsterdam University Press.

Young, Iris Marion (1990), Justice and the Politics of Difference, Princeton: Princeton Univer-
sity Press.

61




	Bijeenkomst 40001.pdf
	Bijeenkomst 4- Wibren van der Burg0002.pdf
	Bijeenkomst 4- Wibren van der Burg0003.pdf
	Bijeenkomst 4- Wibren van der Burg0004.pdf
	Bijeenkomst 4- Wibren van der Burg0005.pdf
	Bijeenkomst 4- Wibren van der Burg0006.pdf
	Bijeenkomst 4- Wibren van der Burg0007.pdf
	Bijeenkomst 4- Wibren van der Burg0008.pdf
	Bijeenkomst 4- Wibren van der Burg0009.pdf
	Bijeenkomst 4- Wibren van der Burg0010.pdf
	Bijeenkomst 4- Wibren van der Burg0011.pdf
	Bijeenkomst 4- Wibren van der Burg0012.pdf
	Bijeenkomst 4- Wibren van der Burg0013.pdf
	Bijeenkomst 4- Wibren van der Burg0014.pdf
	Bijeenkomst 4- Wibren van der Burg0015.pdf
	Bijeenkomst 4- Wibren van der Burg0016.pdf
	Bijeenkomst 4- Wibren van der Burg0017.pdf
	Bijeenkomst 4- Wibren van der Burg0018.pdf
	Bijeenkomst 4- Wibren van der Burg0019.pdf
	Bijeenkomst 4- Wibren van der Burg0020.pdf
	Bijeenkomst 4- Wibren van der Burg0021.pdf
	Bijeenkomst 4- Wibren van der Burg0022.pdf
	Bijeenkomst 4- Wibren van der Burg0023.pdf
	Bijeenkomst 4- Wibren van der Burg0024.pdf
	Bijeenkomst 4- Wibren van der Burg0025.pdf
	Bijeenkomst 4- Wibren van der Burg0026.pdf
	Bijeenkomst 4- Wibren van der Burg0027.pdf
	Bijeenkomst 4- Wibren van der Burg0028.pdf
	Bijeenkomst 4- Wibren van der Burg0029.pdf
	Bijeenkomst 4- Wibren van der Burg0030.pdf
	Bijeenkomst 4- Wibren van der Burg0031.pdf
	Bijeenkomst 4- Wibren van der Burg0032.pdf
	Bijeenkomst 4- Wibren van der Burg0033.pdf

