-

in: E. Brugmans en M. Buijsen (red.), Krakend recht en verharde moraal.
Maatschappelijke ontwikkelingen en hun invioed op recht en moraal, (annalen
van het Thijmgenootschap 92 (2004) 1) Nijmegen: Valkhof Pers, p. 99-115.

WIBREN VAN DER BURG
Inclusief liberalisme: meer recht doen aan ver-
scheidenheid®

Inleiding

In zijn bijdrage aan deze bundel richt Cees Maris zich op
de problemen van de multiculturele samenleving. Hoe
moet Nederland omgaan met islamitische immigranten
die bepaalde liberale waarden en normen niet delen? Moe-
ten ze zich helemaal aanpassen, mogen ze geheel vrij naar
eigen normen leven, of iets daar tussen in? Aangezien de
twee uitersten, radicale assimilatie en moslimfundamen-
talisme, afvallen, blijven er twee alternatieven over, poli-
tiek liberalisme en multiculturalisme. Maris richt zich
alleen op de radicale, cultuurrelativistische varianten van
het multiculturalisme, die hij terecht verwerpt, en komt
dus uit bij het liberalisme. Hij maakt het zichzelf daarmee
wel erg gemakkelijk, want Will Kymlicka, de grondlegger
van het multiculturalisme en pleitbezorger van een libera-
le variant daarvan, wordt in het politiek-liberale kamp
ingelijfd. Dit terwijl hij wel liberaal is, maar het politiek

» liberalisme van Rawls (en dus ook Maris) expliciet ver-

werpt.?

In veel opzichten ben ik het eens met Maris. Ook ik
onderschrijf een liberale positie (in rechtsfilosofische zin)
en benadruk de waarden van de liberaal-democratische
rechtsstaat. Dat liberalisme probeert (geinspireerd door
Kymlicka) inzichten uit het multiculturalisme te incorpo-
reren: wil je recht doen aan de gelijkheid van individuen,
dan moet je ook aandacht hebben voor dat wat hen onder-
scheidt van anderen. Op het eerste gezicht lijken we het
dus eens.

99




Maar bij nader inzien ligt dat toch anders. Er zijn enkele
wezenlijke verschillen. De gedachte van Maris dat het poli-
tiek liberalisme een neutrale metamoraal is, is mijns in-
ziens onhoudbaar; zijn interpretatie van neutraliteit als het
uitsluiten van levensbeschouwelijke argumenten in publie-
ke besluitvorming acht ik ondemocratisch, onrechtvaar-
dig en onwenselijk. Als alternatief bepleit ik een inclusief
liberalisme dat uitgaat van neutraliteit als alpartijdigheid.
Dit inclusief liberalisme is geen neutrale metamoraal,
maar een inhoudelijk gerechtvaardigde publieke moraal
van de eerste orde.

Deze fundamentele kritiek op het politiek liberalisme
heb ik in verschillende eerdere publicaties ontwikkeld. In
deze bijdrage wil ik daarom vooral nagaan wat die kritiek
en de door mij bepleite alternatieve benadering betekenen
voor de multiculturele samenleving. Ik geef eerst summier
mijn kritiek op het politiek liberalisme en presenteer een
inclusief liberalisme. Daarna bespreek ik hoe de beide libe-
rale benaderingen met de multiculturele samenleving
omgaan. Ten slotte illustreer ik dit aan de hand van twee
controverses: die rond rechters met hoofddoekjes en die
rond islamitische organisaties.

De onhoudbaarheid en onwenselijkheid van het
politiek liberalisme

Het belangrijkste verschil tussen Maris en mij is de status
van het liberalisme. Maris ziet het liberalisme als een neu-
trale metamoraal. Hij beroept zich daarbij op het politiek
liberalisme van de late Rawls. Ik denk dat die neutraliteits-
claim van het politiek liberalisme een illusie is. Het libera-
lisme is gewoon een substantiéle (‘eerste-orde’) publieke
moraal, die op inhoudelijke gronden verdedigd moet wor-
den.

Rawls en Maris stellen dat in onze pluralistische samen-
leving het politiek liberalisme een neutraal, gemeenschap-

100

pelijk kader vormt waarmee ieder redelijk denkend mens
het eens kan zijn. Er bestaat een overlappende consensus
over de liberale uitgangspunten. Die neutraliteit vereist dat
controversiéle levensbeschouwelijke opvattingen buiten
de publieke debatten worden gehouden en dat de overheid
alleen in neutrale primaire goederen voorziet. Maar deze
visie op neutraliteit berust op een misvatting. Als twee
levenspartners verschillende smaken hebben, kunnen ze
gerechten kiezen die ze allebei lekker vinden. Maar wan-
neer de een vegetariér is, terwijl de ander alleen aardappe-
len, groenten en vlees wil, is het geen goede oplossing om
dan maar aardappelen en groenten te eten. Voor beiden is
dit immers onbevredigend en op de lange duur leidt het
zelfs tot een voedingstekort.

Een vergelijkbaar voedingstekort treedt op bij het poli-
tiek liberalisme. Omdat de rijkere levensbeschouwelijke
achtergronden buiten publieke debatten worden gehou-
den, worden deze inhoudelijk mager. Je krijgt in veel geval-
len geen echte gedachtewisseling en daarmee wordt ook de
mogelijkheid kleiner dat mensen elkaar wezenlijk overtui-
gen en hun opvattingen aanpassen. En de beperking tot
primaire neutrale goederen miskent dat sommigen legitie-
me afwijkende behoeften hebben waarin de overheid moet
voorzien.

Een illustratie is te vinden in debatten over homosek-
sualiteit. De Remonstrantse Broederschap besloot in 1986
(als eerste kerk in Europa), na jarenlange intensieve ge-
sprekken, om ieder verschil tussen hetero- en homosek-
suele relaties uit de kerkorde te verwijderen en de zegening
van relaties tussen hetzelfde geslacht mogelijk te maken.
Die gesprekken waren soms zeer confronterend. Maar
doordat alle persoonlijke en levensbeschouwelijke as-
pecten voluit besproken werden, konden mensen elkaar
werkelijk begrijpen en veranderden hun opvattingen. lets
vergelijkbaars geldt voor het politieke debat in de jaren
negentig over de openstelling van het burgerlijk huwelijk.
Volgens het politiek liberalisme zouden voor- en tegen-

101




standers in het parlement en in de regering geen beroep
hebben mogen doen op persoonlijke levensbeschouwe-
lijke overtuigingen. Maar volgens dat criterium was een
groot deel van de volksvertegenwoordigers en van de mi-
nisters tot zwijgen veroordeeld. Want de meeste bezwaren
tegen openstelling van het huwelijk houden verband met
levensbeschouwelijke overtuigingen. Juist doordat ook in
de Tweede Kamer het debat in de volle levensbeschouwe-
lijke diepte werd gevoerd, werd het een van de meest in-
drukwekkende en diepgaande Kamerdebatten in de recen-
te geschiedenis.

Dit voorbeeld illustreert mijn bezwaren tegen de poli-
tiek-liberale uitsluiting van levensbeschouwelijke argu-
menten in het publieke debat.3 Ten eerste wordt het debat
onnodig ingeperkt en mogen sommige deelnemers hun
overtuigingen maar gedeeltelijk uiten. Dit is ondemocra-
tisch, want niet iedere burger krijgt gelijke kansen om de
eigen overtuigingen naar voren te brengen in de publieke
besluitvorming — het sluit dus burgers uit. Ten tweede
belemmert het een werkelijk diepgaande gedachtewisse-
ling en daarmee de mogelijkheid om elkaar te overtuigen.
Dat is onwenselijk, omdat democratie veronderstelt dat
door een open debat de beste overtuigingen kunnen win-
nen en sommige opvattingen kunnen veranderen. Ten
derde is er hier geen neutrale oplossing — openstelling van
het huwelijk voor paren van hetzelfde geslachtis voor som-
migen in strijd met hun diepste overtuigingen en voor
anderen een fundamentele eis van rechtvaardigheid.

Maris en ik delen rond dit thema de liberale overtuiging
dat het huwelijk opengesteld moest worden. Alleen zie ik
de liberale positie hier als een inhoudelijke (eerste-orde)
overtuiging: gelijkwaardigheid van burgers vereist dat ze,
ongeacht hun seksuele voorkeur, gelijke rechten hebben
om hun relatie juridisch te laten erkennen als huwelijk.
Volgens het politiek liberalisme daarentegen mogen be-
paalde levensbeschouwelijke overtuigingen niet eens in-
gebracht worden in het debat, omdat neutraliteit eist dat je

102

daarvan afziet. Dat is ondemocratisch en uiteindelijk ook
minder effectief, omdat je mensen niet werkelijk overtuigt.

De liberale neutraliteitsgedachte is op zich waardevol,
maar wordt dus door Rawls en Maris verkeerd geinterpre-
teerd. Zij pleiten voor neutraliteit in de zin van het zoveel
mogelijk afzien van levensbeschouwing in het publieke de-
bat, een exclusieve neutraliteit als onpartijdigheid. Onpar-
tijdigheid wordt bereikt door een blinddoek, door levens-
beschouwelijke verschillen buiten haakjes te plaatsen.*
Godsdienst wordt geprivatiseerd. Een dergelijke neutrali-
teit als onpartijdigheid die levensbeschouwing buitensluit,
past redelijk bij de manier waarop in de Verenigde Staten
de verhouding tussen kerk en staat is georganiseerd.

Het bezwaar tegen deze privatisering is duidelijk. Een
godsdienst of levensbeschouwing beperkt zich zelden tot
het persoonlijk zieleheil, maar heeft implicaties voor het
hele leven en voor de maatschappelijke ordening. Ik pleit
daarom voor een begrip van neutraliteit dat levensbeschou-
wing in de publieke sfeer wel serieus neemt en streeft naar
een inclusief, alpartijdig standpunt, een standpunt waarin
zoveel mogelijk recht wordt gedaan aan de eigenheid van
alle individuen, inclusief hun levensbeschouwelijke eigen-
heid.5 Alleen dan respecteren we alle burgers als gelijken.

Anders dan Maris stelt, is het niet de exclusieve neutrali-
teit als onpartijdigheid, die het beste aansluit bij de Neder-
landse traditie, maar de inclusieve neutraliteit als alpartij-
digheid. De Nederlandse politieke praktijk belichaamt het
streven om zowel in het politieke debat als in het beleid
zoveel mogelijk recht te doen aan ieders persoonlijke over-
tuigingen. Vandaar het poldermodel, waarin geprobeerd
wordt ook naar minderheden te luisteren. Vandaar de even-
redige toewijzing van middelen aan bijzonder onderwijs
of aan pastores in het leger naar rato van het aantal aan-
hangers van een bepaalde levensovertuiging. Vandaar ook

de bereidheid om minderheden tegemoet te komen wan-
neer ze levensbeschouwelijke bezwaren hebben tegen het

103




zweren van een eed, tegen het leger, tegen sociale verzeke-
ringen, tegen medewerking aan een abortus of tegen het
sluiten van een huwelijk tussen paren van hetzelfde ge-
slacht — mijns inziens een logische implicatie van deze tra-
ditie van tolerantie. Dat alles is democratisch (ieder wordt
echt serieus genomen) en rechtvaardig (met ieders levens-
beschouwelijke bepaalde belangen wordt zoveel mogelijk
rekening gehouden in het beleid). Naast de genoemde
voorbeelden laat de centrale rol van confessionele partijen
in de Nederlandse politiek duidelijk zien dat de stelling van
Maris feitelijk onjuist is dat in Nederland ‘het openbare
leven in levensbeschouwelijk opzicht neutraal is’ (althans
wanneer men ‘neutraal’ interpreteert zoals Maris).

In Nederland vroegen we nooit aan burgers om zich
levensbeschouwelijk neutraal op te stellen. Integendeel, de
levensbeschouwing werd, althans tot voor kort, serieus
genomen. Het gevolg is geweest dat de meeste minderhe-
den die liberaal-democratische cultuur ook in hun publie-
ke optreden integreerden en zoveel mogelijk probeerden
zich in min of meer neutrale termen te uiten. Niet omdat
het een harde eis was, maar omdat men zo met elkaar in
gesprek kon blijven. Doordat de liberale democratie zich
tolerant en open opstelde tegenover soms intolerante min-
derheden, werden ook de opvattingen van die minderhe-
den liberaler — zowel in de publieke sfeer als in de private
sfeer. Ten aanzien van de christelijke religieuze minderhe-
den kan daarom geconstateerd worden dat neutraliteit als
alpartijdigheid heeft bijgedragen aan de sociale cohesie
van Nederland. In de Verenigde Staten daarentegen, waar
liberalen dachten de religie uit de publieke sfeer te kunnen
weghouden, is dit bepaald niet een succesvolle strategie
gebleken. De orthodoxe en evangelische groepen zijn deels
vervreemd geraakt van de politiek; er is een sterke polari-
satie rond levensbeschouwelijke thema’s en een grote on-
derlinge onverdraagzaamheid, zelfs resulterend in moord-
aanslagen op abortusartsen.

Inclusief liberalisme als inhoudelijk te bepleiten publie-

104

ke moraal van de eerste orde, met daaraan gekoppeld neu-
traliteit als alpartijdigheid zijn waardevolle kenmerken van
de Nederlandse cultuur. Daarover bestaat een overlappen-
de consensus in Nederland.® Dit inclusief liberalisme sluit
beter aan op onze praktijk dan het politiek liberalisme en
het is bovendien democratischer en rechtvaardiger. Ten
slotte lijkt het ook aannemelijk dat een dergelijke benade-
ring effectiever is in het integreren van minderheden en
dus de sociale cohesie bevordert. Iedere religieuze minder-
heid wordt immers zoveel mogelijk in haar eigenheid ge-
respecteerd en niet buitengesloten uit het publieke domein,
maar ingesloten. Eigenlijk is het verbazingwekkend dat
zoveel Nederlandse filosofen steeds weer hun toevlucht
zoeken in het politiek liberalisme, terwijl een veel beter
alternatief zich al bewezen heeft in de praktijk van de
Nederlandse samenleving.

Contextueel en dialogisch

Met deze filosofische verschillen hangen ook inhoudelijke
verschillen samen. De methode van Rawls en Maris leidt
tot een universaliteitsclaim. De beginselen van de demo-
cratische rechtstaat betekenen in elk land hetzelfde en lei-
den tot identieke conclusies ten aanzien van thema’s als
hoofddoekjes. Zo’n filosofisch, abstract liberalisme houdt
echter te weinig rekening met de werkelijkheid. De concre-
te context, de maatschappelijke en economische ontwik-
keling en de specifieke geschiedenis van een land waar.voor
zo’n constitutie moet gelden, zijn niet slechts toepassings-
voorwaarden van een algemeen geldige theorie, maar
bepalen mede wat de beste constitutie voor dat land i‘s.7
Het lijkt me nogal voor de hand liggend dat de basiscon-
stitutie voor een halfnomadische, arme samenleving ver-
schilt van die voor een postindustriéle, rijke samenleving;
de context is wel degelijk relevant. Evenzo zal de liberale
basisconstitutie ook verschillen afhankelijk van de vraag

105




of er binnen een samenleving wel of niet meerdere etni-
sche of religieuze groepen zijn en of deze wel of niet geo-
grafisch verspreid zijn. In een door de islam gestempelde
samenleving als Marokko is evenzeer als in het door het
christendom gestempelde Nederland een liberale basis-
constitutie mogelijk en wenselijk, maar als deze in de
komende decennia zich daar verder ontwikkelt, zal die
toch op tal van punten anders ingevuld worden dan in
Nederland. De maatschappij verschilt en de in de samenle-
ving aanwezige opvattingen zijn anders. Wie hiervoor de
ogen sluit, neemt eigenlijk de democratie niet serieus: alsof
democratische invloed niet op tal van punten tot andere
instituties zou kunnen leiden.

Dat ditkan, komt doordat liberale basiswaarden idealen
zijn, die zo rijk aan betekenis zijn dat we ze nooit helemaal
in woorden kunnen vatten en ook nooit volledig kunnen
realiseren.? Dat geldt voor waarden als democratie en
rechtsstaat, maar ook voor het ideaal van neutraliteit als
alpartijdigheid. Een voorbeeld dat geheel losstaat van de
multiculturele samenleving kan dit verhelderen. Zowel
Nederland als de Verenigde Staten zijn zonder twijfel een
democratische rechtsstaat (met beide overigens veel te-
kortkomingen); toch hebben ze op fundamentele punten
een ander systeem. Nederland kent een vooral ceremoniéle
koningin, evenredige vertegenwoordiging met een veel-
partijensysteem, coalitieregeringen en een gedecentrali-
seerde eenheidsstaat; de Verenigde Staten een sterke pre-
sident, een districtenstelsel met een twee-partijensysteem
en een federaal stelsel. Deze systemen zijn beide historisch
gegroeide manieren om het ideaal van de democratische
rechtsstaat vorm te geven.

Dit punt geldt ook voor het liberale ideaal van neutrali-
teit als alpartijdigheid. Het door mij bepleite alpartijdige
gezichtspunt is een onbereikbaar ideaal.9 Dit impliceert
dat we steeds opnieuw ernaar moeten streven het zo goed
mogelijk te benaderen. Wat dat inhoudt, hangt ten eerste
af van de context en ten tweede van de gesprekspartners.

106

Hun standpunten moeten worden meegewogen in het zoe-
ken naar een oplossing die aan alle partijen recht doet. Dat
betekent dat in een homogeen christelijk land alpartijdig-
heid (en dus liberalisme) een andere invulling heeft dan in
een land waar christenen, moslims en atheisten samenle-
ven. In een land waar alle burgers christenen zijn, is de
bede in de troonrede als alpartijdig te zien (iedereen her-
kent zich erin als burger), in een meer pluralistisch land
niet. Daarom zou een inclusief liberalisme geen bezwaren
hebben tegen een bede in de troonrede of tegen een verwij-
zing naar God of christendom in de (Europese) Grondwet
als iedere burger zich daarin zou kunnen vinden. Maar nu
dat voor beide voorbeelden feitelijk anders ligt, moeten
liberalen stelling nemen tegen de bede en tegen de verwij-
zing naar God of christendom omdat die in strijd is met de
neutraliteit die in een pluralistische samenleving past.

Dat neutraliteit een nastrevenswaardig ideaal is, bete-
kent ook dat liberalisme niet in de studeerkamer kan wor-
den geconstrueerd, maar steeds weer opnieuw met alle be-
trokkenen moet worden bediscussieerd. Wat het beste
recht doet aan het idee van neutraliteit als alpartijdigheid
hangt af van welke opvattingen vertegenwoordigd zijn.
Zijn er geen moslims, dan hoeven er geen imams te zijn in
het leger; zijn ze er wel, dan past bij neutraliteit als alpartij-
digheid dat er naar rato van hun aandeel in het leger ook
een aantal imams wordt toegelaten en door de staat wordt
gefinancierd.

Dit laatste voorbeeld laat al zien dat de verschillen tus-
sen Maris en mij in de praktijk wel degelijk gevolgen heb-
ben. Door de komst van nieuwe minderheden worden
onze historisch gegroeide compromissen opnieuw ter dis-
cussie gesteld. De multiculturele samenleving vereist een
nieuwe doordenking van het huidige politieke arrange-
ment als invulling van de liberale basiswaarden. Dat kan
leiden tot tegemoetkomingen die we voordien niet kenden,
zoals het accepteren van islamitisch ritueel slachten en van
hindoeistische crematierituelen, het desgewenst vrijgeven

107




op i'slamitische feestdagen, en het toelaten van hoofddoek-
jes in de school. En dat betekent ook dat de grenzen die
natuu‘rlijk ook in mijn visie moeten worden gesteld (denk
aan discriminatie van vrouwen en homo’s), niet volgen uit
beperkingen aan het debat maar direct worden afgeleid uit
die liberale basiswaarden.

. Hiermee heb ik in grote lijnen de inclusief-liberale posi-
tie geschetst die beter dan het politiek liberalisme recht
doet aan de Nederlandse traditie en aan de behoeften van
de multiculturele samenleving. Het is een pragmatische
cox}textueel gevoelige en dus multiculturele vorm van libe:
ralisme. Om te laten zien hoe dat in de praktijk uitwerkt
zal ik deze analyse nu toepassen op twee concrete contro:
verses.

Hoofddoekjes in de rechtszaal

In de afgelopen jaren is er veel discussie geweest over het
dragen van hoofddoekjes door rechters. In deze controver-
se wordt het verschil tussen exclusieve onpartijdigheid en
inclusieve alpartijdigheid goed zichtbaar.

Vanuit een exclusieve onpartijdigheidsgedachte moet
het dragen van hoofddoekjes door rechters worden ver-
b0d61:1, omdat ze een schijn van partijdigheid wekken.™
Vanuit een inclusieve benadering wordt het belangrijk
geacht dat alle minderheidsgroepen zich ook kunnen he]r-
kennen in publieke organen zoals parlement en rechterlii-
ke macht." Een verbod op het dragen van hoofddoek'e]s
door rechters zou betekenen dat de vrouwelijke aanhz:n-
gers van een gangbare variant van de islam zich niet ge-
representeerd weten in de rechterlijke macht. Bovendien
geldt voor hen daardoor feitelijk een beroepsverbod - ze
worden uitgesloten van een loopbaan als rechter. Zoals
eerder door aanpassing van de Eedswet doopsgezinden de
r.r.logelijkheid kregen om in de publieke sfeer en de rechter-
lijke macht te functioneren, moeten we daarom nu het

108

hoofddoekjes-verbod opheffen om deze islamitische vrou-
wen een kans te geven.

Beide argumenten verwijzen naar fundamentele begin-
selen van de liberale rechtsstaat: de onafhankelijkheid van
de rechterlijke macht aan de ene kant en de godsdienstvrij-
heid en de gelijkheid van alle burgers aan de andere. Dit is
een typisch voorbeeld van wat Van den Brink een tragisch
conflict noemt: het liberalisme wijst in twee tegenstrijdige
richtingen.

Toch zijn er goede argumenten om de inclusieve bena-
dering hier het zwaarste te laten wegen. Het gaat hier
namelijk niet om de rechterlijke onafhankelijkheid zelf,
maar om de schijn daarvan. Selectiecommissies gaan im-
mers al na of kandidaat-rechters in hun optreden en oor-
deelsvorming bereid zijn het perspectief van het geldende
recht in te nemen en hun eigen persoonlijke opvattingen
tussen haakjes te plaatsen, of dat nu orthodox-christelijke
of radicaal-linkse zijn. De vraag is niet of rechters zich
mogen baseren op de Tien Geboden of op het islamitische
recht — daarop is het antwoord volstrekt duidelijk. De
vraag is of wij rechters accepteren die zich bereid ver-
klaard hebben het recht te dienen, maar het een persoonlij-
ke religieuze plicht vinden om een hoofddoek te dragen.

Het zijn de toeschouwers die aan die hoofddoek een ver-
moeden van partijdigheid ontlenen — ook al is daar even-
veel grond voor als wanneer de rechter lid is van de sG P of
van D 66. In de Verenigde Staten is het geaccepteerd dat
rechters een keppeltje dragen — daar wordt dat blijkbaar
niet ervaren als in strijd met de onpartijdigheid. De op-
lossing is daarom niet om rechters met hoofddoekjes te
weren, maar om de beeldvorming te bestrijden dat vrou-
wen met hoofddoekjes geen loyale Nederlandse staatsbur-
gers en onpartijdige rechters kunnen zijn.

109




P

Islamitische organisaties

Maris verzet zich tegen een eigen islamitische zuil. Dat
past goed in de klassiek-liberale benadering. Klassieke
liberalen waren in Nederland doorgaans tegenstander van
verzuilde organisaties. Maar in de huidige samenleving
zijn er goede gronden om tegen islamitische zelf-organi-
satie (al dan niet langs etnische lijnen) positiever aan te
kijken.

Ten eerste is het in het huidige maatschappelijke klimaat
moeilijk voor gelovige moslims, zeker uit Marokko en Tur-
kije, om een positief zelfbeeld te ontwikkelen als moslim.
Onze samenleving brengt de bepleite inclusiviteit steeds
minder in praktijk. De buitenwereld associeert moslims
steeds meer met terroristen en fundamentalisten, en
immigranten met criminaliteit, werkloosheid en andere
problemen. Dat is een beeld waarmee moslims voortdu-
rend worden geconfronteerd, hetgeen hun zelfrespect kan
aantasten. In zo'n situatie is het begrijpelijk dat ze zich
terugtrekken in eigen kring, waar ze niet worden gediscri-
mineerd of gewantrouwd, maar gewaardeerd zoals ze zijn.
Dat kan leiden tot het extra benadrukken van de eigen
identiteit als iets om trots op te zijn — door het dragen van
hoofddoekjes of door het bouwen van grote moskeeén.
Dit verschijnsel van terugtrekken in eigen kring en expli-
ciete bevestiging van de eigen identiteit is bij allerlei gedis-
crimineerde groepen bekend. De katholieken bouwden
eind negentiende eeuw vaak overdreven grote en schreeu-
werige kerken — als uiting van hun herwonnen zelfvertrou-
wen. De gereformeerden zochten in het isolement hun
kracht, homo’s trokken zich terug in hun eigen scene en,
naarmate ze zelfbewuster werden, vertoonden provo-
cerend gedrag. Allemaal voorbeelden van achtergestelde
minderheden die versterking van hun identiteit zochten in
de beslotenheid van de eigen kring en die identiteit zelfbe-
wust en soms provocerend aan de buitenwereld presen-
teerden.

I10

Een democratische samenleving heeft zelfbewuste bur-
gers nodig die zichzelf respecteren en voor zichzelf en hun
opvattingen durven op te komen. Dat wordt ook door
Rawls expliciet erkend als hij de sociale basis voor zelfre-
spect als een primair sociaal goed beschouwt. In bepaalde
omstandigheden kan het voor leden van minderheden
nodig zijn om zich deels in eigen kring terug te trekken om
hun zelfrespect te behouden en te versterken. Ik vrees dat
in het huidige klimaat dit voor veel moslims het geval is.
Door sterk de nadruk te leggen op aanpassing aan de
Nederlandse cultuur, door de islam te plaatsen in de hoek
van terrorisme en fundamentalisme, door islamitische
scholen ten onrechte als bedreiging voor de sociale cohesie
te zien, dringen we de minderheden terug in hun eigen iso-
lement.

Ten tweede is het wenselijk dat Nederlandse moslims de
uitdaging aangaan om islam en liberaal-democratische
rechtsstaat te verenigen. Die verhouding kent dezelfde
spanningen als waarmee het christendom heeft gewor-
steld en helaas vaak nog worstelt. De rooms-katholieke
kerk erkent pas sinds de zestiger jaren mensenrechten als
de godsdienstvrijheid; ook binnen het protestantisme zijn
er nog steeds groepen die de gelijkheid van man en vrouw
of de gelijkwaardigheid van homoseksuele relaties niet
aanvaarden. Maris wijst er terecht op dat de associatie van
islam en liberale democratie omstreden is, maar dat is toch
geen reden om de A EL of andere moslims (zoals de Iraan-
se Nobelprijswinnares Shirin Ebadi) niet serieus te nemen
als ze die combinatie wel bepleiten?'? Integendeel, dit
soort initiatieven moet juist van harte worden toegejuicht.

Het is van groot belang dat de moslims in Nederland de
uitdaging aangaan om, op een manier die aansluit bij hun
eigen cultuur en hun eigen specifieke versie van de islam,
islam en de waarden van de liberale democratie te com-
bineren. Dat kan in sommige gevallen het beste in eigen
organisaties. Het relatieve isolement kan de veiligheid bie-
den om de eigen cultuur en traditie te bekritiseren en te

1881



verrijken met de liberale waarden van de Nederlandse
samenleving. Dat kan leiden tot een eigen islamitische
visie op de liberale democratie, die vervolgens in het poli-
tieke debat kan worden ingebracht.

Dat dit niet zal leiden tot één islamitische zuil is duide-
lik. Daarvoor is de islam te divers. Inhoudelijk: van vrij-
zinnig en democratisch tot fundamentalistisch en theocra-
tisch. En cultureel: Surinaams, Marokkaans, Turks, Soma-
lisch en nog veel meer. Maar is die versplintering een pro-
bleem, zoals Maris impliceert? Waarom zou één islamiti-
sche partij alle moslims moeten verenigen? We hebben in
Nederland toch ook niet één christelijke zuil, maar een
grote verscheidenheid aan kerken en al dan niet daarmee
verbonden confessionele organisaties? Ik snap daarom
niet waarom Maris de uitdrukking ‘islamitische zuilvor-
ming’ hanteert — dit mist niet alleen feitelijke basis, maar is
in de huidige omstandigheden ook tendentieus. Het ver-
sterkt het beeld van één massieve en daardoor bedreigende
islamitische groep waar vergaande fragmentering eerder
de realiteit is.

Wat betekent dit voor islamitische organisaties? Dat is
moeilijk te zeggen vanuit het perspectief van de meerder-
heid. De vraag is waar de minderheden zelf behoefte aan
hebben. Als ze in de huidige omstandigheden kiezen voor
een relatieve afzondering in eigen organisaties en scholen
en in eigen imamopleidingen om van daaruit een bijdrage
te leveren aan de integratie in de Nederlandse samenle-
ving, lijkt me daar vanuit het liberalisme geen principieel
bezwaar tegen. Voor zover die zelforganisatie een bijdrage
levert aan een groter zelfbewustzijn en positiever zelf-
beeld van gediscrimineerde minderheden, en voor zover
die een bijdrage levert aan een integratie van islam en libe-
rale democratie, kan die zelfs worden toegejuicht. Met
inachtneming van de scheiding van kerk en staat dient de
overheid zich daartegenover dan ook positief op te stellen.
De huidige neiging om islamitische schoolvorming te ont-
moedigen is vooral ideologisch bepaald, maar niet inhou-
delijk gerechtvaardigd.

112

Conclusie

In deze bijdrage heb ik gepleit voor een inclusief liberalis-
me, dat mijns inziens beter aansluit bij de Nederlanfise tra-
ditie dan het politiek liberalisme van Rawls en Maris. me-
uit een ideaal van alpartijdigheid is een betere benader.mg
van de problemen van de multiculturele sameplevmg
mogelijk. Deze is democratischer en rechtvz?ardlger en
levert een grotere bijdrage aan de sociale cohesie. Dat leidt
ook tot een andere visie op actuele issues als de hoofd-
doekjes in de rechtszaal of de vorming van islamitische
partijen of scholen en de bouw van mos}(eeén. '

Op andere punten zullen de implicaties van beide bena-
deringen overigens niet verschillen. De noodzaak van een
inburgeringsplicht (maar dan ook gekoppel.d aan .de
beschikbaarheid van goede cursussen!) bestrijd ik niet.
Ten aanzien van bijvoorbeeld vrouwenbesnijdenis, achter-
stelling van vrouwen (ook in politieke partijen!), homf)—
haat en antisemitisme dienen de grenzen duidelijk te zijn
en te worden gehandhaafd. De liberale democratische
rechtsstaat kent een aantal basiswaarden die voorop die-
nen te staan en tot heldere grenzen leiden. Relativisme
past hier niet. Maar dat is omdat we die waarden inhoude-
lijk gerechtvaardigd achten en niet omdat ze een soort
neutraal kader vormen waar iedereen zich in kan vinden.
Een open discussie over hoe die waarden botsen of te ver-
enigen zijn met voor Nederland nieuwe culturele praktij-
ken of religieuze overtuigingen kan juist leiden tot een ver-
sterking van die waarden.

NOTEN:

1 Mijn dank gaat uit naar Roland Pierik voor kritische com-
mentaren op een eerdere versie van dit artikel.

2 Will Kymlicka, Multicultural Citizenship. A Liberal Theory
of Minority Rights (Oxford 1995), p. 158-164.

113




10

114

Zie daarover uitgebreider mijn ‘Dynamic ethics’, in: The
Journal of Value Inquiry, 37(2003), p- 13-34.

Rawls verzacht deze uitsluiting overigens enigszins dank-
zij het zogenaamde ‘proviso’, maar dat ondervangt de
bezwaren niet echt. Zie daarover mijn ‘Dynamic ethics’,
p-30-31.

Zie hierover mijn Het democratisch perspectief. Een ver-
kenning van de normatieve grondslagen der democratie
(Arnhem 1991), en Wibren van der Burg und Frans W.A.
Brom, ‘Eine Verteidigung der staatlichen Neutralitat’, in:
Klaus Peter Rippe (Hrsg.), Angewandte Ethik in der plu-
ralistischen Gesellschaft (Freiburg, Schweiz 1999), p. 53-82.
Een pleidooi voor een dergelijke inclusiviteit is ook te
vinden in: Feitse Boerwinkel, Inclusief denken, Bussum
1966.

Anders dan Maris suggereert, is niet de overlappende
consensus over liberale waarden kenmerkend voor politiek
liberalisme, maar de uitsluiting van levensbeschouwelijke
argumenten uit het publieke domein (de ‘public reason’-
idee van Rawls). Overlappende consensus bestaat er ook
over normen als ‘gij zult niet doden’ of ‘gij zult rechts
houden in het verkeer’, maar dat maakt dergelijke normen
nog niet onderdeel van een liberale metamoraal.

Niet alleen in de theorievorming maar ook in de daarmee
verbonden feitelijke ontwikkeling van de maatschappelijke
instituties is er een dialectisch proces tussen onder meer
algemene opvattingen en concrete contexten. (In
filosofische termen: het gaat om een reflectief-evenwichts-
proces.)

Vgl. mijn Het democratisch perspectief.

Bovendien kunnen uit dit ideaal ook onderling tegen-
strijdige conclusies worden afgeleid, zodat in concrete
gevallen men soms moet kiezen uit twee kwaden. Vgl.
Bert van den Brink, The Tragedy of Liberalism. An Alter-
native Defense of a Political Tradition, New York 2000.

Zie C.W. Maris van Sandelingenambacht, ‘Hoofddoek of
blinddoek. Over godsdienstdiscriminatie en rechterlijke

12

neutraliteit’, in: N.F. van Manen (red.), De multiculturele
samenleving en het recht (Nijmegen 2002), p.181-191.

Zie Roland Pierik, ‘Onpartijdigheid van rechter niet
bedreigd door hoofddoek’, in: Trouw 12 mei 2001. Deze
visie komt ook tot uitdrukking in het oordeel van de Com-
missie Gelijke Behandeling 2001-53, 22 juni 2001.

In het geval van de A E L lijkt het probleem overigens dat er
ook ondemocratische tendensen zijn, bijvoorbeeld de
onverdraagzaambheid t.a.v. homo’s en vrouwen. Er is een
spanning tussen de beleden beginselen en de feitelijke
praktijk — maar zo’n spanning biedt in een open demo-
cratie de mogelijkheid tot kritiek en discussie.

115




